

### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

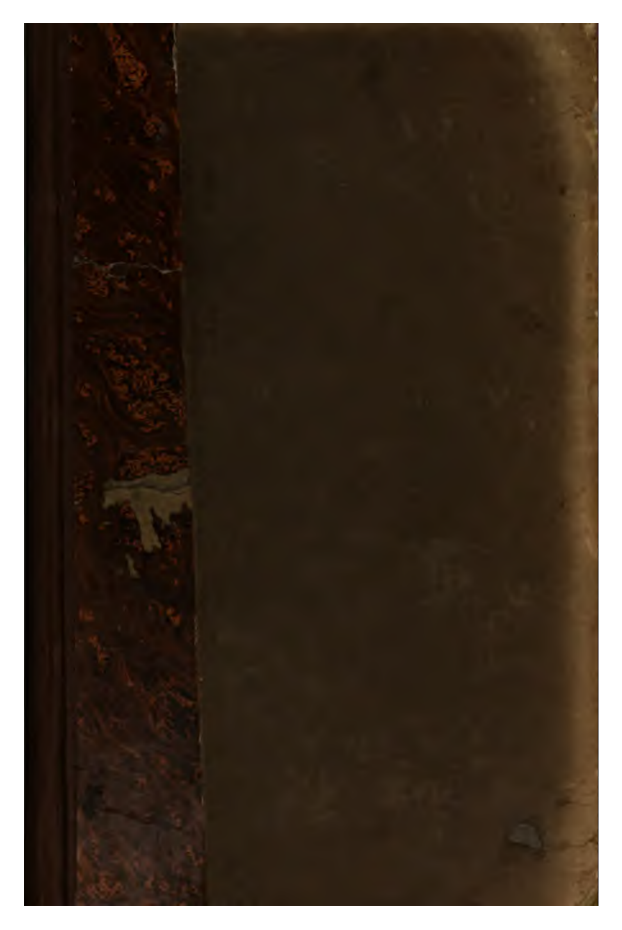
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





. • . 

.

. .

# Le ben Jesu,

kritisch bearbeitet

v o n

Dr. David Friedrich Strauss.

Erster Band.

Dritte

mit Rücksicht auf die Gegenschriften verbesserte Auflage.

Tübingen,
Verlag von C. F. Osiander.

1838.

d-,

1101



Druck der C. F. Ostanderschen Buchdruckeret.

## Vorrede aar dritten Auflage.

In der Ausarbeitung meiner Streitschriften, deren zweiter Band die Einwürfe der ausführlicheren Gegenschriften gegen einzelne Punkte meiner kritischen Ansicht von der evangelischen Geschichte nach der Sachordnung vornehmen sollte, durch die Nothwendigkeit einer dritten Auflage des L. J. unterbrochen, habe ich nun die Verhandlung mit den bedeutenderen Gegnern in das Hauptwerk selbst verarbeitet, und dadurch die weitere Fortsetzung der Streitschriften überflüssig gemacht.

Man wird finden, das ich es mit den Einwendungen meiner Gegner nicht leicht genommen, sondern mich von ihrer ganzen Kraft und Bedeutung habe durchdringen lassen, um sosort rücksichtslos da abzuändern, wo sie mir Recht zu haben schienen, wo ich aber meine frühere Ansicht durch sie nicht erschüttert sand, da zu beharren. Ich habe von allen so viel möglich zu lernen gesucht. Wie viel schin dieser Hinsicht de Wette'n verdanke, habe ich schon an einem andern Orte ausgesprochen. Nicht minder war mir Neander's tiefer Gemüthsblick oft behülslich, die Einheit aufzusinden, die sich mir unter Gegensätzen versteckt hatte; obwohl ich urtheilen muß, das bei ihm noch häusig umgekehrt die

Gegensätze vor der Einheit nicht zu ihrem Rechte kommen. Aber wie beschämt er mit seiner Behutsamkeit in Festhaltung des Alten, mit seiner Aufrichtigkeit im Bekenntniss des Zweiselhaften, mit seiner selbstverläugnenden Wahrheitsliebe, den unlautern Eifer derjenigen, die, wie Hoffmann, überall weniger darum sich bemüht zeigen, dass die Wahrheit ausgemittelt, als dass ihr prahlerisch gegebenes Wort, dem Gegner keinen Fuss breit weichen zu wollen, zur Wahrheit werde. Dessenungeachtet bin ich diesem kenntnissreichen und scharfsinnigen Gegner manche Belehrung, besonders in der Kindheitsgeschichte, schuldig geworden. Ebenso habe ich aus Kern's aufgeblasenem Kathederton doch mehreres Treffende herausgehört, und von dem hohen Pferde Tholuck'scher Vielseitigkeit herab, trotz seines bisweilen unsichern Trittes, für diess und jenes einen richtigeren Gesichtspunkt gewonnen. Auch Theile's formlose und zum Theil leidenschaftliche Schrift blieb nicht unbenützt. Nur in dem Osian der'schen Buche konnte ich vor Qualm und Rauch kein Licht entdecken; wenigstens keines, das er nicht bei besseren Vorgängern angezündet. Weisse's Werk äber die evangelische Geschichte, das ich als eine in mehrfacher Beziehung erfreuliche Erscheinung begrüße, konnte für diesen ersten Band nicht mehr benützt werden.

Die Veränderungen, welche diese neue Auflage darbietet, hängen mehr oder weniger alle damit zusammen, daß ein erneuertes Studium des vierten

Ryangeliums an der Hand von de Wette's Commentar und Neander's Leben Jesu Christi mir die früheren Zweifel an der Aechtheit und Glaubwürdigkeit dieses Evangeliums selbst wieder zweifelhaft gemacht hat. Nicht als ob ich von seiner Aechtheit überzeugt worden wäre: nur auch von seiner Unächtheit bin ich es nicht mehr. Unter den so eigenthümlich sich stoßenden und durchkreuzenden Merkmalen der Glaubwürdigkeit und des Unglaubhaften, der Nähe und Ferne von der Wahrheit, in diesem merkwürdigsten Evangelium, hatte ich bei der ersten Ausarbeitung meines Werkes mit einseitig polemischem Eifer einzig die, wie mir schien, vernachlässigte, ungünstige Seite hervorgehoben: unterdessen ist auch die andere Seite allmählig in mir zu ihrem Rechte gekommen; nur dass ich nicht im Stande bin, ihr, wie die jetzigen Theologen bis auf de Wette fast alle thun, die entgegengesetzten Beobachtungen ohne Weiteres zum Opfer zu bringen. Durch diese Stellung hat mein Werk, wie es jetzt erscheint, sowohl in Vergleichung mit seiner früheren Gestalt, als mit den von entgegengesetztem Gesichtspunkte ausgehenden Werken Anderer, an Einheit verloren: aber hoffentlich an Wahrheit gegen beide gewonnen.

In Betreff der Form meiner Schrift hatte ich in großer fleischlicher Sicherheit dahingelebt, weil dieselbe auch von übrigens ungünstigen Beurtheilern gelobt worden war: bis neuestens Ewald, unter vielen andern harten Beschuldigungen, auch die der

Sprachenmengerei gegen mein Werk erhob. Ich gab nun bei der Ueberarbeitung auch hierauf Acht, und fand wirklich, dass ich mich in dieser Hinsicht zu sehr hatte gehen lassen; wesswegen ich jetzt viele hundert Stück solchen Unkrautes ausgejätet, und dasselbe nur da habe stehen lassen, wo es der Kürze und Bestimmtheit des Ausdrucks förderlich, oder auch zur Abwechslung dienlich schien. Ich spreche von Fremdwörtern, welche in den deutschen Ausdruck zur Ungebühr sich eingeschlichen haben: denn darauf, dass ich meiner Schrift häufig neutestamentliche Wörter und Sätze in der Ursprache eingeslochten, konnte ich jene Rüge nicht beziehen, da diese Art von Sprachenmischung Jedem, der über ein in fremder Sprache verfastes Werk schreibt, erlaubt sein muss.

Schließlich fühle ich mich gedrungen, dem mir unbekannten Verfasser der Apologie meiner Person und meines Werkes für das Wohlwollen zu danken, mit welchem er sich in meine Ansichten und Absichten, unerachtet sie nicht die seinigen sind, zu versetzen gesucht, und für die Unbefangenheit und Liberalität, mit welcher er manche Missverständnisse in Betreff derselben zu lösen, manche Missdeutungen abzuweisen gewust hat.

Stuttgart, den 8. April 1838.

Der Verfasser.

# Vorrede'

Dem Verfasser des Werkes, dessen erste Halfte hiemit in die Hande des Publicums gelangt. schien es Zeit zu sein, an die Stelle der veralteten supranaturalen und natürlichen Betrachtungsweise der Geschichte Jesu eine neue zu setzen. Dass sie veraltet sei, wird in unsern Tagen von der zweiten eher als von der ersteren Ansicht zugegeben werden. Denn während das Interesse an den Wundererklärungen und dem Pragmatismus der Rationalisten längst erkaltet ist, sind die gelesensten Evangeliencommentare jetzt diejenigen, welche die supranaturalistische Auffassung der heiligen Geschichte für den neueren Geschmack zuzubereiten wissen. Dennoch hat sich die orthodoxe Ansicht von dieser Geschichte in der That schon früher als die rationalistische überlebt gehabt, da nur, weil die erstere der fortschreitenden Bildung nicht mehr genügte, die letztere ausgebildet wurde; die neueren Versuche aber, mit Hülfe einer mystischen Philosophie sich wieder in die supranaturale Anschauungsweise unserer Vorfahren zurückzuversetzen, verrathen schon durch die gesteigerte Stimmung, in welcher sie sich halten, dass sie letzte, verzweifelte Unternehmungen sind, das Vergangene gegenwärtig, das Undenkbare denkbar zu machen.

Der neue Standpunkt, der an die Stelle der bezeichneten treten soll, ist der mythische. Er tritt in gegenwärtigem Buche nicht zum erstenmal in Berührung mit der evangelischen Geschichte. Längst hat man ihn auf einzelne Theile derselben angewendet, und er soll jetzt nur an ihrem ganzen Verlaufe durchgeführt werden. Das heißt keineswegs. dass die ganze Geschichte Jesu für mythisch ausgegeben werden soll, sondern nur Alles in ihr kritisch darauf angesehen, ob es nicht Mythisches an sich habe. Wenn die altkirchliche Exegese von der doppelten Voraussetzung ausging, dass in den Evangelien erstlich Geschichte, und zwar zweitens eine übernatürliche, enthalten sei; wenn hierauf der Rationalismus die zweite dieser Voraussetzungen wegwarf, doch nur um desto fester an der ersten zu halten, dass in jenen Büchern lautere, wenngleich natürliche, Geschichte sich finde: so kann auf diesem halben Wege die Wissenschaft nicht stehen bleiben, sondern es muss auch die andere Voraussetzung fallen gelassen, und erst untersucht werden, ob und wie weit wir überhaupt in den Evangelien auf historischem Grund und Boden stehen. Diess ist der natürliche Gang der Sache, und insofern die Erscheinung eines Werkes wie das gegenwärtige nicht bloß gerechtfertigt, sondern selbst nothwendig.

Damit ist freilich noch nicht erwiesen, dass gerade der Versasser desselben Beruf hatte, in die-

ser Stellung hervorzutreten. Dessen ist er sich lebhaft bewusst, dass viele Andere ein solches Werk ungleich gelehrter auszustatten im Stande gewesen wären, als er. Doch glaubt er andrerseits wenigstens Eine Eigenschaft zu besitzen, welche ihn zur Uebernahme dieses Geschäftes vor Andern befähigte. Den gelehrtesten und scharfsinnigsten Theologen fehlt in unsrer Zeit meistens noch das Grunderfordernifs einer solchen Arbeit, ohne welches mit aller Gelehrsamkeit auf kritischem Gebiete nichts auszurichten ist: die innere Befreiung des Gemüths und Denkens von gewissen religiösen und dogmatischen Voraussetzungen, und diese ist dem Verfasser durch philosophische Studien frühe zu 'Theil geworden. Mögen die Theologen diese Voraussetzungslosigkeit seines Werkes unchristlich finden: er findet die gläubigen Voraussetzungen der ihrigen unwissenschaftlich. So sehr in dieser Hinsicht der Ton dieser Arbeit gegen den andächtig-erbaulichen oder mystisch - begeisterten neuerer Bücher über ahnliche Gegenstände absticht: so wird man doch nirgends den Ernst der Wissenschaft vermissen, oder Frivolität finden können; dass ebenso die Beurtheilungen im wissenschaftlichen Gebiete sich halten, und nicht Ketzereifer und Fanatismus einmischen mögen, scheint eine billige Forderung zu sein.

Den inneren Kern des christlichen Glaubens weiß der Verfasser von seinen kritischen Untersuchungen völlig unabhängig. Christi übernatürliche Geburt, seine Wunder, seine Auferstehung und

Himmelfahrt, bleiben ewige Wahrheiten, so sehr ihre Wirklichkeit als historischer Facta angezweifelt werden mag. Nur die Gewissheit davon kann unserer Kritik Ruhe und Würde geben, und sie von der naturalistischen voriger Jahrhunderte unterscheiden, welche mit dem geschichtlichen Factum auch die religiöse Wahrheit umzustürzen meinte, und daher nothwendig frivol sich verhalten mußte. Den dogmatischen Gehalt des Lebens Jesu wird eine Abhandlung am Schlusse des Werkes als unversehrt aufzeigen: inzwischen möge die Ruhe und Kaltblütigkeit, mit welcher im Verlaufe desselben die Kritik scheinbar gefährliche Operationen vornimmt, eben nur aus der Sicherheit der Ueberzeugung erklärt werden, dass alles das den christlichen Glauben nicht verletzt. Desswegen könnten übrigens doch durch Untersuchungen dieser Art Individuen in ihrem Glauben sich verletzt finden. Sollte diess bei Theologen der Fall sein, so haben diese in ihrer Wissenschaft das Heilmittel für dergleichen Verwundungen, welche ihnen, sofern sie hinter der Entwicklung unsrer Zeit nicht zurückbleiben wollen. unmöglich zu ersparen sind; für Nichttheologen allerdings ist die Sache noch nicht gehörig vorbereitet, und desswegen die gegenwärtige Schrift so eingerichtet worden, dass wenigstens die Ungelehrten unter denselben bald und oft zu merken bekommen, die Schrift sei nicht für sie bestimmt, und, lassen sie aus Fürwitz oder Verketzerungssucht sich dessenungeachtet mit derselben ein, so tragen sie dann

dech, wie Schleiermacher bei ähnlicher Gelegenheit sagt, die Strafe in ihrem Gewissen mit sich indem sich ihnen das Gefühl recht aufdringt, daß sie das nicht verstehen, worüber sie doch reden michten.

Einer neuen Ansicht, die sich an die Stelle von älteren setzen will, gebührt es, sich mit diesen vollständig auseinanderzusetzen. Daher ist hier der Weg zur mythischen Ansicht für jeden einzelnen Punkt durch die supranaturalistische und rationalistische und deren beziehungsweise Widerlegung zenommen worden; so jedoch, dass, wie es der ächten Widerlegung geziemt, aus den bekämpften Ansichten ihr Wahres anerkennend herausgezogen. und dem neuen Standpunkt einverleibt wurde. Hiedurch ist zugleich der äußere Vortheil erreicht worden, dass das Werk nun als Repertorium der vornehmsten Ansichten und Verhandlungen über alle Theile der evangelischen Geschichte dienen kann. Dabei ist jedoch keineswegs Vollständigkeit der Literatur angestrebt, sondern, wo es sich thun ließ, an den Hauptwerken der verschiedenen Richtungen festgehalten worden. Für die rationalistische Richtung bleiben die Paulus'schen Schriften classisch, und sind daher vorzugsweise berücksichtigt; für die orthodoxe war der Commentar von Olshausen besonders wichtig, als der neueste und beliebteste Versuch, die wundergläubige Auslegung philosophisch und modern zu machen; für eine kritische Bearbeitung des Lebens Jesu aber sind die

Commentare von Fritzsche die trefflichste Vorarbeit, indem sie neben der ungemeinen philologischen Gelehrsamkeit zugleich diejenige Unbefangenheit und wissenschaftliche Gleichgültigkeit gegen Resultate und Consequenzen zeigen, welche die erste Bedingung eines Fortschritts auf diesem Gebiete ist.

Der zweite Band, welcher mit einer ausführlichen Untersuchung über die Wunder Jesu sich eröffnen, und das ganze Werk schließen wird, ist bereits ausgearbeitet, und kommt mit der Vollendung dieses ersten unter die Presse.

Tübingen, den 24. Mai 1835.

## Vorrede

# zur aweiten Anflage.

Dieses Werk hat in der kurzen Zeit, welche von dem Erscheinen der ersten Auflage bis zur Vollendung der zweiten verflossen ist, bereits alle Hauptepochen der Aufnahme und der Stellung des Publicums zu demselben erfahren, welche ein Werk von seiner Art und Natur erfahren kann.

Abweichend von den Ansichten der Mehrheit des theologischen, und ohnehin des übrigen Publicums, und zwar in einer Sache, in welcher anderer Meinung zu sein für Gottlosigkeit zu gelten pflegt, konnte es bei seinem ersten Bekanntwerden in den unvorbereiteten Gemüthern nur ein unbestimmtes, in Abscheu übergehendes Erstaunen hervorbringen; ein Eindruck, welcher, durch eine Schrift hervorgerufen, nicht verfehlen konnte, bei Manchen alsbald wieder in schriftliche Aeußerungen überzugehen. Daher jene Schmähartikel in den pietistischen Zeitschriften, wie z. B. die Neujahrs - Capuzinade der sogenannten evangelischen Kirchenzeitung; daher die zahlreichen Broschüren von der Farbe derjenigen, welche ich in der Vorrede zum zweiten Bande der ersten Auflage [und im ersten Bande meiner Streitschriften] gezeichnet habe: deren ganzen Inhalt, ne-

ben einigen wenigen allgemeinen Bemerkungen gegen meine Auffassungsweise der evangelischen Geschichte, und etwa noch, wie bei Harless, einer Aufzählung der befremdlichsten Resultate, einzig der mehr oder minder heftige Abscheu ihrer Verfasser gegen meine Ansichten, und wohl auch gegen meinen Charakter und meine Person, ausmacht. Diese Art von Entgegnungen ist nicht höher anzuschlagen, als jenes Schreien, welches bei dem plötzlichen Fallen eines nahen Schusses oft von Weibern zu vernehmen ist: ein solcher Schrei gilt nicht dem Umstande, dass der Schuss etwa gefehlt, oder ein falsches Ziel getroffen hat, sondern nur dem, dass überhaupt ein Schuss gefallen ist. Wenn auf solches Zeterschreien wohl auch eine sorgsame Obrigkeit sich einen Augenblick bewogen finden kann, gegen die Gefahr jenes Schießens Vorkehr treffen zu wollen: so tritt sofort etwa ein verständiger und wohldenkender Mann dazwischen mit der Belehrung, dass hier ein blinder Lärm obwalte, und keine wirkliche Gefahr vorhanden sei. In der letzteren Weise verhält sich, auf demselben Standpunkte vorerst bloss allgemeiner Beurtheilung, das Gutachten über mein Werk von Neander, welchem ich dafür, dass er in meiner Sache seine vielgeltende Stimme auf so würdige Weise hat wollen vernehmen lassen, meinen Dank und meine Hochachtung hiemit auszudrücken nicht umhin kann.

Allmählig jedoch, wie das Unmittelbare des ersten Eindrucks nach und nach zurücktritt, kommt es dazu, dass man von dem Einzelnen eines derartigen

Werkes sich Rechenschaft zu geben, dessen einzelne Ergebnisse sammt den Beweren zu untersuchen beginnt: und hier erst, scheint es, kann sowohl das Publicum eine richtige Würdigung, als der Verfasser wirkliche Belehrung sich versprechen. That waren einige, auf dem Uebergange von der ersten Klasse in diese zweite gelegene Abhandlungen über meine Schrift, wie die Recension, zu welcher sich nachher Herr Prof. Weisse in Leipzig bekannte, und eine andere in den Pflanz'schen Blättern für katholische Theologie, für mich erfreulich; auch den späteren, entschieden zu dieser Klasse zu zählenden Schriften, gestehe ich gerne, manchfache Belehrung zu verdanken. Allein die hieher gehörigen Verfasser wenden sich vorerst nur nach dem zu prüfenden Buche, nicht aber ebenso nach der Sache selbst hin, welche dessen Gegenstand ist; sie fragen nur, wie ich die evangelische Geschichte im Ganzen und im Einzelnen behandle, und ob sich nicht noch immer Manches gegen meine Ansicht und für die kirchliche sagen lasse: keineswegs aber schicken sie sich an, von dem Standpunkt aus, welchen sie gegen mich vertheidigen, nun auch selbstständig das Ganze der evangelischen Geschichte zu bearbeiten, und zu versuchen, ob eine solche Bearbeitung, folgerecht durchgeführt, mit den Forderungen der Wissenschaft unserer Zeit in Einklang gesetzt werden könne. Nun ist es aber natürlich, dass sowohl im Allgemeinen, wenn man auf die einzelnen Fälle der Anwendung nicht eingeht, als auch auf jedem einzelnen Punkte,

so lange man auf sein Verhältniss zum Ganzen keine Rücksicht nimmt, fast immer, bald mit Wahrheit, bald mit Schein, etwas auch gegen die mythische und für die kirchliche Ansicht sich geltend machen lässt: daher denn in den Beurtheilern, welche sich auf diesen Standpunkt stellen, die Täuschung eines unendlichen Besserwissens und durchgängigen Rechthabens sich bildet. Hieraus entsteht leicht die eitle Sucht. dem Gegner überall gar nichts gelten zu lassen; diese Sucht nimmt ein unredliches, chicanirendes Verfahren zu Hülfe, und verbindet sich, sofern man überdiess. auf der breiten Basis des Hergebrachten und unter dem sichern Schirme der Kirchen - und Staatsgewalt einem scheinbar Vereinzelten gegenüberzustehen, sich wohl bewusst ist, mit einem hochmüthigen und selbst höhnischen Tone: wie alles diess vornehmlich in den Schriften der Herren Diaconus Hoffmann und Prof. Dr. Kern auch wohl noch Andere außer mir widrig angesprochen hat. So viel Reiz hierin für mich lag, mit diesen Gegnern sogleich an Ort und Stelle, bei einzelnen Punkten dieser zweiten Auflage, mich zu messen: so habe ich demselben doch widerstehen müssen, um nicht mein Werk theils zu sehr aufzutreiben, theils in polemische Beziehungen auseinanderzureißen; ich hoffe aber, demnächst mir Zeit verschaffen zu können, um ihnen in einer Reihe besonderer Schriften entgegenzutreten.

Erst wenn man von der Richtung auf mein Werk sich wieder zu der Sache selbst umwendet, wenn man versucht, wie weit auf der jetzigen Stufe der Wissenschaft und des allgemeinen Bewußtseins das Leben Jesu sich bearbeiten, oder auch nur ein einzhe Evangelium sich behandeln lasse, ohne von Le Erzebnissen meiner Forschungen Gebrauch zu mchen: erst dann kann ich - aber dann auch mit Gewissheit - hoffen, das keineswegs Alles, was ich geleistet, auch fernerhin übermüthig weggeworen, sondern gar mancher bisher verworfene Stein. den ich zu Tage gesördert oder gereinigt, dem neuen Bau theologischer Wissenschaft werde einverleibt werden. Dann auch erst, wenn ich zu schen bekomme, wie Andere ohne diese oder jene von mir gebrauchte Annahme, oder mittelst anderer, die sie an die Stelle der meinigen setzen, sich ein Ganzes der Ansicht über die evangelische Geschichte zu bilden wissen, werde ich auf thatsächliche Weise mich belehrt finden, da und dort zu weit gegangen zu sein, oder nach dem Unrechten gegriffen zu haben. Auch aus dieser Klasse von Schristen ist zu meiner besonderen Freude in der letzten Zeit noch eine erschienen, in de Wette's Erklärung des Evangeliums Matthäi; ein Werk, in welchem ich auf vielen Punkten meine Bemühungen von einem alten Meister biblischer Kritik af eine Weise gewürdigt sehe, die mich über die abstrechenden Urtheile so mancher Andern trösten lann, welche, wie z. B. bei meinem Herrn Recensenten in den Berliner Jahrbüchern am Tage liegt, von Kritik entweder erst durch mein Buch, oder doch nicht lange vorher, etwas vernommen zu haben scheinen. Von Seiten eines Werkes, wie das de Wette'sche, war mir auch Abweichung und Widerspruch im höchsten Grade beachtenswerth, und ich habe, so weit es sich noch thun ließ, und ich einstimmen konnte, meine Arbeit bereits in einigen Stücken nach seinen Fingerzeigen berichtigt.

Ueberhaupt habe ich, so wenig bei der kurzen Zwischenzeit und meiner jetzigen, für zusammenhängende wissenschaftliche Studien ungänstigen, äußeren Stellung von dieser zweiten Auflage eine eigentliche Umarbeitung erwartet werden darf, doch das ganze Werk einer wiederholten genauen Durchsicht unterworfen, und auf allen Punkten mich bestrebt, was theils Einwürfe der Gegner, theils Mittheilungen der Freunde, theils eigene weitere Forschung mich gelehrt, für dessen Verbesserung zu benützen; bemerklich gewordene Lücken auszufüllen, für unhaltbar Erkanntes zurückzunehmen, bewährt Gefundenes dagegen desto stärker zu belegen: und ich hoffe, dass man diesen guten Willen nicht durchaus verkennen werde.

Ludwigsburg, den 23. Sept. 1836.

## Inhalt des ersten Bandes.,

|            | 5  | Seite<br>Kinleitung. Die Ausbildung des mythischen<br>Standpunktes für die evangelische Ge-<br>schichte 1—124                          |
|------------|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>§</b> . | 1. | Nothwendige Entstchung verschiedener Erklärungs-<br>weisen heiliger Geschichten 1                                                      |
| Ś.         | 2. | Verschiedene Deutungen der Göttersagen bei den<br>Griechen 5                                                                           |
| ۶.         | 3. | Allegorische Auslegung bei den Hebräern. Philo 5                                                                                       |
| <b>ś</b> . | 4- | Die allegorische Auslegung unter den Christen. Origenes 7                                                                              |
| <b>§</b> . | 5. | Uebergang zur neueren Zeit. Die Delsten und Na-<br>turalisten des 17ten und 18ten Jahrhunderts;<br>der Wolfenbüttelsche Fragmentist 12 |
| Ś.         | 6. | Die natürliche Erklärungsart der Rationalisten. Ercu- norm. Paulus 19                                                                  |
| ١.         | 7. | Kant's moralische Interpretation 29                                                                                                    |
| <b>§.</b>  | 8. | Entstehung der mythischen Auffassungsweise der heil. Geschichte, zunächst in Bezug auf das A. T 32                                     |
| ģ.         | 9. | Die mythische Erklärungsweise in ihrer Anwendung                                                                                       |

١.

1

|   | XX             | En h a l t.                                                                                    |
|---|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • | <b>§.</b> 10.  | Der Begriff des Mythus in seiner Anwendung auf<br>die heil. Geschichte von den Theologen nicht |
|   | <b>.5. 11.</b> | Der Begriff des Mythus nicht umfassend genug an-                                               |
|   | <b>5.</b> 12.  | Bestreitung der mythischen Ansicht von der evange                                              |
|   | <b>5.</b> 13.  |                                                                                                |
|   | <b>5. 14.</b>  | Gründen                                                                                        |
|   | <b>5</b> . 45. | Gründen 86  Begriff und Arten des evangelischen Mythus 113                                     |
|   | <b>§.</b> 16.  | Rriterien des Unhistorischen in der evangelischen<br>Erzählung                                 |
| • |                |                                                                                                |
| - |                | Erster Abschnitt. Die Geschichte der Geburt und Kindheit Jesu - 125—368                        |
|   |                | Erstes Kapitel. Verkündigung und Ge-<br>burt des Täufers 127-155                               |
|   | <b>5. 17.</b>  | Die Erzählung des Lukas und deren unmittelbare,<br>supranaturalistische Auffassung 127         |
|   | §. 18.         | Die natürliche Deutung der Erzählung 139                                                       |
|   | <b>§. 19.</b>  | Die mythische Ansicht von der Erzählung auf ver-<br>schiedenen Stufen 147                      |
|   |                | Zweites Hapitel. Jesu Davidische Abkunft<br>nach zwei Stammbäumen - 156-180                    |
| , | <b>Ģ. 2</b> 0. | Die beiden Genealogien Jesu ohne Bezug auf einan-                                              |

|                | Inhalt                                                                                                                              | XXI            |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| . 94           | Vergletchung beider Genealogien. Versuche, ihren                                                                                    | Seite          |
| <b>y. 41.</b>  | Widerstreit zu lösen                                                                                                                | 167            |
| <b>5. 22</b>   | Die Genealogien unhistorisch - ;                                                                                                    | 177            |
| 1              | Drittes Kapitel. Verkündigung der Em-<br>pfängniss Jesu; dessen übernatürli-<br>che Erzeugung; Besuch der Maria<br>bei Elisabet 181 | l— <b>2</b> 53 |
| <b>5. 23.</b>  | Abries der verschiedenen, kanonischen und apokry-<br>phischen Berichte                                                              | 181            |
| <b>5.</b> 24.  | Abweichung der beiden kanonischen Evangelien in<br>Bezug auf das Formelle der Verkündigung                                          | 186            |
| §. 25.         | Inhalt der Engelsbotschaft. Erfüllung der Weissagung des Jesaias                                                                    | 197            |
| <b>§. 26.</b>  | Jesus durch den heiligen Geist erzeugt. Kritik der<br>orthodoxen Ansicht                                                            | <b>2</b> 05    |
| <b>§. 27.</b>  | Rückblick auf die Genealogien                                                                                                       | 211            |
| §. 28.         | . Die natürliche Erklärung der Empfängnissgeschichte                                                                                | 222            |
| <b>§. 29</b> . | Die Geschichte der Erzeugung Jesu als Mythus -                                                                                      | 228            |
| <b>§. 30</b> . | Verhältniss Josephs zu Maria. Brüder Jesu                                                                                           | 235            |
| <b>5.</b> 31.  | Besuch Maria's bei Elisabet                                                                                                         | 247            |
|                | Viertes Rapitel. Geburt und erste Schick-<br>sale Jesu 25                                                                           | 4—341          |
| <b>j.</b> 32.  | Die Schatzung                                                                                                                       | 254            |
| <b>S- 33.</b>  | Nühere Umstände der Geburt Jesu, sammt der Be-<br>schneidung                                                                        | 266            |
| f. 34.         | Die Magier und ihr Stern, die Flucht nach Aegypten und der bethlehemitische Kindermord. Kritik der supranaturalistischen Ansicht    |                |

|               | •                                                   | Seite           |
|---------------|-----------------------------------------------------|-----------------|
| <b>§.</b> 35. | Versuche natürlicher Erklärungen für die Beschichte |                 |
|               | von den Magiern. Ucbergang zur mythischen           |                 |
| •             | Auffassung                                          | 294             |
| 6. 36.        | Die Erzählung von den Maglern und was damit zu-     |                 |
| <b>,</b>      | sammenhängt, rein mythisch                          | 302             |
|               |                                                     |                 |
| 9. 37.        | Chronologisches Verhältniss des Besuchs der Magier  |                 |
|               | sammt der Flucht nach Aegypten bei Matthäus         |                 |
|               | zu der Darstellung im Tempel bei Lukas -            | 314             |
| <b>§.</b> 38. | Die Darstellung Jesu im Tempel                      | 321             |
| <b>§.</b> 39. | Rückblick. Differenz zwischen Matthäus und Lukas    |                 |
| , 3. 20.      | in Bezug auf den ursprünglichen Wohnort der         |                 |
|               | Eltern Jesu                                         | 327             |
|               | •                                                   |                 |
|               | Fünftes Hapitel. Der erste Tempelbesuch             |                 |
|               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •               | <b>#</b> C0     |
|               | und die Bildung Jesu 542-                           | -308            |
| <b>§. 40.</b> | Der zwölfjährige Jesus im Tempel                    | 342             |
| 6. 41.        | Ueber die äussere Existenz Jesu bis zu seinem 8f    |                 |
| •             | fentlichen Austritt                                 | 854             |
|               |                                                     |                 |
| . 5., 42      | Jesu geistige Ausbildung                            | 35 <del>9</del> |
|               |                                                     |                 |
|               |                                                     |                 |
| :             | •                                                   |                 |
|               | ì                                                   |                 |
|               | Zweiter Abschnitt. Die Geschichte des öf-           |                 |
|               | fentlichen Lebens Jesu 369—(li                      | l—)             |
| =             |                                                     |                 |
|               | Erstes Kapitel. Das Verhältniss Jesu zum            | 400             |
| •             | Täufer Johannes 371-                                | <b>-429</b>     |
| <b>§.</b> 43. | Chronologisches Verhältniss zwischen Johannes und   |                 |
| •             | Jesus                                               | 371             |
|               | A A 1 A 1 A 1 A 1 A 1 A 1 A 1 A 1 A                 |                 |
| <b>9.</b> 44. | Auftritt und Absicht des Täusers. Sein persönliches |                 |

| 184 | - | L  | • | 1 | 47 |
|-----|---|----|---|---|----|
| Æ   | 2 | 21 |   |   |    |

| Enhalt                                                                                                                                       | XXIII          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 6. 45. War Jesus von Johannes als Messias anerkannt? und in welchem Sinne?                                                                   | Seite          |
| 5. 46. Urtheil der Evangelisten und Jesu über den Täufer,<br>nebst dessen Selbstbeurtheilung. Resultat über<br>das Verhältniss beider Männer | 416            |
| 6. 47. Die Hinrichtung des Täufers Johannes                                                                                                  | 425            |
| - Zweites Kapitel. Taufe und Versuchung<br>Jesu 480                                                                                          | D <b>—48</b> 9 |
| 5. 48. In welchem Sinne hat Jesus sich von Johannes tau-<br>fen lassen?                                                                      | 430            |
| 5. 49. Die Vorfälle bei der Tause Jesu als übernatürliche und als natürliche betrachtet                                                      | 485            |
| \$. 50. Versuche einer Hritik der Berichte. Mythische Auffassung derselben                                                                   | 442            |
| \$. 51. Verhältniss des Uebernatürlichen bei der Taufe Jesu<br>zu dem Uebernatürlichen bei seiner Erzeugung                                  | 451            |
| 6. 52. Ort und Zeit der Versuchung Jesu. Abweichungen der Evangelisten in Darstellung derselben                                              | 456            |
| 5. 53. Die Versuchungsgeschichte im Sinne der Evangelisten aufgefasst                                                                        | 463            |
| <ol> <li>54. Die Versuchungsgeschichte als innerer, oder als Inserer natürlicher Vorgang; dieselbe als Parabel</li> </ol>                    | 471            |
| 5. 55. Die Versuchungsgeschichte als Mythus                                                                                                  | <b>47</b> 9    |
| Drittes Kapitel. Local und Chronologie<br>des öffentlichen Lebens Jesu 490                                                                   | 5 <b>2</b> 5   |
| §. 56. Differenz zwischen den Synoptikern und Johannes über den gewöhnlichen Schauplatz der Thätig-                                          | 400            |

5. 70. Der Fischzug des Petrus

| >   | XXIV Inhalt.                                                                                                               |   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|     | Seit                                                                                                                       | c |
| ,   | 5. 57. Der Wohneitz Jesu in Rapernaum 50                                                                                   | 7 |
|     | 6. 58. Abweichung der Evangelisten in Bezug auf die Chro- nologie des Lebens Jesu. Dauer seiner öffentli- chen Wirksamkeit | 5 |
|     | 6. 59. Die Versuche einer chronologischen Anordnung der<br>einzelnen Begebenheiten des öffentlichen Lebens<br>Jesu - 52    | C |
|     | Viertes Hapitel. Jesus als Messias 526-58                                                                                  | 4 |
|     | \$. 60. Jeans, & vide të droquine 52                                                                                       | 6 |
|     | §. 61. Jesus als 6 woc ve 3ee 53                                                                                           | 3 |
| 1   | 5. 62. Jesu Sendung und Vollmacht; seine Präexistens 53                                                                    | 7 |
| •   | <ol> <li>63. Wie hald Jesus sich als Messias dargestellt, und als<br/>solcher Anerkennung gefunden habe</li> </ol>         | 2 |
| •   | 5. 64. Der messianische Plan Jesu. Schein einer politi-<br>schen Seite 54                                                  | 9 |
|     | §. 65. Data für einen rein geistigen Messiasplan Jesu - 55                                                                 | 2 |
|     | 5. 66. Das Verhältniss Jesu zum mozaischen Gesetz - 55                                                                     | 6 |
|     | 6. 67. Umfang des messianischen Plans Jesu. Verhältniss<br>zu den Heiden 56                                                | 7 |
|     | \$. 68. Verhältniss des messianischen Plans Jesu zu den Samaritanern. Sein Zusammentreffen mit der samarischen Frau        | 3 |
|     | Fünftes Kapitel. Die Jünger Jesu 585-63                                                                                    | 3 |
| , . | 6. 69. Die Berufung der ersten Begleiter. Differenz zwischen den beiden ersten Evangelien und dem vierten                  | 5 |

- 596

|                                     | Inhalt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | xxv ·               |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| §. 71 B                             | Serufung des Matthäus. Gemeinschaft Jesu mit den                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scite · ·           |
| y. / 1. •                           | Zöllnern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 606                 |
| §. 72: D                            | Die zwölf Apostel - • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 654                 |
| j. 73. D                            | Die Zwölfe einzeln betrachtet. Die drei oder vier                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                   |
| 1                                   | vertrautesten Jünger Jesu                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 619                 |
| §. 74. I                            | Die übrigen von den Zwölfen und die siebenzig<br>Jünger                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6 <b>28</b>         |
| -                                   | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| 8 e                                 | chetes Napitel. Reden Jesu in den drei                                                                                                                                                                                                                                                                                  | i                   |
| 1                                   | ersten Bvangelien · · · · · 63                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 4698                |
| §. 75. I                            | Die Bergrede , /                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 654                 |
| §. 76. I                            | Instruction der Zwölfe. Klage über die galiläisched                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |
| _                                   | Städte. Freude über die Berufung der Einfältiges                                                                                                                                                                                                                                                                        | 653                 |
| §. 77. ]                            | Die Parabein                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 659                 |
| \$. 78. \                           | Vermischte Lehr - und Streitreden Jesu                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 679                 |
| <b>8</b> i                          | iebentes Rapitei. Reden Jesu im vierte:<br>Evangelium 69                                                                                                                                                                                                                                                                | n<br>19—741         |
| £ 70                                | Die Unterredung Jesu mit Nikodemus                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 699                 |
| y. /34 4                            | but americand acad thre simplement                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 099               |
| _                                   | Die Reden Jesu Joh 5-49                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 740                 |
| <b>§.</b> 80. 1                     | Die Reden Jesu Joh. 5—12.                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 710                 |
| <b>§.</b> 80. 1                     | Die Reden Jesu Joh. 5—12                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1                | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger<br>gemeinsame Aussprüche Jesu                                                                                                                                                                                                                                           | 723                 |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1                | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger<br>gemeinsame Aussprüche Jesu                                                                                                                                                                                                                                           | 723                 |
| \$. 80. 1<br>\$. 81. 1<br>\$. 82. 1 | Binzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu  Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdig keit der johanneischen Reden. Resultat  chtes Kapitel. Begebenheiten aus den                                                                                                                 | 723<br>730          |
| \$. 80. 1<br>\$. 81. 1<br>\$. 82. 1 | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu                                                                                                                                                                                                                                              | 723<br>730          |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1<br>5. 82. 1    | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu                                                                                                                                                                                                                                              | 725<br>730<br>730   |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1<br>5. 82. 1    | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu  Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdig keit der johanneischen Reden. Resultat  chtes Hapitel. Begebenheiten aus dem öffentlichen Leben Jesu (mit Ausschlust der Wundergeschichten)                                                  | 725<br>730<br>730   |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1<br>5. 82. 1    | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu  Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdig keit der johanneischen Reden. Resultat  chtes Kapitel. Begebenheiten aus den öffentlichen Leben Jesu (mit Ausschluss der Wundergeschichten)  Vergleichung der Erzählungsweise der verschiede | 723<br>730<br>2—787 |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1<br>5. 82. 1    | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu  Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdig keit der johanneischen Reden. Resultat  chtes Kapitel. Begebenheiten aus den öffentlichen Leben Jesu (mit Ausschluss der Wundergeschichten)  Vergleichung der Erzählungsweise der verschiede | 723<br>730<br>2—787 |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1<br>5. 82. 1    | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu  Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdig keit der johanneischen Reden. Resultat  chtes Kapitel. Begebenheiten aus den öffentlichen Leben Jesu (mit Ausschluss der Wundergeschichten)  Vergleichung der Erzählungsweise der verschiede | 723<br>730<br>2—787 |
| 5. 80. 1<br>5. 81. 1<br>5. 82. 1    | Einzelne dem vierten Evangelium mit den übriger gemeinsame Aussprüche Jesu  Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdig keit der johanneischen Reden. Resultat  chtes Kapitel. Begebenheiten aus den öffentlichen Leben Jesu (mit Ausschluss der Wundergeschichten)  Vergleichung der Erzählungsweise der verschiede | 723<br>730<br>2—787 |

١

|            |     | ,                                                                                             | Seite |
|------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>§.</b>  | 84. | Einzelne Anekdotengruppen. Beschuldigung eines . Bandes mit Beelzebul und Zeichenforderung    | 751   |
| <b>§</b> . | 85. | Besuch der Mutter und der Brüder Jesu und die<br>seligpreisende Frau                          | 757   |
| <b>5</b> . | 86. | Die Erzählungen von Rangstreitigkeiten unter den<br>Jüngern und von Jesu Liebe zu den Rindern | 762   |
| <b>5</b> . | 87. | Die Tempelreinigung                                                                           | 767   |
| 5.         |     | Die Erzählungen von der Salbung Jesu durch ein<br>Weib                                        | 773   |

## Einleitung.

## Die Ausbildung des mythischen Standpunktes für die evangelische Geschichte.

## §. 1.

Nothwendige Entstehung verschiedener Erklärungsweisen heiliger Geschichten.

We immer eine auf schriftliche Denkmale sich stützende Religion in woiteren Raum- und Zeitgebieten sich geltend macht, und ihre Bekenner durch mannigfaltige und immer höher steigende Entwickelungs- und Bildungsstufen begleitet: da thut sich früher oder später eine Differenz hervor zwischen demjenigen, was jene alten Urkunden bieten, und der nesen Bildung derer, welche an dieselben als an heilige Bücher gewiesen sind. Diese Differenz kann bald mehr nur des Unwesentliche und Formelle betreffen, dass Ausdruck und Darstellung in jenen Schriften der Sache unangemessen gefunden werden; bald aber tritt sie selbst an den wesentlichen Inhalt heran, und es wollen auch die Ideen und Grundansichten solcher Bücher der fortgeschrittenen Bildung nicht mehr genügen. So lange diese Differeason entweder nicht so bedeutend sind, oder nicht so aligemein zum Bewusstsein kommen, um eine völlige Lossagung von jenen Urkunden, als heiligen, herbeizuführen: so lange muss unter denen, welche sich derselben heller oder dunkler bewusst geworden sind, ein Vermittlungsprocess entstehen und sich erhalten, welcher in der Auslegung jener Bücher vor sich gehen wird.

Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

Ein Hauptbestandtheil aller Religionsurkunden ist heilige Geschichte; ein Geschehen, in welchem das Göttliche unvermittelt in das Menschliche hereintritt, die Ideen unmittelbar sich verkörpert zeigen 1). Wie aber Bildung überhanpt Vermittlung ist: so wird die fortschreitende Bildung der Völker auch der Vermittlungen immer deutlicher sich bewusst, welche die Idee zu ihrer Verwirklichung bedarf; und so erscheint jene Differenz der neuen Bildung und der alten Religionsurkunden in Bezug auf deren geschichtartigen Theil namentlich so, dass jenes unmittelbare Eingreifen des Göttlichen in das Menschliche seine Wahrscheinlichkeit verliert. Wozu, da das Menschliche jener Urkunden ein Menschliches der Vorzeit, also ein relativ unentwickeltes, nach Umständen selbst rohes ist, auch ein unbehagliches Sichabwenden von diesem insbesondere sich gesellen kann. Das Göttliche kann nicht so (theils überhaupt unmittelbar, theils noch dazu roh) geschehen sein; oder das so Geschehene kann nicht Göttliches gewesen sein - so wird die Differenz sich aussprechen, und wenn die Auslegung dieselbe zu vermitteln sucht, so wird sie dahin streben, entweder das Göttliche als nicht so Geschehenes darzustellen, also den alten Urkunden die historische Geltung abzusprechen, oder das Geschehene als so nicht Göttliches aufzuweisen, also aus jenen Büchern den absoluten Inhalt hinwegzuerklären. In beiden Fällen kann die Auslegung befangen oder unbefangen zu Werke gehen: befangen, wenn sie gegen das Bewusstsein der Differenz zwischen der neuen Bildung und der alten Urkunde sich verblendet, und nur den ursprüng-

<sup>1)</sup> Ich nehme diese Unmittelbarkeit und Vermittlung in dem Sinne, in welchem Gzonez, über Mythus und Sage, S. 78., vom Wunder sagt, es sei das Eintreten einer einzelnen Idee in die Frscheinung, ohne Berücksichtigung des Totalzusammenhangs.

lichen Sinn der letzteren zu ermitteln eich einbildet; unbefangen, wenn sie klar erkennt und offen eingesteht, dass sie das, was jene alten Schriftsteller erzählen, anders ansieht, als diese selbst es angesehen haben. Dieser letztere Standpunkt ist jedoch keineswegs schon ein Sichlossagen von den alten Religionsschriften, sondern es kann auch hier noch bei Festhaltung des Wesentlichen das Unwesentliche ungescheut preisgegeben werden.

#### S. 2.

Verschiedene Deutungen der Göttersagen bei den Griechen.

Man kann nicht sagen, dass die hellenische Religion auf schriftlichen Urkunden beruht habe; aber sie hatte doch dergleichen z. B. in Homer und Hesiod, und wie diese, so hat auch ihre mündliche Göttersage bei fortschreitender Bildung des griechischen Volkes jene verschiedenen Deutungen erfahren müssen. Der ernsten griechischen Philosophie, und durch sie selbst einzelnen Dichtern, ging frühzeitig das Bewulstsein auf, dass das Göttliche sich nicht in solcher menschlichen Unmittelbarkeit und Roheit verwirklichen könne, wie die wilden Kämpfe der hesiodischen Theogonie und das behagliche Treiben der homerischen Götter es darstellten: daher Plato's, und schon Pindar's, Zwist mit Homer 1); daher, dass Anaxagoras, dem man wohl auch die Erfindung der allegorischen Auslegung zuschrieb, die homerischen Gedichte auf die apern und duxacooun bezog 2); dass die Stoiker die hesiodische Theogonie von dem Processe der Naturprincipien verstanden, deren oberste Einheit ihnen das Göttliche war ); womit

<sup>1)</sup> Plato de republ. 2. p. 377 f. Steph. Pindar Nem. 7, 31. Vgl. über diese und das Folgende Baun, Symbolik und Mythol. 1, S. 343 ff. und O. Müllen, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie, S. 86 ff. 99 f.

<sup>2)</sup> Diog. Laërt. L. 2. c. 3. No. 7.

<sup>3)</sup> Cic. de nat. Deor. 1, 10. 15. Vgl. Clement. hom. 6, 1 ff.

diese Denker zwar einen absoluten Inhalt, jeder nach seiner Weise, der eine einen physischen, der andere einen ethischen, in jenen Darstellungen fanden, aber die Form derselben, als einer eigentlichen Geschichte, aufhoben <sup>5</sup>).

Umgekehrt war der mehr populären, sophistisch-raisonnirenden Bildung Anderer, wie ihnen jeder göttliche Inhalt überhaupt sich verslüchtigt hatte, so auch in Bezug auf die Göttergeschichten zum Bewusstsein gekommen, dass ein solches Treiben, wie es hier den Göttern zugeschrieben wurde, kein göttliches set: sie ließen also jene Ersählungen zwar als wirkliche Geschichte gelten; nur machten sie mit Euhemerus b die Subjecte derselben aus Göttern zu Menschen, zu Helden und Weisen der Vorzeit, zu alten Königen und Tyrannen, welche durch Thaten der Kraft und Gewalt sich göttliche Ehre zu Wege gebracht haben b; wenn man nicht gar mit Poly-

<sup>4)</sup> An dieser Hereinzichung der griechischen Allegorie haben sich mehrere Gegenschriftsteller, wie Hoffmann (das Leben Jesu von Dr. Strauss, geprüft, S. 38), Laken (über den geschichtlichen Charakter der kanonischen Evangelien, insbesondere der Kindheitsgeschichte Jesu, mit Beziehung auf das L. J. von D. F. Strauss, S. 1), und OSIANDER (Apologie des L. J. gegen den neuesten Versuch, es in Mythen aufzulösen, S. 10) gestossen, und die wesentliche Verschiedenheit theils der heidnischen Religionen von der hebräisch-christlichen, theils der Gründe, welche auf der einen und der andern Seite zu dem Auswege der Allegorie führten, entgegengehalten. Allein auf beiden Seiten ist doch eine Religion und eine mit ihr geepannte Bildung, die sich durch eine eigenthümliche Auslegung mit jener in Einigkeit zu halten bemüht ist; dass die Spannung das einemal mehr auf der sittlichen, das anderemal mehr auf der verständigen Seite sich äussert, kann ebensowenig die Vergleichbarkeit aufheben.

<sup>5)</sup> Diodor. Sic. Bibl. Fragm. L. 6. Cic. de nat. Deor. 1, 42.

<sup>6) &</sup>quot;Diese Pragmatiker (sagt O. Müllen a. a. O. S. 97) schieden aus den Mythen das Wunderbare, das Unmögliche, das Phan-

tius') n. A. die ganze Götterlehre als eine von den Gründern der Staaten zur Bändigung des Volks ersonnene Fabel betrachtete.

### S. 3.

Allegorische Auslegung bei den Hebräern. Philo.

Die Abgeschlessenheit und Stabilität des hebräschen Velkes muste zwar bei ihm die Entstehung ähnlicher Ersheinungen einerseits beschränken; andrerseits aber mußun diese, wo sie einmal sich zeigten, nur um so markirter hervortreten, je entschiedener die Geltung der schriftlichen Religionsurkunden war, je behutsamer und kunstgerechter man also bei ihrer Deutung verfahren mußte. Daher entwickelten sich selbst in Palästina, in der nachexilischen, und noch mehr in der nachmakkabsischen Zeit, allmählig manche Kunstgriffe in der Auslegung des alten Testaments, durch welche es möglich wurde, Anstöße, die man in demselben fand, zu beseitigen, Lücken zu ergänsen, und neuere ideen hineinsutragen; eine Auslegungsweise, von welcher die Beispiele in den rabbinischen, und einige selbst in den neutestamentlichen Schriften sich finden '); aber zusammenhängend, namentlich in Bezug auf den historischen Inhalt des A. T., wurde eine solche Interpretationsmethode erst an demjenigen Orte ausgebildet, we am entschiedensten die jüdische Bildung, durch Berüh-

tastische; das Uebrige, so sehr es mit jenem versiochten war, blieb ihnen als geschichtlicher Grund zurück; und diesen angeblichen Ereignissen legten sie nun, um sie zu verknüpfen, Motive unter, wie sie für ihre Zeit passten. "Genau das-Vorbild für die Behandlung der biblischen Geschichte, von welcher unten, §. 6., die Rede werden wird.

<sup>7)</sup> Hist. 6, 56.

<sup>1)</sup> s. Dörne, die Hermeneutik der neutestamentlichen Schriftsteller, S. 123 ff.

rung namentlich mit der griechischen, über sich selbst hinausgegangen war; in Alexandrien. Nach mehreren Vorgängern war es besonders Philo, welcher die Ansicht von einem gemeinen und einem tieferen Sinne der heiligen Schriften ausbildete, von welchen er den ersteren zwar keineswegs überhaupt verworfen wissen wollte, sondern großentheils beide nebeneinander hergehen liefs, und sich sogar gegen diejenigen erklärte, welche allenthalben, auch ohne Noth, den Wortsinn einem höheren aufopferten: in mauchen Fällen jedoch setzte er den buchstäblichen Sinn und die geschichtliche Auffassung völlig bei Seite, und liess das Erzählte nur als bildliche Darstellung von Ideen gelten; so oft nämlich in der heiligen Geschichte sich Züge fanden, welche Gottes unwürdig zu sein, auf Materialismus und Anthropomorphismus in Bezug auf das göttliche Wesen zu führen, oder sonstige Widersprüche zu enthalten schienen 2).

<sup>2)</sup> s. Gradaer, Philo und die alexandrinische Theosophie, 1. Thl. S. 84 ff. 95 ff. Dähke, geschichtliche Darstellung der jüdischalexandrinischen Religionsphilosophie, I. S. 52 ff. 63 ff. Ueber die mosaischen Erzählungen, z. B. von dem Sechstagewerke, von der Erschaffung des Weibes aus der Ribbe des Mannes, äussert sich Philo in diesem Sinne. Το δητον επί τέτα μυθωδές έςς, sagt er von der letzteren Erzählung. Diess will zwar Hozz-MANN (S. 39) so deuten, dass es nur heissen soll: blos wörtlich aufgefasst, hätte die Geschichte Aehnlichkeit mit heidnischen Mythen; man müsse daher zu dieser Auffassung noch eine höhere hinzuthun. Allein dass vielmehr der geschichtliche Sinn hier durchaus verworfen wird, sieht jeder, der sich die Mühe nimmt, weiter zu lesen, indem nun folgt: στοδές γάρ αν παραδέξαιτό τις. Ετι γέγονεν έκ πλευρας ανδρός γυνή, η συνόλως ἄνθρωπος; (Leg. alleg. 1. Opp. ed. Mang. 1, 8. 70). Dieselbe Stellung ist in den Worten nicht zu verkennen: Εύηθες πάνυ το οιεσθαι, εξ ημέραις, η καθόλε χρόνω, κόσμον γεγονέναι (Ebendas. S. 44). - Vollends ohne alle Einsicht predigt OSIANDER (S. 10) über diesen Punkt.

Dass sich neben dieser Erklärungsweise des A. T., welche, um die Reinheit des absoluten Inhalts zu retten, nicht selten die Form des historischen Geschehenseins aufgab, nicht auch die entgegengesetzte (euhemeristische) ausz. bildets, die Geschichte zwar stehen zu lassen, aber sie nau eier gemein-menschlichen zu entgöttern, erklärt sich ausgien supranaturalistischen Standpunkte, welchen die Juden, inner sestgehalten haben. Erst von den Christen ist auch dese Art der Auslegung über die Bücher des A. T. versingt worden 5).

### S. 4.

Die allegorische Auslegung unter den Christen. Origenes.

Den Christen der ersten Zeit, welche vor der Feststellung des ehristlichen Kanon sich vorwiegend noch des A. T. als heiliger Urkunde bedienten, war eine allegorische Auslegung desselben noch weit mehr Bedürfnis, dasie entschiedener als selbst die gebildetsten Juden über den A. T. lichen Standpunkt hinausgeschritten waren. Kein Wunder, dass man fast allgemein in der ersten christlichen Kirche diese, schon unter den Juden übliche, Auslegungsweise sich aneignete. Am meisten aber bildete sie sich anch unter den Christen wieder in Alexandrien aus, wo sie vornehmlich an den Namen des Origenes geknüpft erscheint. Wenn Origenes überhaupt nach seiner anthropologischen Trichotomie der Schrift einen dreifachen Sinn auschrieb, einen buchstäblichen als den leiblichen,

<sup>5)</sup> Eine ähnliche allegorische Auslegungsweise auch bei andern Völkern, bei Persern, Türken, weist Dörnz nach, S. 126 f.; vgl. auch Kann, Religion innerhalb der Gränzen der blosen Vernunft. Drittes Stück, No. VI. Ueber eine euhemeristisch denkende Secte bei den Indiern s. Baun a. a. O. S. 322. Beiderlei Richtungen unter den Muhammedanern erwähnt Tuowen, die Glaubwürdigkeit der evangel. Geschichte, S. 4ff.

einen moralischen als den psychischen, und einen mystischen als den pneumatischen 1): so lässt er in der Regel zwar alle drei Arten des Sinnes, wiewohl mit verschiedenem Werthe: nebeneinander stattfinden; in einzelnen Fällen aber soll die buchstäbliche Auffassung auch gar keinen, oder nur einen verkehrten Sinn geben, desto entschiedener den Leser zur Entdeckung des mystischen Gehaltes hinzutreiben. Von blosser Herabsetzung des Wortsinns neben dem tieferen mag es verstanden werden, wenn Origenes öfters erinnert; der Zweck der biblischen Erzählungen sei nicht, uns alte Mähren zu berichten, sondern Lebensregeln uns zu ertheilen 2); wenn er behauptet, bei manchen Geschichten würde die (bloss) buchstäbliche Auffassung zum Ruin der christlichen Religion gereichen 3); und wenn er auf das Verhältniss der buchstäblichen und allegorischen Schriftauslegung den Spruch bezieht, dass der Buchstabe tödte, der Geist aber sebendig mache 1). Aber entschieden aufgegeben ist der Wortsinn, wenn es heisst, den geistigen Bestandtheil habe jeder Abschnitt der Schrift, den leiblichen aber nicht jeder 5); es liege oft eine pneumatische Wahrheit einer somatischen Lüge zum Grunde ); die Schrift habe manches

<sup>1)</sup> Homil. 5, in Levit. 6, 5.

Homil. 2. in Exod. 3: Nolite putare, ut saepe jam diximus, veterum vobis fabulas recitari, sed docert vos per haec, ut agnoscatis ordinem vitae.

<sup>3)</sup> Homil. 5. in Levit. 1: Haec omnia, nist also sensu accipiamus quam literae textus ostendit, obstaculum magis et subversionem christianae religioni, quam hortationem aedificationemque praestabunt.

<sup>4)</sup> contra Cels. 6, 70.

<sup>5)</sup> De principp. L. 4. §. 20: πασα μεν (γραφή) έχει το πνευματικόν, κ πασα δε το σωματικόν.

<sup>6)</sup> Comm. in Joann. Tom. 10. §. 4: — σωζομένε πολλάκες τε άληθῶς πνευματικέ ἐν τῷ σωματικῷ, ὡς ἄν εἴποι τις, ψεύδει (Die fünf letzten Worte übersetzt Hormann, S. 42: er lügt so zu sagen).

Nichtgeschehene der Geschichte eingewebt, und derjenige milite stumpfsinnig sein, der nicht von selbst bemerkte, das Vieles in der Schrift als geschehen dargestellt sich inde, was nicht wirklich so sich ereignet habe?). Zu solche, nur allegerisch zu verstehenden Erzählungen rechnete (higenes außer denjenigen, welche Gott zu sehr zu versensschlichen schienen?), namentlich auch solche, in welchen von Personen, die sonst in ein genaues Verhältniss Gott gesetzt waren, anstößige Handlungen berichtet wurden?).

Doch nicht allein vom A. T. wich die christliche Bildung des Origenes so weit ab, daß er, um die Achtung vor demselben nicht aufgeben zu müssen, genöthigt war, mittelst einer allegorischen Erklärung den dadurch in seinem Bewußstsein gesetsten Widerspruch zu lösen: sondern auch im neuen Testamente fand; er manches, seiner philosophischen Bildung so wenig Zusagende, daß er zu einem ähnlichen Verfahren auch mit dem N. T. sich veranlaßt fand. Ist doch, dachte er, das N. T. Werk desselben

<sup>7)</sup> De principp. 4, 15: συνύφηνεν ή γραφή τῆ Ιςορία τὸ μὴ γενόμενον, πὴ μὰν μὴ δυνατών γενέσθαι, πὴ δὲ δυνατών μὲν γενέσθαι, ἐ μὴν γεγενογμένον. De principp. 4, 16: καὶ τί δεῖ πλείω λίγεω; τῶν μὴ πώνυ ἔμβλίων μυμία ὅσα τοιαῦτα δυναμένων συναγαγεῖν, γεγεαμμένα μὰν ὡς γεγονότα, ἐ γεγενημένα δὲ κατὰ τὴν λίξω.

<sup>8)</sup> De principp. 4, 16.

<sup>9)</sup> Homil. 6. in Genes. 3: Quae nobis aedificatio erit, legentibus, Abraham, tantum patriarcham, non solum mentitum esse
Abimelech regi, sed et pudicitiam conjugis prodidisse? Quid
nos aedificat tanti patriarchae uxor, si putetur contaminationibus exposita per conniventiam maritalem? Haec Judaei putent (offenbar — wie schon aus der Beziehung des putent auf
das vorangegangene putetur erheilt — dass sie so der Befleckung susgesetzt worden; nicht, wie Hormann, S. 41., es
dreht, dass dergleichen erbaulich sei), et ei qui omm els suns
literae amici, non spiritus.

Geistes, wie das alte, und dieser wird bei der Einrichtung von jenem nicht anders als bei der von diesem verfahrensein: dem buchstäblich Geschehenen Nichtgeschehenes einauweben, um auf den geistigen Sinn hinzuweisen 10). Ja selbst mit theilweise fabelhaften Ersählungen aus der profanen Geschichte und Mythologie stellt Origenes die evangelischen Berichte nicht undeutlich susammen in der merkwürdigen Stelle, contra Celsum 1, 42., wo er sich folgendermassen äußert: "Fast bei jeder Geschichte, so wahr sie auch sein mag, ist es eine schwere, ja nicht selten unlösbare Aufgabe, sie als wirklich geschehen zu erweisen. Gesetzt nämlich, es längnete Kiner, dass es einen troischen Krieg gegeben habe, namentlich wegen der in seine Geschichte verwebten Unmöglichkeiten, wie die Geburt des Achilleus von einer Meergöttin u. dgl.: wie wollten wir die Wirklichkeit desselben beweisen, besonders, gedrängt, wie wir waren, durch die offenbaren Erdichtungen, welche sich auf unbekannte Weise mit der allgemein angenommenen Kunde von dem Kampfe swischen Hellenen und Troern verwoben haben? Nur diess bleibt übrig: wer mit Verstand die Geschichte studiren, und sich von Täuschungen iu derselben frei erhalten will, der wird überlegen, welchem Theile derselben er ohne Weiteres glauben dürfe, welchen er dagegen blos bildlich aufzufassen habe ( zivce δὲ τροπολογήσει), mit Rücksicht auf die Absicht der Referenten, und welchem er endlich, als aus Menschengefälligkeit geschrieben, gans misstrauen müsse. Diese Vorbemerkung wollte ich, schließt Origenes, in Bezug auf die ganze in den Evangelien gegebene Geschichte Jesu machen,

<sup>10)</sup> De principp. 4, 16: ἐ μόνον δὲ περὶ τῶν πρὸ τῆς παρισίας ταῦτα τὸ πνεῦμα φὰκονόμησεν, ἀλλ, ὅτε τὸ αὐτὸ τυγχάνον καὶ ἀπὸ τẽ ἔνὸς Θεϋ, τὸ ὅμοιον καὶ ἔπὶ τῶν εὐαγγελων πεποίηκε καὶ ἔπὶ τῶν ἀποςόλων, ἐδὰ τέτων πάντη ἄκρατον τὴν ἱςορίαν τῶν προςυφασμένων κατὰ τὸ σωματικόν ἐχόντων, μὴ γεγενημένων. Vgl. Homil. 6. in Essiam, No. 4.

zieht um zu blindem und grundlosem Glauben die Kinsichtsvolleren aufzufordern, sondern um zu zeigen, daß san Studium dieser Geschichte Verstand und fleissige Prifung nothig ist, und so zu sagen ein Eindringen in der Sinn der Schriftsteller, um ausfindig zu machen, in wicher Absicht ein Jedes von ihnen geschrieben sei. "-Im sieht, hier ist Origenes beinahe über seinen sonstigen alegorischen Standpunkt hinaus auf den neueren mythischen übergegangen 11). Hielt nun aber schon in Bezug suf das A. T. den Origenes theils die eigene Befangenheit in supranaturalistischen Standpunkte, theils die Furcht vor Anstols in der orthodoxen Kirche, von weiterer Ausdebnung dieser Auffassungsweise zurück: so mussten beide Grande noch mehr beim N. T. wirken, und die Proben fallen daher außerst kärglich aus, wenn man nun fragt, von welchen Erzählungen des N. T. Origenes die geschichtliche Wirklichkeit geläugnet habe, um die gotteswürdige Wahrheit festzuhalten. Denn was er im Verlaufe der angeführten Stelle beispielsweise anführt: buchstäblich lesse sich unter Andrem das nicht verstehen, daß der Satan dem Herrn auf einem Berge alle Reiche der Welt gezeigt habe, da diess für ein leibliches Auge unmöglich sei; das gibt eigentlich keine allegorische Erklärung, sondern nur eine andere Wendung des buchstäblichen Sinnes, welcher, statt von einer äußeren, von der inneren Thatsache einer Vision handeln soll. Auch sonst, selbst wo eine lockende Veranlassung war, den buchstäblichen Sinn gegen einen geistigen aufzuopfern, wie z. B. bei der Verfluchung des Feigenbaums 12), geht Origenes richt frei mit der Sprache heraus; am meisten noch bei der Geschichte von der Tempelreinigung, wo er das Verfahren Jesu, buch-

<sup>11)</sup> Diess hat auch Mosmum bemerkt in seiner Uebersetzung der Schrift des Origenes gegen Celsus, S. 94. Anmerk.

<sup>12)</sup> Comm. in Matth. Tom. 16, 26 ff.

stäblich gefalst, als anmalsend und tumultuarisch bezeichnet 13). Ausdrücklich bemerkt er überdiels, daß des historisch Wahren in der Schrift immer noch weit mehr sei, als des bloß geistig zu Verstehenden 14).

## S. 5.

Uebergang zur neueren Zeit. Die Deisten und Naturalisten des 17ten und 18ten Jahrhunderts; der Wolfenbüttel'sche Fragmentist.

Hatte sich in der beschriebenen Weise die eine der Auslegangsarten entwickelt, welche, wie alle Religionsurkunden überhaupt, so auch die hebräischen und christlichen, in Bezug auf ihren geschichtlichen Theil erfahren mussten, diejenige nämlich, welche das Göttliche in denselben anerkennt, aber das läugnet, dass es sich in dieser unmittelbaren Weise geschichtlich verwirklicht habe: so bildete sich die andere Hauptform der Auslegung, welche eher geneigt ist, den geschichtlichen Hergang zuzugeben, nur aber denselben nicht als einen göttlichen, sondern als einen menschlichen fasst, zunächst bei den Gegnern des Christenthums, einem Celsus, Porphyrius, Julianus, aus, welche zwar viele Erzählungen der heiligen Geschichte als bloße Mährchen verwarfen, Manches jedoch, was von Moses, Jesus u. A. erzählt ist, als geschichtlich stehen liessen, nur dass sie es meistens als entsprungen aus gemeinen

<sup>13)</sup> Comm. in Joann. Tom. 10, 17.

<sup>14)</sup> De principp. 4, 19: πολλῷ γὰς πλειονά ἐςι τὰ κετὰ τὴν ἰςος/αν ἀληθενόμενα τῶν προςυφανθέντων γυμνῶν πνευματικῶν. — Nach Origenes dauerte in der Kirche die Allegorie nur in der Art fort, dass sie den historischen Sinn unversehrt liess, und wo später von einem Aufgeben des Wortsinns die Rede ist, da ist nur ein Tropus oder Gleichniss gemeint. So, wenn noch Nicolaus von Lyra sagt (Prolog. 3): Alicubi vero non habet (s. scr.) literalem sensum proprie loquendo, v. c. Judic. 9, 8. (Fabel vom Dornbusch), Matth. 5, 30. (ürgert dich deine Hand).

Boweggründen, und bewerkstelligt durch groben Betrug eier gettlese Zauberei, erklärten.

Re ist übrigens hier auf einen Unterschied zu achten, welcher zwischen dem Eintritte dieser Auslegungswisen in die heidnische und judische Religion auf der einen, und in die christliche auf der andern Seite stattfedet. Bei Hebräern und Griechen, deren Religion und beilige Literatur sich gleichmäßig mit der Entwickelung der Nation gebildet hatte, trat die Differenz, welche die Quelle joner Auslegungsweisen ist, erst dann hervor, als die geistige Bildung des Volks dessen väterliche Religion zu überwachsen anfing, diese mithin ihrem Ver-Das Christenthum hingegen trat in falle entgegenging. eine Welt von bereits fertiger Bildung, welche außerhalb Palästina's die jüdisch-hellenistische und die griechische war, herein: und so musste hier gleich Anfangs eine Differenz, nicht wie dort zwischen neuer Bildung und alter Religion, sondern umgekehrt zwischen der neuen Religion und der alten Bildung, sich hervorthun. Wie also im Heiden - und Judenthum das Aufkommen der allegerischen Auslegung ein Zeichen war, dass diese Religionen bereits im Ableben begriffen waren: so zeigte in Bezug auf das Christenthum die Allegorie eines Origenes, wie der Widerspruch eines Celsus, vielmehr diefs, dass die Welt in die neue Religion sich damals noch nicht gehörig eingelebt hatte. Als mit der Christianisirung des römischen Reichs und der Ueberwindung der gressen Häresen das christliche Princip immer mehr alleinherrschend wurde; als die Schulen heidnischer Weisheit sich schlossen, und ungebildete Germanenvölker sich der Kirche in die Lehre gaben: da war die langen Jahrbunderte der mittleren Zeit hindurch die Welt mit dem Christenthum nach Form und Inhalt befriedigt, und daher auch jene Auffassungsweisen fast spurles verschwunden, welche einen Zwiespalt der Volks - oder Weltbildung mit der Religion sur Voraussetsung haben 1). In die Gediegenheit des Kirchenglaubens brachte die Reformation den ersten Bruch; sie war das erste Lebenszei-

<sup>1)</sup> HOFFMANN (S. 47) hat sich sehr über den Sprung aufgehalten. welchen meine Genesis der mythischen Auslegung von dem dritten in das siebzehnte Jahrhundert mache, da doch, um als ein Ergebniss der bisherigen Entwickelung des Christenthums gerechtfertigt zu sein, jene Auslegung eine ununterbrochene Reihe von Vertretern durch alle Jahrhunderte der christlichen Kirche nachzuweisen im Stande sein müsste. Allein diese Forderung ist eine wahre Absurdität, und die Bereitwilligkeit, mit welcher sie von Andern, wie z. B. von Oszanden (S. 11f.), ihrem Urheber nachgeredet worden ist, zeugt nur von der Gedankenlosigkeit, mit welcher der Eifer auch die schlechtesten Waffen ungeprüft sich anzueignen eilt. Meine historische Einleitung will von vorne herein nachweisen, wie im Heidenthum, Judenthum und Christenthum unter gewissen Umständen jedesmal gewisse Auslegungsweisen der heiligen Geschichten hervorgetreten seien. Nun wirft man mir vor, es sei eine unverzeihliche Lücke in diesem Nachweise, dass ich keine derartige Auslegung beizubringen wisse aus einem so grossen Zeitraume - ja wohl! aber in welchem eingestan denermassen jene Umstände fehlen, durch die, meiner ausdrücklichen Erklärung zufolge, die Entstehung jener Auslegungsweisen bedingt ist. Diese Umstände sind: eine merkliche Differenz zwischen der Geistesbildung der Bekenner einer Religion und demjenigen Standpunkte, auf welchem ihre heil. Urkunden verfasst sind; über die urchristliche Weltanschauung waren aber die christlichen Völker im Mittelalter nicht hinausgeschritten: mithin konnte nach meinem eigenen Kanon während dieses Zeitraums von jener Differenz und der aus ihr hervorgehenden Auslegung nicht die Rede sein; und mir vorwerfen, dass ich dieselbe hier nicht nachzuweisen wisse, ist ebenso klug, wie wenn man den Naturforscher, der etwa behauptet hätte, im 50ten, 60ten Lebensjahre des Menschen müssen gewisse Erscheinungen an seinem Organismus eintreten, durch die Bemerkung geschlagen zu haben meinte,

chen einer Bildung, die, wie verdem im Heiden- und Judenthum, so nunmehr innerhalb des Christenthums weit gung erstarkt und zur Selbstständigkeit herangediehen war, um eine Reaction gegen ihren mütterlichen Boden, die geltende Religion, zu unternehmen. Sofern diese Reaction nur erst gegen die herrschende Kirche ging, war is das erhabene, aber schnell abgelaufene, Schauspiel der Reformation; in ihrer späteren Richtung auf die biblischen Urkunden hingegen trat sie zunächst in der Form der wüsten Revolutionsversuche des Deismus auf, geht zber in mannigfaltigem Formenwechsel bis auf die neueste Zeit herunter.

Bei den englischen Deisten und Naturalisten im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert, welche die Polemik der alten heidnischen Gegner des Christenthums nunmehr im Schoofse der Kirche erneuerten, ging Bestreitung der Aechtheit und Glaubwürdigkeit der Bibel und Herabwürdigung der darin erzählten Thatsachen zum Gemeinen bant durcheinander. Während Toland<sup>2</sup>), Bolingbrokk<sup>3</sup>)

a. A. die Bibel für eine Sammlung unächter und fabelhafter Bücher erklärten: gaben sich Andere alle Mühe,

dass doch vom 20ten bis zum 50ten Jahre von dergleichen Erscheinungen nichts zu bemerken sei. — Dass übrigens, von einem höheren Standpunkte angesehen, die in jene mittlere Zeit fallende Entwicklung des christlichen Dogma mit der später hervorgetretenen Kritik Eine und ebendieselbe Reihe der Vermittlung des Glaubensinhaltes mit dem Selbstbewusstsein bildet, ein Process, der nur, wie früher die positive, so hernach die negative Seite hervorkehrte, — darauf hat der Rec. dieser Schrift in den Jahrbüchern für wissenschaftliche Kritik treffend aufmerksam gemacht (In der Rec. der Schriften über mein L. J., 1837. März. No. 42., S. 331 f.).

<sup>2)</sup> In seinem Amyntor, v. J. 1698, s. in Leland's Abries deistischer Schriften, übersetzt von Schmot, 1. Thl. S. 83 ff.

<sup>5)</sup> Bei LELAND, 2. Thl. 1. Abth. S. 198 ff.

die biblischen Personen und Geschichten jedes Schimmers von höherem göttlichem Lichte zu berauben. So ist nach Morgan o des Gesets des Moses ein elendes System des Aberglaubens, der Blindheit und Sclaverei; die jüdischen Priester Betrüger; die Propheten Urheber der Zerrüttung und der Bürgerkriege in den beiden Königreichen. jüdische Religion kann nach Chubb 5) unmöglich eine von Gott geoffenbarte sein, dessen moralischer Charakter in ihr nur entstellt ist durch die willkürlichen Gebräuche, die sie ihn vorschreiben lässt, durch seine vorgegebene Parteilichkeit für das jüdische Volk, und vor Allem durch den blutigen Befehl zur Ausrottung der kanaanitischen Völkerschaften. Auch gegen das N. T. wurden von diesen und andern Deisten Streifstige unternommen: die Denkart der Apostel als eigennützig und gewinnsüchtig verdächtigt '); selbst der Charakter Jesu nicht geschont '), und namentlich die Auferstehung desselben geläugnet 8). Das unmittelbarste Einschlagen des Göttlichen in das Menschliche im Leben Jesu, seine Wunder, machte besonders Thomas Woolston sum Gegenstand seiner Angriffe ), der auch durch die eigenthümliche Stellung noch besonders bemerkenswerth ist, welche er sich zwischen der alten allegorischen und der neuen naturalistischen Schrifterklärung gibt. Seine ganze Darstellung nämlich bewegt sich in der Alternative: wolle man die Wundererzählungen als

<sup>4)</sup> In seiner Schrift: the moral philosopher, 1737, s. LELAND 1. Thl. S. 247 ff.

<sup>5)</sup> Posthumous Works, 2 Voll. 1748, bei LELAND 1, 412 f.

<sup>6)</sup> CHURB, Posth. W. 1, 102 ff. Bei LELAND 1, 481.

<sup>7)</sup> Ebend. 2, 269. Bei LELAND 1, 425.

The resurrection of Jesus considered — by a moral philosopher. 1744 Laland 1, 330.

Six discourses on the miracles of our Saviour. Einzeln herausgegeben von 1727 — 1729. Nebst zwei Vertheidigungsschriften von den JJ. 1729 u. 50.

wirkliche Geschichte festhalten, so verlieren sie allen göttlishen Gehalt, und sinken zu ungereimten Streichen, elenden Possen, oder gemeinen Betrügereien herunter: wolle me daher das Göttliche in diesen Erzählungen nicht verliera, so masse man mit Aufopferung ihres geschichtlichen Chrakters sie nur als geschichtartige Darstellungen gewiner geistlichen Wahrheiten fassen; wofür sofort die Actoritäten der größten Allegoristen unter den Kirchennitern, eines Origenes, Augustinus u. A. angeführt werin: so jedoch, dass ihnen Woolston die Meinung untersellt, als wollten sie, wie er, durch die allegorische Ertlärung die buchstäbliche verdrängen; während sie doch. wenige Beispiele bei Origenes abgerechnet, beide Erklärangen nebeneinander bestehen zu lassen geneigt sind. Die Darstellungen Woolston's können Zweifel übrig lassen, auf welche der zwei von ihm einander gegenübergestellten Seiten er mit seiner eignen Ansicht gehöre; bedenkt man die Thatsache, dass er, ehe er als Gegner des gewöhnlichen Christenthums hervortrat, sich mit allegorischer Schrifterklärung beschäftigte 10): so könnte man diese für seine eigentliche Meinung ausehen; wogegen aber die Ausführungen über die Ungereimtheit des buchstäblichen Sinnes der Wundergeschichten mit solcher Vorliebe von ihm gegeben sind, und das Ganze mit ihrem frivolen Tone so sehr färben, dass doch vermuthet werden muss, der Deist wolle sich durch sein Dringen auf allegorische Deutang nur den Rücken sichern, um desto ungescheuter gegen den buchstäblichen Sinn losziehen zu können.

Auf deutschen Boden wurden diese Deistischen Einwirfe gegen die Bibel und die Göttlichkeit ihrer Geschichte hauptsächlich durch den Ungenannten (Reimarus) verpflanzt, dessen in der Wolfenbüttelschen Bibliothek aufgefundene Fragmente LESSING seit dem Jahr 1774 herauszugeben an-

<sup>10)</sup> Schnöchn, Kirchengesch. seit der Reform. 6. Thl. S. 191.

Das Leben Jesu 3te Aufl. 1. Band.

Ang. Sie betrafen, außer Mehrerem, was gegen eine geoffenbarte Religion überhaupt gesagt war 11), theils das alte 12), theils das neue Testament 15). In Bezug auf jenes fand dieser Verfasser die Männer, welchen dasselbe einen unmittelbaren Umgang mit Gott zuschreibt, so schlecht, dass Gett durch ein solches Verhältnis, seine Wirklichkeit angenommen, aufs Aeusserste compromittirt würde; die Ergebnisse dieses Umgangs aber, die vorgeblich göttlichen Lehren und Gesetze, so crass und verderblich, dass sie unmöglich Gott zugeschrieben werden können; die begleitenden Wunder endlich so ungereimt und unglaublich, dass aus Allem zusammengenommen erhelle, der Umgang mit Gott sei nur vorgegeben, die Wunder Blendwerke gewesen, um gewisse, den Herrschern und Priestern vortheilhafte Gesetze in Vollzug zu setzen. So findet der Vorf. an den Patriarchen und den ihnen angeblich zu Theil gewordenen göttlichen Mittheilungen, wie der an Abraham ergangenen Aufforderung zur Opferung seines Sohnes, Vieles auszusetzen; ganz besonders aber sucht er in einem langen Abschnitte den Moses mit aller Schmach eines Betrügers zu beladen, der die schändlichsten Mittel nicht gescheut habe, um sich zum despotischen Beherrscher eines freien Volkes zu machen. Zur Einleitung dieses Plans habe er Gotteserscheinungen erdichtet, und gött-

<sup>11)</sup> In Lessure's Beiträgen zur Geschichte und Literatur, das Fragment im dritten Beitrage, S. 195 ff., und im vierten Beitrage das erste Fragment S. 265 und das zweite S. 283.

<sup>12)</sup> In Lessure's viertem Beitrag das dritte und vierte Fragment, S. 366 u. 384, und die von Schmut 1787 herausgegebenen übrigen noch ungedruckten Werke des Wolfenbüttelschen Fragmentisten.

<sup>13)</sup> In LESSING'S Viertem Beitrag das fünfte Fragment, über die Auferstehungsgeschichte, und das Fragment über den Zweck Jesu und seiner Jünger, von LESSING besonders herausgegeben 1778.

liche Befehle zu Maßregeln vorgegeben, welche, wie die Entwendung der Geräthe aus Aegypten und die Ausrottung der Bewohner Kanaans, sonst als Betrug, Strafsenranb, nnmenschliche Grausamkeit, gebrandmarkt werden würden; nun aber durch das Hinzukommen der paar Worte: Gott hat es gesagt - plötzlich zu gotteswürdigen Handlungen gestempelt werden sollen. Ebensowenig vermag der Fragmentist in der neutestamentlichen Geschichte eine göttliche sa finden. Der Plan Jesu ist ihm ein politischer; sein Verhältnis zum Täufer ein abgeredeter Handel, dass der Eine den Andern dem Volk empfehlen solle; Jesu Tod ist eine von ihm keineswegs vorausgesehene Vereitelung seiner Absichten, ein Schlag, den seine Jünger nur durch das betrügerische Vorgeben seiner Auferstehung und eine schlaue Aenderung ihres Lehrsystems wieder gut zu machen wussten.

#### S. 6.

Die natürliche Erklärungsart der Rationalisten. Eichnonn. Paulus.

Während gegen die englischen Deisten von den dortigen zahlreichen Apologeten, und gegen den Wolfenbüttelschen Ungenannten von der großen Mehrheit deutscher Theologen die Realität der biblischen Offenbarung und das Göttliche in der israelitischen und urchristlichen Geschichte im supranaturalistischen Sinne festgehalten wurde: ergriff eine andere Klasse von Theologen in Deutschland einen neuen Ausweg. Wie nämlich bei der euhemeristischen Auffassung der alten Götterlehre der zwiefache Weg offen stand und auch eingeschlagen wurde, dass man die Götter der Volksreligion entweder als gute und wohlthätige Menschen der Vorzeit, als weise Gesetzgeber und gerechte Fürsten nahm, welche eine dankbare Mit- und Nachwelt mit dem Glanze göttlicher Würde umgeben haben sollte; oder aber in ihnen schlaue Betrüger und grausame Tyrannen fand, welche sich, um das Volk sieh unterthänig zu machen, in den Nimbus der Göttlichkeit gebüllt haben: so war auch bei der rein menschlichen Auffassung der biblischen Geschichte neben dem von den Deisten betretenen Wege, die Subjecte derselben für schlechte und betrügerische Menschen anzusehen, immer noch der andre übrig, jene Subjecte zwar der unmittelbaren Göttlichkeit entkleidet zu lassen, ihnen aber dafür die reine Menschheit ungeschmälert zuzugestehen; ihre Thaten zwar nicht als Wunder anzustaunen, ebensowenig aber als Blendwerke zu verschreien, sondern sie für natürliche zwar, aber sittlich untadelhafte Handlungen zu erklären. Während der dem kirchlichen Christenthum überhaupt feindliche Naturalismus zu jener ersteren Auffassungsweise geneigt sein mußte, so war auf die zweite der Rationalismus angewiesen, welcher innerhalb der Kirche verharren wollte.

Unmittelbar gegen jenen Naturalismus ist diese Ansicht von Eichhorn gekehrt worden in einer Beurtheilung des Wolfenbüttler Fragmentisten 1). Eine unmittelbare göttliche Einwirkung, wenigstens in der A. T. lichen Urgeschichte, nicht anzuerkennen, darin ist Eichhorn mit dem Fragmentisten einverstanden. Die mythologischen Forschungen eines Heyne hatten seinen Gesichtskreis bereits so erweitert, daß er einsah, wie eine solche Einwirkung entweder bei allen Völkern in ihrer Urzeit angenommen, oder bei allen geläugnet werden müsse 2). Bei allen Völkern, bemerkte er, in Griechenland wie im Orient, ward alles Unerwartete und Unbegriffene auf die Gottheit

<sup>1)</sup> Recension der übrigen, noch ungedruckten, Werke des Wolfenbüttler Fragmentisten, in Eichhonn's allgemeiner Bibliothek, erster Band ites u. 2tes Stück.

<sup>2)</sup> Gegen diesen Satz und meine Billigung desselben haben u. A. Lanez S. 8 ff. und die evangel. KZtg. 1836. Jul. S. 444 f. sich erklärt. Vergl. meine Gegenbemerkungen in den Streitschriften, 1ter Bd. 3tes Heft. S. 48 ff.

saräckgeführt; die welsen Männer dieser Völker lebten inmer im Umgange mit höheren Wesen. Während man diese Darstellung (so gibt Kichhorn den Stand der Sache weiter an) in Bezug auf die hebräische Geschichte immer werdich und buchstäblich verstand, pflegte man bei Nichtbekriern solche Erscheinungen bisher insgemein durch die Verenssetzung eines Betrugs und grober Lügen, oder entælter und verdorbener Sagen, zu erklären. Offenbar der. meint Eichhorn, fordere die Gerechtigkeit, Hebräer md Nichthebräer auf gleiche Weise zu behandeln, so dess mn entweder alle Nationen während ihres Kindheitszustandes mit den Hebräern unter gleichem Einflusse höherer Wesen stehen lassen, oder einen solchen Einfluss auf beiden Seiten in Abrede siehen müsse. Denselben allgemein anzunehmen, sei bedenklich wegen des nicht selten irrigen Inhakes der unter jenem Einfluss angeblich geoffenbarten Religionen; wegen der Schwierigkeit, aus jenem Zustande der Bevormundung heraus das Erstarken der Menschheit zar Selbetständigkeit zu erklären; endlich weil, je beller die Zeiten und zuverlässiger die Nachrichten werden, jene unmittelbaren Kinflüsse der Gottheit immer mehr verschwinden. Wenn somit die Einwirkung höherer Wesen bei Hebräern wie bei andern Völkern geläugnet werden mus: so scheint sich, nach Eichhorn, zuerst die Ansicht, welche man bisher auf das heidnische Alterthum anwendete, auch für die Urgeschichte des hebräischen Volkes darzubieten, dass nämlich dem Vorgeben jener Offenbarungen Betrug und Lüge, oder den Berichten davon entstellte and verdorbene Sagen zum Grunde liegen; eine Ansicht, welche wirklich der Fragmentist gegen die A. T. liche Geschichte gewendet hat. Allein näher betrachtet, sagt Eich-HORK, muss man vor einer solchen Vorstellung erschrecken. Die größten Männer der früheren Welt, die auf die Bildang ihrer Zeitgenossen so mächtig und wohlthätig gewirkt haben, sollten alle Betrüger gewesen sein, und

zwar ohne daß es von den Mitlebenden bemerkt worden wäre?

6.3

LE

TX i

1.5

7

3:

Ŀ

E

œ

¥

Zu einer solchen Missdeutung wird man nach Eich-Hern nur dadurch verleitet, dass man es versäumt, jene alten Urkunden im Geiste ihrer Zeit aufzufassen. Freilich, wenn sie mit der philosophischen Präcision unserer jetzigen Schriftsteller redeten, so könnten wir nur entwoder wirkliche göttliche Einwirkung, oder ein betrügliches Vorgeben einer solchen in ihnen finden. So aber, als Schriften aus einer unphilosophischen, kindlichen Zeit, reden sie unbefangen von göttlicher Einwirkung nach alterthümlicher Vorstellungs- und Ausdrucksweise: und so haben wir zwar keine Wunder anzustaunen, aber auch keinen Betrug zu entlarven, sondern nur die Sprache der Vorzeit in unsere heutige zu übersetzen. So lange das Menschengeschlecht, erinnert Eichhorn, dem wahren Ursprung der Dinge noch nicht auf den Grund gekommen war, leitete es Alles von übernatürlichen Kräften oder der Daswischenkunft höherer Wesen ab; erhabene Gedanken, große Entschließungen, nützliche Erfindungen und Einrichtungen, vorzüglich auch lebhafte Träume, waren Einwirkungen der Gottheit, unter deren unmittelbarem Einflusse man zu stehen glaubte. Die Proben ausgezeichneter Kenntnisse und Geschicklichkeiten, mit welchen Einer das Volk in Erstaunen setzte, galten für Wunder, für Beweise übernatürlicher Kräfte und des besondern Umgangs mit höheren Wesen; und nicht nur das Volk war dieser Meinung, sondern auch jene ausgezeichneten Männer selbst ließen sich keinen Zweifel dagegen beifallen, und rühmten sich mit voller Ueberzengung eines geheimen Umgangs mit der Gottheit. Gegen den Versuch, alle Erzählungen der mosaischen Geschichte in natürliche Ereignisse aufzulösen, kann Niemand etwas haben, bemerkt Еюннови, und gibt damit die Vordersätze des Wolfenbüttler Fragmentisten zu: aber daraus zu folgern, dass Moses ein Betrüger gewesen, diesen Schlussatz des Fragmentisten erklärt er für eine Uebereilung und Ungerechtigkeit. So nahm Richhorn, wie die Naturalisten, der biblischen Geschichte ihren unmittelbar göttlichen Inhalt, nur dass er den Ebernatürlichen Schein, welcher dieselbe umkleidet, nicht mit jenen aus absichtlich trügerischer Fürbung, sondern als von selbst entstanden durch die alterthümliche Beleuchtung erklärte.

Nach diesen Grundsätzen suchte nun Eichhorn die Gezhichten eines Noah, Abraham, Moses, natürlich zu er-Haren. Im Lichte ihrer Zeit betrachtet, sei die Berufung des Letzteren nichts Anderes gewesen, als dass dieser Patriet den lange gehegten Gedanken, sein Volk zu befrelen, als er ihm im Traume mit erneuter Lebendigkeit wiederkehrte, für eine göttliche Eingebung bielt; das Rauchen und Brennen des Sinai bei seiner Gesetzgebung war weiter nichts als ein Feuer, welches er, um der Einbildungskraft seines Volkes zu Hülfe zu kommen, auf dem Berge anzündete, womit zufällig noch ein starkes Gewitter zusammentraf; das Leuchten seines Angesichts endlich war eine natärliche Folge großer Erhitzung, was mit dem Volke auch Moses selbst, weil er dessen wahre Ursache nicht kannte, für etwas Göttliches hielt. - Sparsamer war Eichhorn in Anwendung dieser Erklärungsweise auf das N. T., und es waren hauptsächlich nur einige Erzählungen aus der Apostelgeschichte, welche er derselben zu unterwerfen sich erlaubte, wie das Pfingstwunder 3), die Bekehrung des Apostels Paulus ) und die zahlreichen Engelerscheinungen 3). Auch hier führt er Alles auf die bildliche Sprache der Bibel surück, in welcher, was z. B. den letzten Punkt betrifft, bald ein glückliches Ungefähr ein rettender, bald

<sup>3)</sup> Excumona's allgem. Bibliothek. 1. B. 1, 91 ff. 2, 757 ff. 3, 225 ff.

<sup>4)</sup> Ebend. 6. Bd. S. 1ff.

<sup>5)</sup> Ebend. 3. Bd. S. 381 ff.

eine geistige Freudigkeit ein grüßsender, bald eine innere un Beruhigung ein tröstender Engel genannt worden sei. In Bezug auf die Evangelien werden wir unten das Auffallende sehen, daß Eichhorn theils die richtige Einsicht in se die Unzulässigkeit der natürlichen Erklärung hatte, theils die manchen Erzählungen selbst zu einer höheren fortgeschritten war.

Viele Schriften in ahnlichem Geiste erschienen, welche sum Theil auch das neue Testament in den Kreis ihrer Erklärungen zogen 5); aber den vollen Ruhm eines christlichen Euhemerus sollte sich erst Dr. PAULUS erwerben in seinem von 1800 an erschienenen Evangelien - Commentare. Gleich in der Einleitung dieses Werkes?) stellt er als die erste Anforderung an den Forscher der biblischen Geschichte hin, zu unterscheiden, was in derselben Factum und was Urtheil sei? Factum ist ihm dasjenige, was den bei einer Begebenheit betheiligten Personen als äußere oder innere Erfahrung gegeben war; Urtheil die Art, wie sie oder die Erzähler jene Erfehrung deuteten und auf ihre vermeintlichen Ursachen zurückführten. Diese beiden Bestandtheile mischen und verschlingen sich nun aber nach PAULUS sowohl in den ursprünglich Betheiligten als in den Nacherzählern und Geschichtschreibern leicht so, dass das Urtheil vom Factum nicht mehr unterschieden, und mit eben der historischen Sicherheit wie dieses geglaubt und weiter erzählt wird; eine Vermengung, welche sich besonders auch in den geschichtlichen Büchern des N. T. zeigt, da zur Zeit Jesu noch immer die Neigung herr-

<sup>6)</sup> Z. B. Ecn, Versuch über die Wundergeschichten des N. T. 1795. (Venturini) die Wunder des N. T. in ihrer wahren Gestalt für ächte Christusverehrer, 1799.

 <sup>1.</sup> Bd. S. 5 ff. Vgl. das exegetische Handbuch über die drei ersten Evangelien (eine neue, verbesserte, Auflage des Commentars) 1830 – 53. 1. Bd. 1. Abthl. S. 4 ff.

schend war, jedes auffallende Erlebnifs sofort von einer ansichtbaren, übermenschlichen Ursache abzuleiten. Die Hauptaufgabe des pragmatischen Historikers, namentlich in Bezag auf das N. T., ist daher, diese beiden so eng verwachsenen, und doch so verschiedenartigen Bestandtheile zu sendern, und aus der Hülle von persönlichen und Zeitmeinungen den reinen Kern des Factums herauszuschälen. Das Verfahren, welches er hiebei zu Hülfe zu nehmen hat, ist, wo ihm keine reiner gehaltene Relation als berichtigendo Parallelo zu Geboto steht, diels, dass er sich auf den Schauplats der Begebenheiten und in den Standpunkt der Zeit möglichst lebhaft versetze, und von diesem aus die Brzählung durch Voraussetzung erklärender Nebenumstände zu ergänzen suche, welche der Erzähler selbst, in seinem supranaturalistischen Urtheil befangen, oft nicht einmal angedeutet hat. In welcher Weise diesen Grundsatzen zufolge PAULUS in seinem Commentar und neuerlich auch in seiner Schrift über das Leben Jesu 3) die neutestamentliche Geschichte behandelt hat, ist bekannt. Indem er die historische Wahrheit der Erzählungen durchaus festhält, und einen engen chronologischen und pragmatischen Zusammenhang in die evangelische Geschichte zu bringen strebt, entzieht er derselben jeden unmittelbar göttlichen Gehalt, und läugnet jedes übernatürliche Einwirken höherer Kräfte. Nicht der Sohn Gottes im Sinne der kirchlichen Ansicht ist ihm Jesus, sondern ein weiser und tugendhafter Mensch, und nicht Wunder sind es, die er vollbringt, sondern Thaten bald der Freundlichkeit und Menschenliebe, bald der ärztlichen Geschicklichkeit, bald auch des Zufalls und guten Glückes ?).

<sup>8)</sup> Heidelberg 1828. 2 Bdc.

<sup>9)</sup> Wie sich unter den Vorläufern von Paulus besonders Barant bemerklich machte (durch seine Briefe über die Bibel im Volkstone, seit 1782), so fand er einen Nacharbeiter ähnlicher

Kine nothwendige Voraussetzung bei dieser Eichnonisch - Paulus'schen Auffassung der biblischen Geschichte ist, dass die Urkunden derselben, die A. und N. T. lichen Schriften, sehr genau und treu, also auch sehr bald nach den erzählten Begebenheiten, wo möglich i von Augenzeugen, verfaßt sein müssen. Denn soll sich in : einer Erzählung das ursprüngliche Factum von dem beigemischten Urtheil sicher unterscheiden lassen: so muß der Bericht noch sehr rein und ursprünglich sein; bei einem später entstandenen, minder urkundlichen, hätte ich ja keine Bürgschaft, ob nicht auch das, was ich für den thatsächli-, chen Kern halte, nur der Meinung und Sage angehörte? Daher suchte Eichhorn die Abfassung, namentlich auch der A. T. lichen Schriften, so nahe als möglich zu der Zeit der Begebenheiten hinanzurücken; wobei ihm und , den mit ihm gleichdenkenden Theologen selbst das Widernatürlichste, wie z. B. die Voraussetzung der Abfassung des Pentateuchs auf dem Zug durch die Wüste 10), nicht zu hart war. Doch erlaubte sich der genannte Kritiker, wenigstens bei einigen Theilen des A. T., wie z. B. bei

Art in Venturin, dem Verfasser der natürlichen Geschichte des grossen Propheten von Nazaret (seit 1800), ein Werk, dessen spätere Theile auch im Einzelnen nach dem Paulus'schen Commentar gearbeitet sind. Es ist schief, wenn man diese beiden Schriften ohne Weiteres mit dem Wolfenbüttler Fragmentisten zusammenstellt: sie gehören wesentlich zu der Paulus'schen Richtung; denn ihre Tendenz geht gleicherweise dahin, im Leben Jesu Alles als natürlich darzustellen, ohne doch seiner Würde als weisen und edeln Mannes etwas zu vergeben; ihr Romanhaftes aber verhält sich zu der Darstellung von Paulus nur als eine noch grössere Willkür in Einschicbung selbsterdachter Mittelursachen. Namentlich Bahade erklärt sich ausdrücklich gegen den Fragmentisten, Briefe u. 5. w. 1tes Bändchen, 14ter Brief.

<sup>10)</sup> Allgem Biblioth, Bd. 1. S. 64.

den Buche der Richter, die Bemerkung, die in demselben atheltenen Berichte seien nicht gleich Anfangs, aufgezeichm worden, sondern der Geschichtschreiber habe seine lichen im Nebel der verflossenen Zeit gesehen, in welchem i leicht zu Riesengestalten sich haben vergrößern könm. Einer von ihm selbst wahrgenommenen, oder ihm migstens nahe gelegenen Begebenheit freilich würde nur trienige Geschichtschreiber einen glänzendern Anstrich gten, welcher gestissentlich auf Kosten der Wahrheit unwhalten wollte. Ganz anders, wenn eine Geschichte liegst vergangen sei. Da finde sich die Einbildungskraft nicht mehr durch den Widerstand der festen Gestalt histerischer Wirklichkeit gehemmt, sondern durch die Vorstelling, dass in früheren Zeiten Alles besser und größer gewesen, ihren Schwung verstärkt, und der Schriftsteller werde zu höberen Ausdrücken und einer verherrlichenden Sprache hingerissen. Am wenigsten sei diess dann zu verneiden, wenn der spätere Concipient seine Erzählung aus dem Munde der Vorwelt niederschreibe, und die sbenteuerlichen Thaten und Schickeale der Vorfahren, welche der Vater dem Sohne, dieser dem Enkel, in begeisterter Sprache überliefert, und Dichter mit poetischem Schmucke umgeben hatten, in eben dieser erhöhten Ausdrucksweise schriftlich verzeichne 11). Uebrigens auch bei tieer Ansicht von einem Theile der A. T.lichen Bücher denbte Eigheorn den historischen Boden noch nicht zu verlieren, sondern getraute sich noch immer, über Abzug der mehr oder minder starken traditionellen Zuthaten den mtirlichen Geschichtsverlauf herausbekommen zu können.

Doch bei Einer A. T. lichen Erzählung wenigstens ist der Meister der natürlichen Erklärungsweise für das A. T. der diese su einer höhern; hinausgeschritten: nämlich

a. a. O. S. 294. Vergl. Einleitung in das A. T. 3ter Band.
 S. 23 ff. der vierten Ausg.

benssätzen in Uebereinstimmung brachten. So haben es die Moralphilosophen unter den Griechen und Römern mit ihrer fabelhaften Götterlehre gemacht, dass sie den gröbsten Polytheismus doch zuletzt als bloße symbolische Vorstellung der Eigenschaften des Einen göttlichen Wesens umzudeuten, und den mancherlei lasterhaften Handlungen ihrer Götter, den wildesten Träumereien ihrer Dichter, einen mystischen Sinn unterzulegen wussten, um den Volksglauben, welchen zu vertilgen nicht erspriesslich war, einer moralischen Lehre nahe zu bringen. Auch das spätere Judenthum, und selbst das Christenthum, bestehe aus solchen zum Theil sehr gezwungenen Deutungen, übrigens zu unzweifelhaft guten und für alle Menschen nothwendigen Zwecken. Nicht minder wissen die Muhammedaner den üppigen Beschreibungen ihres Paradieses einen geistigen Sinn unterzulegen, und dasselbe thun die Inder mit ihren Veda's, wenigstens für den aufgeklärteren Theil ihres Volkes. Ebenso müssen nun nach KANT die christlichen Religionsurkunden des A. u. N. T. durchgängig zu einem Sinne gedeutet werden, welcher mit den allgemeinen praktischen Gesetzen einer reinen Vernunftreligion zusammenstimmt, und es muss diese Deutung, sellte sie auch, scheinbar oder wirklich, dem Texte Gewalt anthun, einer solchen bachstäblichen vorgezogen werden, welche, wie namentlich auch bei manchen biblischen Geschichten der Fail ist, entweder schlechterdings nichts für die Moralität in sich enthält, oder den moralischen Triebfedern wohl gar entgegenwirkt. So werden z. B. die racheschnaubenden Ausdrücke mancher Psalmen gegen Feinde auf die Begierden und Leidenschaften umgedeutet, welche wir allerdings streben müssen, nachgerade alle unter den Fuss zu bringen, und das Wundervolle, was im N. T. von Jesu Herabkunft vom Himmel, seinem Verhältniss zu Gott u. s. f., gesagt ist, wird als bildliche Bezeichnung des Ideals der gottwohlgefälligen

Menschheit genommen 2). Dass eine solche Deutung möglich ist, ohne eben immer wider den buchstäblichen Sinn iener Urkunden des Volksglaubens allzusehr zu verstofsen, hamt nach KANT's tiefer gehender Bemerkung daher. wil lange vor diesem letzteren die Anlage zur moralizien Religion in der menschlichen Vernunft verborgen bg, wovon zwar die ersten rohen Aeufserungen blofs auf sttesdienstlichen Gebrauch ausgegangen seien, und zu desem Behufe selbst jene angeblichen Offenbarungen vermlasst, hiedurch aber auch etwas von dem übersinnlichen Charakter ihres Ursprungs selbst in jene Dichtungen, obwohl unvorsätzlich, gelegt haben. Auch gegen den Vorwurf der Unredlichkeit glaubt Kant diese Auslegungsweise durch die Bemerkung schützen zu können, dass sie ja keineswegs behaupte, der Sinn, welchen sie den heiligen Büchern jetzt gebe, sei von ihren Verfassern auch durchans so beabsichtigt worden, sondern dieses lasse sie dahingestellt, und spreche für sich nur die Möglichkeit an, dieselben auch auf ihre Art zu deuten.

Wenn Kant auf diese Weise aus den biblischen Schriften auch ihrem geschichtlichen Theile nach moralische Gedanken herauszudeuten suchte, ja diese Gedanken selbst als die objective Grundlage jener Geschichten ansuerkennen geneigt war: so nahm er doch einestheils diese Gedanken nur aus sich und der Bildung seiner Zeit, welswegen er nur in seltenen Fällen annehmen kennte, sie haben wirklich schon bei den Verfassern jener Schriften zum Grunde gelegen; anderntheils unterließ er eben delswegen nachzuweisen, wie sich jene Gedanken zu diesen symbolischen Darstellungen verhalten, wie es komme, daß jene in diesen sich ausgeprägt haben.

<sup>2)</sup> Zweites Stück, erster Abschnitt, a und b.

#### **4.** 8.

Entstehung der mythischen Auffassungsweise der heiligen Geschichte, zunächst in Bezug auf das A. T.

Bei einem so unhistorischen Verfahren auf der einen Seite und einem so unphilosophischen auf der andern konnte um'so weniger stehen geblieben werden, je mehr das immer allgemeiner und erfolgreicher betriebene mythologische Studium auch auf die Ansicht von der biblischen Geschichte einen Einfluss äußerte. Wenn schon EICHHORN für hebräische und nichthebräische Urgeschichte gleiche Behandlung verlangt hatte: so verschwand diese Gleichheit immer mehr, je mehr man für die profane Urgeschichte den mythischen Gesichtspunkt ausbildete, für die hebräische aber bei der natürlichen Erklärungsweise Und Paulus konnten es doch nicht Alle stehen blieb. nachthun, welcher die Consequenz der Behandlung dadurch herstellte, dass er, wie die biblischen, so auch die zur Vergleichung sich bietenden griechischen Sagen matürlich zu erklären sich geneigt zeigte: sondern man half lieber auf der andern Seite, und fing an, auch manche biblische Erzählungen als Mythen zu betrachten. Nachdem schon Semler von einer Art von jüdischer Mythologie gesprochen, und die Erzählungen von Simson und der Esther geradezu Mythen genannt hatte 1); nachdem Eich-HORN in der angegebenen Weise vorangegangen war: wurde sofort durch GABLER 2), SCHELLING 3) u. A. der Begriff des Mythus als ein ganz allgemein, für alle älteste Geschichte, heilige wie profane, gültiger aufgestellt, nach dem HEYNE'-

<sup>1)</sup> Ausführliche Erklärung über theol. Censuren, Vorrede. Von freier Untersuchung des Hanon, 2, S. 282. Nachgewiesen von THOLUCH, S. 14 f.

<sup>2)</sup> In der Einleitung zu Eichhorn's Urgesch. 2, S. 481 ff. (1792).

Ueber Mythen, historische Sagen und Philosopheme der ältesten Welt. In Paulus Memorabilien 5. Stück S. 1 ff. (1793).

schen Grundsatze: a mythis omnis priscorum hominum can historia tum philosophia procedit 1), und BAUER wagte es sogar, mit einer "hebräischen Mythologie des alten und neuen Testaments" aufzutreten (1920). Die ältute Geschichte aller Völker, meint BAUER, sei mythisch : warum sollte die hebräische allein eine Ausnahme machen? & vielmehr der Augenschein der heiligen Bücher seige. dels anch sie mythische Bestandtheile enthalten. Erzählung nämlich ist, wie Bauer nach Gabler und Schelune ausführt, als Mythus erkennbar, wenn sie aus einer Zeit stemmt, in der es noch keine schriftlich verzeichnete Geschichte gab, sondern die Thatsachen nur durch mündliche Ueberlieferung fortgepflanst wurden 5); wenn darin emtweder schlechthin unerfahrbare Gegenstände, wie Bezebenheiten aus einer übersinnlichen Welt, oder doch besichungsweise unerfahrbare, bei welchen der Umstände wegen Niemand Zeuge sein konnte, in geschichtartiger Weise berichtet werden; oder endlich, wenn die Erzählungen ins Wunderbare verarbeitet und in einer symbolischen Sprache vorgetragen sind. Solche Erzählungen nun finden sich auch in der Bibel nicht wenige vor, und dass man auf dieselben den Begriff des Mythischen nicht anwenden welle, habe seinen Grund nur in falschen Vorstellungen einerseits von dem Wesen des Mythus, andrer-

<sup>4)</sup> Ad Apollod. Athen. Biblioth. notae, p. 3f.

<sup>5)</sup> Sofern mündliche Ueberlieferung durch nur wenige Mittelglieder mehr historische Sicherheit gewähre, beruft sich für
die Glaubwürdigkeit der A. T. lichen Urgeschichte neuestens
wieder Hossmann auf das hohe Lebensalter der frühsten Menschen, vermöge dessen Adam noch 156 Jahre zugleich mit Lamech, dem Vater Noah's, gelebt habe, Noah noch 60 Jahre
mit Abraham, die 300 Jahre aber zwischen Jakob und Moses
durch nur 3-4 Generationen ausgefüllt gewesen seien (S.54).
Man weiss in der That nicht recht, wie man eine solche Berufung eigentlich zu nehmen hat.

seits von dem Charakter der biblischen Bächer. In ersterer Hinsicht verwechsle man Mythen mit Fabeln, vorsätzlichen Lügen und wilkürlichen Erdichtungen, statt dieselben als die nothwendigen Träger der ersten Regungen des menschlichen Geistes erkennen zu lernen; in der andern Rücksicht sei es freilich, den Inspirationsbegriff vorausgesetzt, unwahrscheinlich, daß Gott von Thatsachen oder Ideen mythische statt der eigentlichen Darstellungen eingegeben haben sollte: allein die genauere Betrachtung der biblischen Schriften zeige, daß der Begriff ihrer Inspiration, weit entfernt, ihre mythische Auffassung zu hindern, vielmehr selbst nur ein mythischer sei 6).

Dass man in den ältesten Denkmalen der jüdischen und christlichen Religion nicht ebenso, wie in den heidnischen Religionen, Mythen anerkennen wolle, erklärte Wegscheider geradezu theils aus der Unbekanntschaft so Vieler mit den Fortschritten der historischen und philosophischen Wissenschaften, theils aus einer gewissen Aengstlichkeit, welche Dinge, die offenbar dieselben seien, doch nicht mit dem gleichen Namen zu nennen wage. Zugleich erklärte er es für unmöglich, ohne Anerkennung von Mythen in der heiligen Schrift und Unterscheidung ihres wahren Gehalts von der unhistorischen Form das göttliche Ansehen der Bibel gegen die Einwürfe und Spöttereien ihrer Gegner mit Erfolg zu vertheidigen?).

Bestimmte man hienach von Seiten der genannten Forscher den Mythus im Allgemeinen als Darstellung einer Begebenheit oder eines Gedankens in geschichtlicher, aber durch die sinnliche, phantasiereiche Denk- und Sprechweise des Alterthums bestimmter Form: so unterschied man zugleich verschiedene Arten von Mythen?

<sup>6)</sup> BAUER's hebr. Mythol. 1. Band. Einleitung.

<sup>7)</sup> Institutiones theol. chr. dogm. §. 42.

<sup>8)</sup> Vgl. ausser den Genannten noch Ammon, Progr. quo inquiri-

Die einen seien historische Mythen, d. h. Erzählungen wirklicher Begebenheiten, nur gefürbt durch die alterthumliche, Göttliches mit Menschlichem, Natürliches mit Uebernatürlichem vermengende Denkart; es gebe aber such philosophische Mythen, oder solche, welche eisen blossen Gedanken, ein Philosophem oder eine Zeitidee, in Geschichte einkleiden; überdiese aber können beide Arten theils sich mischen, theils durch dichterische Ueberarbeitung su peetischen Mythen werden, bei welchen hinter der phantasiereichen Umhüllung so ursprüngliches Factum wie Idee beinahe verschwinden. Zwischen diesen verschiedenen Arten von Mythen ist die Unterscheidung desswegen schwierig, weil auch diejenigen, welchen blo-Ges Raisonnement zu Grunde liegt, mit gleichem historischem Anspruche, wie die auf geschichtlichem Grunde rabenden, auftreten; doch geben die genannten Gelehrten auch für diese Unterscheidung einige Regeln an. Vor Aljem müsse man darauf seheu, ob und was für ein Zweck der Erzählung sich entdecken lasse. Wo gar kein Zweck sichtbar sei, um dessen willen die Sage erdichtet sein könnte: da werde Jedermann den historischen Mythus finden. Entsprechen aber alle Hauptumstände einer Erzählung der Versinnlichung einer bestimmten Wahrheit: so sei der Zweck der Erzählung sicher nur eben dieser, and der Mythus somit ein philosophischer. Die Mischung des historischen und philosophischen Mythus sei besonders daran kenntlich, wenn sich das Bestreben zeige, gewisse Thatsachen aus ihren Ursachen abzuleiten. Dafs Geschichtliches sum Grunde liege, lasse sich in manchen Fällen auch durch anderweitige Nachrichten erweisen: bisweilen stehen gewisse Angaben eines Mythus mit einer

tur in narrationum de vitae Jesu Christi primordiis fontes etc. in Porr's und Rufert's Sylloge Comm. theol. No. 5., und Gabler's n. theol. Journal 5. Bd. S. 33 und 397.

bekannten wahren Geschichte in genauer Verbindung; oder trage er in sich selbst unverkennbare Spuren der Wahrscheinlichkeit: so dass der Kritiker zwar die Einkleidung verwerfen, doch aber die Grundlage als geschichtlich festhalten könne. Am sehwersten fiel es, den sogenannten poetischen Mythus su unterscheiden, und BAUER weifs nur das negative Kriterium anzugeben: wenn einerseits die Erzählung so wunderbar klinge, dass die Begebenheit sich unmöglich so habe zutragen können, andererseits aber doch kein Zweck erkennbar sei, einen bestimmten Gedanken zu versinnlichen: so sei zu vermuthen, daß die ganze Erzählung der Phantasie eines Dichters ihren Ursprung zu danken habe. In Bezug auf sämmtliche Mythen macht besonders die Schelling'sche Abhandlung auf das Kunstlose und Unbefangene in ihrer Entstehung aufmerksam, indem sie theils von den historischen Mythen bemerkt, das das Ungeschichtliehe in denselben nicht künstliches Erzeugniss absichtlicher Erdichtung sei. sondern sich im Laufe der Zeit und Ueberlieferung von selbst eingeschlichen habe; theils in Bezug auf die philosophischen erinnert, dass nicht allein sum Behuf eines sinnlichen Volks, sondern auch zu ihrem eigenen Behufe die ältesten Weisen das Gewand der Geschichte für ihre Ideen gewählt haben, um in Ermangelung abstracter Begriffe und Ausdrücke das Dunkle ihrer Vorstellung durch eine sinnliche Darstellung aufzuhellen.

Da dem früher Bemerkten zufolge die natürliche Deutung namentlich der A. T. lichen Geschichte nur so lange sich halten konnte, als die Urkunden derselben für ganz oder nahezu gleichzeitig mit den Begebenheiten galten: so sind die Männer, welche die letztere Meinung umgestoßen haben, VATER und DE WETTE, zugleich diejenigen gewesen, durch welche die mythische Ansicht jener Geschichte fester begründet worden ist. So wird nach

der Bemerkung des Ersteren') der eigenthümliche Charakter der Nachrichten im Pentateuch erst dann begreiflich, wenn man annimmt, dass dieselben nicht von Augenzeugen herrühren, sondern durch die Hand der Tradition bindurchgegangen seien. Dann nur fallen une nicht mehr die deutlichen Spuren einer späteren Zeit, nicht mehr die sa großen Zahlangaben, nebst andern Unrichtigkeiten und Widersprächen, nicht mehr das Heildunkel auf, welches iber manchen Begebenheiten schwebt, nicht mehr Vorstellungen, wie die, dass die Kleider der Israeliten während des Zugs durch die Wüste nicht veraltet sein sollen. Namentlich kanu, nach VATER, das Wunderbare nur dann aus dem Pentateuch ohne Gewalt gegen den ursprünglichen Sinn der Schriftsteller wegerklärt werden, wenn man der Tradition einen großen Antheil an der Darstelfung jener Begebenheiten zuschreibt.

Noch entschiedener als Vater hat sich de Wette gegen die natürliche und für die mythische Auffassungsweise gewisser Theile des A. T. erklärt. Um die Glaubwürdigkeit eines Berichtes su prüfen, sagt er 10, muß man suerst die Tendens des Erzählers untersuchen. Will er nicht reine Geschichte erzählen, auf etwas Anderes wirken, als auf die historische Wißbegierde, will er ergetzen, rühren, eine philosophische oder religiöse Wahrheit auschaulich maehen: so hat sein Bericht keinen historischen Werth. Selbst wenn sich der Erzähler nur einer geschichtlichen Tendenz bewußt ist, kann er doch vielleicht nicht auf dem historischen Standpunkte stehen, sondern ein poetischer Erzähler sein; nicht subjectiv, als Dichter, wohl aber objectiv, als begriffen in und abhängig von der Poesie. Kennseichen davon ist, wenn er

<sup>9)</sup> s. die Abhandlung über Moses und die Verfasser des Pentateuchs im 3ten Bande des Comm. über den Pent. S. 660.

<sup>10)</sup> Kritik der mossischen Geschichte, S. 11 ff.

bona fide Dinge erzählt, welche durchaus unmöglich und undenkbar sind, welche nicht allein die Erfahrung, sondern auch die natürlichen Gesetze überschreiten. Erzählungen dieser Art entstehen namentlich durch die Tradition. Die Tradition, sagt DE WETTE, ist unkritisch und parteiisch, nicht von historischer, sondern von patriotischpoetischer Tendenz; die patriotische Wilsbegierde aber begnügt sich mit Allem, was ihrem Interesse schmeichelt: je schöner, ehrenvoller, wunderbarer, desto annehmlicher, und wo die Ueberlieferung Lücken gelassen hat, da tritt sogleich die Phantasie mit ihren Ergänzungen ein. Indem nun, fähr DE WETTE fort, ein guter Theil der A. T. lichen Geschichtsbücher dieses Gepräge trägt, so hat man (von Seiten der natürlichen Erklärer) bisher geglaubt, die Ausschmückungen und Umbildungen des geschichtlichen Stoffs von diesem trennen, und so doch noch jene Ersählungen als historische Quelle benützen zu können. Diess liefse sich thun, wenn wir über dieselbe Geschichte neben der wunderhaften noch eine andre, reingeschichtliche Relation besäßen. Das ist aber in Bezug auf die A. T. liche Geschichte nicht der Fall, sondern wir finden uns ganz an jene Berichte gewiesen, welche wir nicht für reinhistorische erkennen können. In diesen aber ist uns kein Kriterium zur Unterscheidung des Wahren und Falschen gegeben, weil sie Beides in bunter Vermischung und mit gleicher Dignität enthalten. Die ganze natürliche Erklärungsweise ist nach DE WETTE im Allgemeinen schon darch den Satz widerlegt, dass die einzige Erkenntnisquelle einer Geschichte die Relation ist, die wir über dieselbe besitzen, und über die Relation der Historiker nicht hinausgehen darf. Diese berichtet uns aber im gegenwärtigen Falle nur den übernatürlichen Hergang der Sache, welchen wir nur entweder annehmen oder verwerfen können; im letzteren Falle aber müssen wir uns bescheiden, von dem Hergange gar nichts zu wissen, und dürfen uns

nicht erlauben, einen natürlichen zu erdichten, von welchem die Relation nicht das Mindeste sagt. Es ist also 11) issonsequent und willkürlich, der Poesie nur die Einkleidang A. T. licher Thatsachen aususchreiben, die Facta ster der Geschichte retten zu wollen; da vielmehr mit &m Einzelnen auch das Ganze dem poetischen und myhischen Gebiete verfällt. So, wenn der Bund Gottes mit Abraham 12) in dieser Gestalt als Factum aufgegeben, aber dech eine geschichtliehe Grundlage der Erzählung festgehalten wird, nämlich die, es habe swar nicht ein objectiver Verkehr Gottes mit Abraham stattgefunden, wohl aber subjectiv im Gemüthe des Mannes seien in der Vision oder im natürlichen Wachen Gedanken aufgestiegen, welche er im Geiste der alten Welt auf Gott surückgeführt habe: se richtet DE WETTE an so verfahrende Ausleger die Frage, woher sie denn wissen, daß Abraham aus sich selber diese Gedanken gehabt habe? Unsre Relation, bemerkt er, lejtet dieselben von Gott ab; nehmen wir diess nicht an, so wissen wir von solchen Gedanken Abrahams gar nichts mehr, auch davon nicht, dass sie ihm natürlich aufgestiegen. Ueberhaupt haben solche Hoffnungen, wie sie den Inhalt jenes Bundes bilden, Stammyater eines Volks su werden, welches das Land Kanaan besitzen sellte, natürlicherweise gar nicht in Abraham entstehen können; wohl aber sei das natürlich, dass die zum Volke gewordenen und in den Besits des Landes gekommenen Israeliten jenen Bund ihrem Stammyater zur Verherrlichung angedichtet haben: so dass die natürliche Erklärungsweise darch ihre eigne Unnatürlichkeit immer wieder zur mythischen hinführe.

EICHHORN selbst hat die Unzulässigkeit der natürlichen Erklärungsweise, welche er in Bezug auf das A. T.

<sup>11)</sup> S. die Vorrede, S. IIIf.

<sup>12)</sup> S. 59 ff.

ausgebildet hatte, in Betreff der evangelischen Geschichte eingesehen. Was in diesen Erzählungen einen übernatürlichen Anstrich hat, bemerkt er 18), das dürfen wir nicht verlangen, in ein natürliches Ereigniss umzubilden, weil diess ohne Zwang nicht möglich sei. Wenn nämlich einmal in einer Erzählung durch Zusammenfliefsen der Volksdeutung mit dem Factum etwas als übernatürlich dargestellt sei, so könne die natürliche Thatsache nur dann noch enträthselt werden, wenn über denselben Gegenstand ein zweiter Bericht vorhanden sei, der jene Vermengung nicht enthalte, wie über das Ende des Herodes Agrippa neben A. G. 12, 23. die Erzählung des Josephus 14). Da solche controlirende Berichte über die Geschichte Jesu fehlen: so würde der Erklärer nur unerweisliche Hypothesen spinnen, wenn er bei den wunderhaft lautendem Erzählungen die natürliche Ursache noch entdecken wollte, wo sie nicht deutlich in der Erzählung liegt; eine Bemerkung, darch welche, wie Eichhorn erklärt, viele sogenannte psychologische Erklärungen der Evangelien in ihre Nichtigkeit hinfallen.

Derselbe Unterschied der natürlichen und mythischen Erklärusgsart ist es, welchen mit besondrer Beziehung auf die Wundergeschichten Kruc 15) bezeichnen wollte, wenn er eine physicalische oder materiale, und eine genetische oder formelle Art der Wundererklärung unterschied. Jene untersucht nach Kruc: wie mag das wundervolle Ereigniss, welches hier erzählt ist, nach allen seinen Umständen durch Naturkräfte und nach Naturgesetzen möglich gewesen sein? wogegen diese fragt: wie mag die Erzählung von diesem Wunderereigniss nach

<sup>13)</sup> Einleit. in das N. T. 1, S. 408 ff.

<sup>14)</sup> Antiquit. 19, 8, 2.

<sup>15)</sup> Versuch über die genetische oder formelle Erklärungsart der Wunder. In Hanna's Museum, 1, 3, S. 395 ff. (1803).

and nach entstanden sein? Jene erklärt die natürliche Möglichkeit der erzählten Sache (des Stoffs der Erzähimg), diese spürt dem Ursprunge des vorliegenden Berichts (der Form der Erzählung) nach. Die Versuche mit der ersteren Erklärungsart hält Kaug für fruchtlos. weil sie Erklärungen zum Vorschein bringen, welche noch wunderbarer als des zu erklärende Factum seien; viel beichnender sei der andere Weg, indem man auf demselben sa Resultaten gelange, welche ein Licht über sämmtliche Wanderersählungen verbreiten. Namentlich gewähre er dem Exegeten den Vortheil, dass er bei Erklärung seines Textes demselben nicht die mindeste Gewalt anzuthun branche, sondern alles buchstäblich so auslegen könne, wie es der alte Erzähler gemeint habe, auch wenn das Ersähke unmöglich sein sollte: wogegen derjenige, welcher anf materielle oder physicalische Erklärung ausgehe, zu hermeneutischen Kunstgriffen verleitet werde, welche ihm den arspränglichen Sinn der Erzähler aus dem Gesichte rücken, und diesen etwas ganz Andres unterschieben, als sie sagen konnten oder wollten.

Rbenso empfahl GABLER 16) die mythische Ansicht als das beste Mittel, um den zur Mode gewordenen gekünstelten, angeblich natürlichen, Erklärungen der biblischen Geschichte auszuweichen 17). Der natürliche Erklärer,

<sup>16)</sup> In der Abhandlung: Ist es erlaubt, in der Bibel, und sogar im N. T., Mythen anzunehmen? (aus Gelegenheit einer Recens. von Bauna's hebr. Mythol.) im Journal für auserlesene theol. Literatur, 2ten Bandes 1tes Heft. S. 43 ff.

<sup>17)</sup> Lücherlich ist, wie Hormann (S. 51f. 58.) die Abkunft des mythischen Standpunkts durch die Nachweisung zu verunehren sucht, dass die ersten Schritte zu demselben den Exegeten durch Noth und Verlegenheit abgedrungen gewesen seien. Was ist denn überhaupt das Fortbewegende im Leben wie in der Wissenschaft, als Noth, Verlegenheit, Widerspruch, dass zuf einer niedrigeren Stufe kein Verbleiben ist, und daher zu einer höheren aufgestiegen werden mass?

bemerkt er, will gewöhnlich die gause Erzählung natürlich machen, und weil diess nur selten gelingen kann, so erlaubt er sich die gewaltsausten Operationen, durch welche die neuere Exegese selbst bei Laien in übeln Ruf gekommen ist. Auf dem mythischen Standpunkte hingegen braucht man dergleichen nicht, weil der größere Theil einer Erzählung oft bloss zur mythischen Darstellung gehört, der factische Kern aber nicht selten ganz klein ist, wenn man die später dazu gefügten wundersamen Hüllen weggenommen hat.

Auch Horst konnte sich mit dem atomistischen Verfahren nicht vereinigen, welches aus wunderhaften Erzählungen der Bibel nur einzelne Züge als unhistorische herausnahm, und andere, natürliche, an ihre Stelle setzte, statt das Ganze solcher Erzählungen als religiös-moralischen Mythus, in welchem irgend eine Idee sich darstelle, zu erkennen 18).

Besonders entschieden hat ein Ungenannter in Brathold's kritischem Journal sich gegen die natürliche Krklärungsweise der heiligen Geschichte und für die mythische ausgesprechen. Wesentliche Gebrechen der natürlichen Auslegung, wie sie im Paulus'schen Commentar culminire, sind nach diesem Verfasser vor Allem das durchaus unhistorische Verfahren, welches sie sich erlaubt, Urkunden durch Vermuthungen zu ergänzen, eigne Speculationen für gegebenen Buchstaben zu halten; das höchst gezwungene und immer undankbare Bemühen, natürlich darzustellen, was doch die Urkunde als etwas Wunderbares geben will; endlich die Entleerung der biblischen Geschichte von allem Heiligen und Göttlichen, die Herabwürdigung derselben zur eiteln Unterhaltungslectüre, die selbst den Namen der Geschichte nicht mehr verdient.

<sup>18)</sup> Ueber die beiden ersten Hapitel des Lukas, in Hanks's Museum 1, 4, S. 695 &...

Diese Mängel der natürlichen Erklärungsweise, wenn man sich doch bei der supranaturalistischen auch nicht berubigen kann, führen nach dem Verfasser zu dem mythischen Gesichtspunkte, welcher das Material der Erzählung unangefochten läßt, und es nicht wagt, daran im Einzelnen zu deuteln, dafür aber das Ganse nicht für wahre Geschichte, sondern für beilige Sage nimmt. Für dess Auffassung spricht die Analogie mit dem ganzen politischen und religiösen Alterthum, da so manche Erzählungen des A. und N. T. den Mythen des profanen Alterthams auß Genaueste ähnlich sehen; hauptsächlich aber dieß, daß die zahllosen, sonst nie zu lösenden Schwierigkeiten der beiligen Geschichte, in Bezug auf die Harmonie der Evangelien und die Chronologie, bei der mythischen Ansicht wie mit Einem Schlage verschwinden 19).

# **S.** 9.

Die mythische Erklärungsweise in ihrer Anwendung auf das N. T.

So war die mythische Auslegungsweise nicht allein in das alte Testament, sondern auch in das neue aufgenommen: doch nicht ohne dass man diesen Schritt besonders zu rechtfertigen sich veranlasst gesehen hätte. Schon Gasler hat an dem Paulus'schen Commentar das ausgesetzt, dass er zu Weniges über den mythischen Gesiehtspunkt gebe, der bei gewissen N. T. lichen Erzählungen angenommen werden müsse. In manchen von diesen Erzählungen nämlich finden sich nicht blos unrichtige Urtheile, wie sie auch von Augenzeugen gefällt werden können, se dass sich durch deren Beriehtigung ein natürlicher Hergang gewinnen ließe: sondern nicht selten finden sich

<sup>19)</sup> Die verschiedenen Rücksichten, in welchen und für welche der Biograph Jesu arbeiten kann. In Bratuolor's krit. Journal, 5. Bd. S. 235 ff.

auch falsche Thatsachen und unmögliche Erfolge angegeben, welche von keinem Augenzeugen so erzählt, sondern nur in der Ueberlieferung haben fingirt werden können, also mythisch aufgefaßt werden müssen 1).

Die Hauptschwierigkeit, welche bei Uebertragung des mythischen Gesichtspunktes aus dem A. T. in das neue su beseitigen war, ist diese, dass man Mythen nur in der fabelhaften Urzeit unsres Geschlechtes zu suchen pflegte, in welcher überhaupt noch keine Begebenheiten schriftlich verzeichnet wurden: wogegen zur Zeit Jesu das mythische Zeitalter lange vorüber, und namentlich die jüdische Nation längst eine schriftstellerische geworden war. Indels schon Schelling (in der angeführten Abhandlung) hatte wenigstens in einer Anmerkung eingeräumt, im weiteren Sinne könne auch diejenige Geschichte mythisch genannt werden, welche noch zu einer Zeit, da Alles längst schriftlich verzeichnet zu werden pflegte, im Munde des Volks sich fortgepflanzt habe. Demgemäs ist nach BAUER 2) im N. T. zwar nicht eine Reihe von Mythen, eine total mythische Geschichte zu suchen: doch aber können einzelne Mythen in demselben vorkommen; sei es, dass sie aus dem A. T. in das neue übergetragen, oder dass sie ursprünglich in diesem entstanden seien. So findet sich nach BAUER namentlich in der Jugendgeschichte Jesu Manches, was vom mythischen Gesichtspunkte betrachtet sein will. Wie von einem berühmten Manne bald allerlei Anekdoten sich bilden, welche unter einem wundersüchtigen Volke die Sage mit Wunderdingen aller Art vergrößert: so wurde Jesu in Dunkelheit verlebte Jugend, da er später so berühmt, und endlich durch seinen Tod noch mehr verherrlicht war, mit den wunderhaftesten Erzählungen ausge-

<sup>1)</sup> Recens. von Paurus Commentar, im neuesten theol. Journal. 7, 4, 395 ff. (1801).

<sup>2)</sup> Hebraische Mythologie. 1. Thl. Einl. S. 5.

Wenn in dieser Jugendgeschichte himmlische Wesen mit Namen und in Menschengestalt erscheinen, die Zekunft verkündigen u. dgl.: so haben wir, meint BAUER. dech wohl ein Recht, hier einen Mythus anzunehmen, und als den Grund seiner Entstehung den zu vermuthen, dass men die großen Wirkungen Jesu aus übersignlichen Uraschen erklärt, und diese Erklärung mit der Geschichte vermischt habe. - In gleicher Besiehung bemerkte GABLER ), wie der Begriff von alter Zeit ein relativer sei: gegen die nosaische Religion gehalten, sei die christliche allerdings jung; doch aber an sich selber alt genug, um die Urgeschichte ihres Stifters zu den alten Zeiten rechnen zu dürfen. Dass es aber damais über andere Gegenstände bereits schriftliebe Urkunden gegeben habe, beweise hier nichts, sobald es sich zeigen lasse, daß man eben über Jesum. besonders über seine ersten Lebensumstände, längere Zeit nichts Schriftliches, sondern nur mündliche Erzählungen gehabt habe, welche leicht allmählig in's Wunderbare gemalt, mit jüdischen Zeitideen versetst, und so zu historischen Mythen werden konnten. Ueber manches Andre hatte man nach GABLER gar keine Ueberlieferung; man war also der eigenen Muthmaßung überlassen; man machte um so mehr Schlässe, je weniger Geschichte man hatte: und diese historischen Conjecturen und Raisennements im jüdisch-christlichen Geschmacke kann man die philosophischen, besser: dogmatischen, Mythen der christlichen Urgeschichte nennen. Wenn auf diese Weise, schliesst GAB-LEA. der Begriff des Mythus bei mehreren Erzählungen des N. T. Anwendung findet: warum sollte man die Sache nicht bei'm rechten Namen nennen dürfen? warum, - im wissenschaftlichen Verkehre, versteht sich, - einen Aus-

<sup>3)</sup> Ist es erlaubt, in der Bibel, und sogar im N. T., Mythen anzunehmen? Im Journal für auserlesene theol. Literatur, 2, 1, 49 ff.

druck vermeiden, der nur bei Befangenen oder Falschberichteten Anstols erregen kann?

Wie im Gebiete des A. T. EICHHORN an der Geschichte des Sündenfalles von seiner früheren natürlichen Erklärung a durch die Macht der Sache selbst zur mythischen Auffas-18 anne herübergedrängt wurde: so im N. T. lichen Gebiete: Usters in Bezug auf die Versuchungsgeschichte. Er hatte sie in einer früheren Arbeit nach Schleiermachen als eine W von Jesu vorgetragene, von den Jüngern aber missverstandene, Parabel aufgefasst ); sah jedoch bald die Schwieriger keiten dieser Auffassung ein, und indem er die supranaturalistische wie die natürliche Ansicht der Erzählung nach ihren verschiedenen Schattirungen noch weit mehr hinter sich hatte: so blieb ihm nichts übrig, als den mythischen d Standpunkt zu betreten; was er denn auch in einer spä- if teren Abhandlung auf sehr kräftige Weise that 5). Wenn a einmal eine Aufregung der Gemüther gegeben sei, bemerkte er hier, sumal eine religiöse, und unter einem nicht unpoetischen Volke: so sei nur kurze Zeit dazu nöthig, dass, nicht etwa bloss verborgene und geheime, sondern selbst öffentliche und bekannte Thatsachen einen Schein des Wunderbaren bekommen. So sei denn in keiner Weise absusehen, wie die ersten Christen aus den Juden, geistbegabt, d. h. religiös begeistert, wie sie waren, und mit dem A. T. vertraut, nicht sollten im Stande gewesen sein, symbolische Scenen, wie die Versuchungsgeschichte und andre N. T. liche Mythen, zu erdichten. Nur müsse man sich die Entstehung derselben nicht so denken, als hätte sich Einer zu seinem Tische gesetzt, und aus seinem Kopfe

<sup>4)</sup> Ueber den Täufer Johannes, die Taufe und Versuchung Christi, in Ullmann's u. Umbrert's theol. Studien u. Kritiken, 2, 3, S. 456 ff.

<sup>5)</sup> Beitrag zur Erklärung der Versuchungsgeschichte, in ders. Zeitschrift, 1832, 4. Heft.

dergleichen, wie Dichtungen, verfertigt und niedergeschrieben: sondern jene Erzählungen haben, wie alle Sagen, allmählig auf eine nicht mehr nachweisbare Weise sich gebildet, allmählig Consistenz gewonnen, und sich endlich in unsern schriftlichen Evangelien fixirt.

Wie aber auf Seiten des A. T. die mythische Auffessung nur von denjenigen festgehalten werden konnte. welche zugleich die Abfassung der A. T. liehen Geschichtserkanden durch Augenzeugen und Zeitgenossen bezweifelten: so auch auf Seiten des N. T. Nur mittelst der Annahme, dass durch die drei ersten Evangelien sich bloss ein danner Faden des apostolisch beglaubigten Urevangeliums hindurchziehe, welcher selbst im Matthäusevangelium von einer Masse unapostolischer Zusätze umwunden sei, walste Eichhorn viele ihm anstölsige Erzählungen aus allen Theilen des Lebens Jesu als unhistorische Sagen aus dem Wege zu räumen; wie außer dem Evangelium infantiae z. B. das Nähere der Versuchungsgeschichte, mehrere von Jesu verrichtete Wunder, die Auferstehung der Heiligen bei seinem Tode, die Wache an seinem Grabe u. s. f. ). Besonders aber seit sich die Ansicht von dem Ursprunge der drei ersten Evangelien aus mündlicher Tradition festgestellt hat 7, sind in denselben immer mehr theils mythische Ausschmückungen, theils ganze Mythen gefunden worden 3. Dagegen halten jetzt die Meisten das Johanneische Evangelium als authentisch und damit auch als historisch zuverläßig fest; nur wer mit

<sup>6)</sup> Einleitung in das N. T. 1, S. 422 ff. 453 ff

<sup>7)</sup> Besonders durch GESSEER, über die Entstehung und die frühsten Schicksale der schriftlichen Evangelien.

<sup>8)</sup> S. den Anhang der Schulz'schen Schrift über das Abendmahl, und die Schriften von Sieppear und Schneckenburger über den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums.

BRETSCHNEIDER ') seine apostolische Abfassung bezweifelt, kann auch in diesem Evangelium dem mythischen Elemente eine bedeutende Stelle einräumen.

## S. 10.

Der Begriff des Mythus in seiner Anwendung auf die heilige Geschichte von den Theologen nicht rein gefasst.

Der hiemit auch für die Ansicht von der biblischen Geschichte gewonnene Begriff des Mythus wurde indessen noch geraume Zeit weder selbst rein gefalst, noch in gehörigem Umfang angewendet.

Nicht rein gefast. Mit der Unterscheidung historischer Mythen nämlich von den philosophischen hatte der Begriff des Mythus ein Merkmal in sich aufgenommen, welches ihn, so richtig an sich jene Unterscheidung war, doch leicht wieder zu der kaum verlassenen natürlichen Erklärungsweise hinunterziehen konnte. Auch bei'm historischen Mythus entstand ja für den Kritiker die Aufgabe, aus der unhistorischen, wunderhaften Ausschmückung einen natürlichen und als geschichtlich festzuhaltenden Kern herauszuschälen: und durch den allerdings wesentlichen Unterschied, dass bei der Annahme eines historischen Mythus jone Ausschmückung nicht, wie bei der natürlichen Erklärungsart, aus dem Urtheil der Betheiligten und der Erzähler selbst, sondern aus der Tradition hergeleitet wurde, liefs man das Verfahren nur wenig bestimmt werden. Konnte der Rationalist, ohne seine Methode wesentlich zu verändern, historische Mythen in der Bibel aufzeigen: so war auch dem Supranaturalisten die Annahme historischer Mythen, durch welche doch die geschichtliche Auffassung der heiligen Erzählungen nicht ganz aufgehoben wird, weniger anstölsig, als die Voraussetzung sogenannter philosophischer, bei welchen auch die

<sup>9)</sup> In den Probabilien.

letzte historische Grundlage zu fallen scheint. Kein Wunder daher, dass die Ausleger, wo sie den mythischen Gesichtspunkt in Auwendung brachten, fast durchaus nur von historischen Mythen sprachen; dass Bauer unter einer siemlichen Anzahl von Mythen, die er aus dem N. T. namhaft macht, nur einen einzigen philosophischen hat; and dass ein Gemische von mythischer und natürlicher Erklärung entstand, welches noch widersprechender als die rein natürliche Auslegung war, deren Schwierigkeiten man hatte eutgehen wollen. So glaubte BAURR 1) die Erzählung von der Verheißung Jehova's an Abraham historisch - mythisch zu erklären, wenn er als die zum Grunde liegende Thatsache die annahm, dass Abraham bei Betrachtung des sternbesäten Himmels seine Hoffnung auf zahlreiche Nachkommenschaft neubelebt gefunden habe; ein Andrer meinte den mythischen Gesichtspunkt anzuwenden, wenn er von der Verkündigung der Geburt des Täufers zwar alles Wunderbare hinwegräumte, doch aber das Verstummen des Zacharias als historische Grundlage stehen liess ); ebenso legt Kruc ), nachdem er kaum versichert hatte, nicht die Materie der Geschichte (natürlich), sondern die Entstehung der Erzählung (mythisch) erklären su wollen, der Erzählung von den Weisen aus Morgenland eise zufällige Durchreise orientalischer Kaufleute zum Grunde; am schreiendsten aber ist der Widerspruch, wenn man in einer Mythologie des N. T., wie die BAUER'sche, ein solches Nichtverstehen dessen, was ein Mythus ist, findet, dass z. B. bei den Eltern des Tänfers wirklich eine lange, unfruchtbare Ehe angenommen, die Engelerscheinung bei Jesu Geburt durch ein feuriges Phänomen

<sup>1)</sup> Geschichte der hebräischen Nation, Thl. 1. S. 123.

<sup>2)</sup> E. F. über die zwei ersten Kapitel des Matthäus und Lukas. In Henne's Magazin, 5ten Bdes. 1tes Stück. S. 163.

<sup>3)</sup> In der angef. Abhandlung.

Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

erklärt, bei seiner Taufe ein Blitz und Donnerschlag, sammt einer sufällig überhiv fliegenden Taube, vorausgesetzt, bei der Verklärung ein Gewitter zum Grunde gelegt, und die Engel im Grabe des Auferstandenen zu weissen Leintüchern gemacht werden. 'Auch Kaisen, welcher , über das Unnatürliche so mancher natürlichen Erklärungen Klage führt, lässt doch mit der, an sich nicht unrichtigen, Bemerkung, es ware einseitig, alles Wunderbare im N. T. auf Eine und dieselbe Weise zu erklären, die natürliche Auslegung neben der mythischen in einem bedenklichen Umfange stehen. Erkenne man nur an, dass der alte Autor ein Wunder habe erzählen wollen, so sei die natürliche Erklärung oft gar wohl zuläßig. Sie sei bald eine physicalisch-historische: wie bei der Erzählung vom Aussätzigen, welchem Jesus ohne Zweifel die nahe Genesung angesehen habe; bald eine psychologische: indem bei manchen Kranken der Ruf Jesu und das Vertrauen auf ihn das Meiste gewirkt habe; bald sei auch der Zufall in Rechnung zu bringen: indem, wenn in Jesu Gegenwart Scheintodte von selbst wieder zum Leben kamen, er als Ursache davon angesehen worden sei. Bei andern Wundergeschichten übrigens ist nach Kaisen die mythische Erklärung anzuwenden; nur dass er auch hier dem historischen Mythus viel mehr einräumt, als dem philosophischen. Die meisten Wunder des A. u. N. T. sind nach Kaiser wirkliche Vorfälle, mythisch ausgeschmückt, wie die Erzählung vom Stater im Fischmaul, von der Verwandlung des Wassers in Wein, welcher letzteren nach ihm ursprünglich wohl ein humaner Scherz Jesu zum Grunde lag; Weniges nur ist rein nach jüdischen Ideen erdichtet, wie Jesu wundervolle Geburt, der Bethle- 1 hemitische Kindermord u. dgl. 4).

GABLER besonders machte auf den Milsgriff aufmerk-

<sup>4)</sup> Kaisza's biblische Theologie. 1. Thl. S. 194 ff. (1813).

san, dass man bisher manchen philosophischen Mythus als historischen behandelt, und so Thatsachen angenommen habe, welche niemals vorgefallen seien 5). Zwar will er mit Recht ebensowenig lauter philosophische Mythen im N. T. annehmen, als lauter historische; sondern, einen Mittelweg einschlagend, je nach Beschaffenheit des Inhalts, hald die eine, bald die andre Art. Man müsse sich ebenmechr vor der Willkürlichkeit hüten, welche da bloss Philosopheme annehme, we wirkliche Facta durchschimmern, als vor der entgegengesetzten Neigung, Manches astärlich und geschiehtlich zu erklären, was doch nur zur mythischen Kinkleidung gehöre. Namentlich, wenn die Ableitung eines Mythus aus einem Gedanken sehr leicht und natürlich ist, hingegen jeder Versuch, die reine Thatsache aus demselben hervorzusuchen, und dadurch die wunderbare Geschichte natürlich zu erklären, entweder sehr gekunstelt ist, oder gar in's Lächerliche fällt, so ist diefs, mach GABLER, ein sicherer Beweis, dass man hier einen philosophischen, nicht einen historischen Mythus zu suchen hat. Die philosophisch-mythische Deutung, schliesst er, sei überdiels in manchen Fällen weit weniger anstössig, als die Behandlung aus dem historisch-mythischen Gesichtspunkte '). - Bei dieser Neigung Gabler's zum pbilosophischen Mythus in Bezug auf die biblische Geschichte muss man sich wundern, wenn man sieht, wie er selbst in concreto nicht su wissen scheint, weder was ein historischer, noch was ein philosophischer Mythus ist. Wenn er nämlich von den bisherigen mythologischen Erklärern des N. T. sagt, einige von ihnen sehen in der Geschichte Jesu nur historische Mythen, wie Dr. Paulus, andre lauter philosophische, wie der ungenannte E. F. in HENKE's

<sup>5)</sup> GAMLER'S Journal für auserlesene theol. Literatur. 2, 1, S. 46.

GARLER's neuestes theolog. Journal, 7. Bd. S. 83. vgl. 397 und 409.

Magazin: so ist klar, dass er natürliche Erklärungen mit ihistorisch-mythischer Aussaung verwechselt, denn in Paulus Commentar sind nur die ersteren zu finden; ebenso i wiederum historische Mythen mit philosophischen, denn jene Abhandlung steht nach der oben mitgetheilten Probe so sehr nur auf dem historisch-mythischen Standpunkte, idass man ihre Erklärungen sogar für natürliche halten könnte.

In Bezug auf die mosaische Geschichte sind DE WET- 1 TE's schlagende Ausführungen ebenso gegen die Willkür der historisch-mythischen, als der natürlichen Auffassung der Erzählungen gerichtet; in Bezug auf das N. T. erklärte sich gegen jeden Versuch, in den Mythen desselben noch eine historische Grundlage zu suchen, am entschiedensten der Ungenannte in Bertholdt's kritischem Journal?). Ihm schien auch der von GABLER vorgeschlagene Mittelweg zwischen ausschließender Annahme von historischen und von philosophischen Mythen nicht anwendbar su sein, da zwar den meisten Nachrichten des N. T. etwas wirklich Geschehenes zum Grunde liegen möge, ohne dass es jedoch jetzt noch möglich wäre, es von der mythischen Beimischung zu sondern, und zu eutscheiden, wie viel zu diesem, wie viel zu jenem Bestandtheile gehöre. Ebenso sprach Usters die Ansicht aus, wie viel an den evangelischen Mythen geschichtliche Grundlage auf der einen, und postische Symbolik auf der andern Seite sei, lasse sich nicht mehr unterscheiden; durch kein noch so scharfes kritisches Messer lassen sich diese beiden Elemente jetzt noch von einander sondern; höchstens könne es zu einer gewissen Wahrscheinlichkeit gebracht werden, dass bei der einen Sage mehr Historisches sum Grunde liege,

<sup>7)</sup> Ueber die verschiedenen Rücksichten, in welchen und für welche der Biograph Jesu arbeiten kann. In BERTHOLDT'S krit. Journal, 5, S. 235 ff.

bei einer andern mehr das Poetische und Symbolische vorherrselbe.

Nun hielse es aber der Einseitigkeit derjenigen, welche mit der Ausziehung des geschichtlichen Gehaltes ses den mythischen Erzählungen der Schrift es allsu kicht mehmen, offenbar nur die entgegengesetzte Einseiigkeit gegenübergestellt, wenn um der erkannten Schwierickeit der Operation willen an der Möglichkeit ihres Geingens sum Yoraus verzweifelt, mithin sammtliche in der erangelischen Geschichte gefundene Mythen wenigstens insofern wie philosophische behandelt würden, als jeder Versuch, einen historischen Rest aus ihnen zu zewinnen. unterbliebe. Eben diese Einseitigkeit aber glaubte man in meiner Kritik des Lebens Jesu su finden: wesswegen denn mehrere Bourtheiler dieses Werkes sich veranlaßt fanden, wiederholt auf die verschiedenen Stufen und Mischungsverhältnisse swischen dem Historischen und Ideellen aufmerksam zu machen, in welchen der Mythus innerhalb seines eigenthümlichen Gebietes, der heidnischen Religion and Urgeschichte, auf und absteige; eine Versetzung mit Geschichtlieben, welche auf dem Gebiete der christlichen Urgeschichte, den Zutritt des Mythusbegriffs in dasselbe als sulässig vorausgesetat, jedenfalls in noch weit stärkerem Grade stattfinden misse. So unterscheidet Ullmann micht mur 1) philosophischen und 2) historischen Mythus; sondern von diesem selbst wieder, als in welchem immer noch die freie Bildung überwiege, 3) die mythische Geschichte, bei der nun das historische Moment, wiewohl immer noch in das Ideale hineingebildet, das Uebergewicht erhalte; während wir 4) bei der Geschichte mit sagenhaften Bestandtheilen das eigentlich historische Gebiet in der Art betreten, dass sich nur noch einzelne Nachklänge aus dem mythischen darin vorfinden. Auch abgesehen nun von dem Anstoß und der Verwirrung, welche der für ein ganz anderes Religions-

1

, il

F=1.1

16 1

Bel

In A

East |

755

4 10

111

id

110

lesi I

rh.

1,

211

El i

₹i:

\*

1

-1

3

191

81

**≥**11

i te

¥

4

4

•

1

**4**[ |

gebiet ursprünglich gestempelte Ausdruck: Mythus, in seiner Anwendung auf das christliche unausbleiblich mit sich führe, wäre es nach Ullmann, dem hierin unter Andern auch Bretschneider beistimmt, zugleich sachgemäßer, nur von evangelischer Sage und von sagenhaften Bestandtheilen der christlichen Urgeschichte zu reden <sup>8</sup>).

Im Gegensatze hiezu hat neuestens George nicht nur die Begriffe von Mythus und Sage strenger zu scheiden, sondern auch den Evangelien, statt des letztern, vielmehr den ersteren anzueignen gesucht. Im Allgemeinen, kann man sagen, nennt er Mythus nur den bisher sogenannten philosophischen, Sage aber das, was bis jetzt historischer Mythus hiefs; dabei aber hat er, indem er beide Begriffe als Antipoden behandelt, sie mit einer Schärfe gefasst, bei welcher wenigstens der Begriff des Mythus unstreitig gewonnen hat. Mythus ist ihm die Bildung einer Thatsache aus einer Idee heraus: Sage umgekehrt die Anschauung der Idee in und aus der Thatsache. Ein Volk, eine Religionsgemeinschaft, befindet sich in einem gewissen Zustande, in einem Kreise von Einrichtungen, deren Geist und Idee in ihm lebendig ist. Es findet sich getrieben. das Bewalstsein seiner Zustände durch die Vorstellung von ihrem Ursprunge zu vervollständigen. Aber dieser Ursprung liegt im Dunkel der Vergangenheit, oder gentigt durch seine Unscheinbarkeit der Fülle der gegenwärtigen Empfindung und Idee nicht. Daher wirft sich nun von dem Lichte dieser Idee aus auf die dunkle Wand der Vergangenheit ein farbiges Bild jener Ursachen hinaus, welches jedoch nur ein vergrößerter Reflex der gegenwär-

<sup>8)</sup> Ullmann, Recens. meines L. J., in den theol. Studien u. Kritiken, 1836, 3, S. 783 ff. Vergl. Müllen's Recension, ebendaselbst, S. 839 ff.; Tholuck, Glaubwürdigkeit, S. 54 ff.; Bretschneider, Erklärung über die mythische Auffassung des historischen Christus, Allg. HZtg. Juli 1837, S. 860 f.

tigen Wirkungen ist. Ist diess die Entstehung des Mythus: so sind umgekehrt der Sage die Thatsachen --nur etwa in hie und da lückenhafter und verkürzter, oder auch sur Verherrlichung der Helden in vergrößerter Gestalt - gegeben; aber die Gesichtspunkte, aus welchen die Thatsachen aufzufassen sind, die Ideen, die ursprünglich in deuselben lagen, sind in der Ueberlieferung verschwunden. Daher werden nun neue Ideen, aus dem jeweiligen Geiste der Zeiten, durch welche die Sage bindurchgeht, untergelegt; wie z. B. die nachmosaische Periodel des judischen Volks, deren Idee in der That das allmählige sich Hinanheben zum reinen Monotheismus und zur Theokratie war, in der späteren Sage unter den entgegengesetzten Gesichtspunkt eines Abfalls von der mosaischen Religionsverfassung gestellt worden ist. Sofern es nicht fehlen kann, dass von einer so unhistorischen Idee aus nicht sofort auch die überlieferten Thatsachen hie und da amgestaltet, Lücken ausgefüllt, bedeutsame Züge hinzugesetzt werden sollten: so tritt hiemit an der Sage der Mythus wieder hervor; sowie, indem andrerseits der Mythus sich in der Ueberlieferung fortpflanzt, und dadurch theils unbestimmt und lückenhaft, theils in einzelnen Zügen, wie z. B. Zahlen, übertrieben wird, der Mythus dem Einflusse der Sage verfällt, - und so beide, in ihrem Ursprunge wesentlich verschiedene Bildungen sich kreuzen und mischen. Sofern nun aber, wenn aus dem lebendigen Eindrucke, der ursprünglichen Idee heraus, welche die erste Gemeinde von ihrem Stifter hatte, dessen Lebensgeschichte mythisch sich gebildet hat, diese, obwohl in unhistorischer Form, dech den wahren Inhalt der Idee von Christo darstellt; wenn hingegen die äusserlich wahren Thatsachen sagenhaft hicht nur verwaschen und hie und da vergrössert, sondern auch in ein falsches Licht gestellt, mit einer falschen Idee erfüllt wären, dann umgekehrt der wahre Gehalt des Lebens Jesu für uns verloren sein wärde: so ist es

nach Gzorgz für den ehristlichen Glauben weit unverfänglicher, in den Evangelien mythische, als sagenhafte-Bestandtheile anzuerkennen <sup>9</sup>).

Wir unsererseits, um die dogmatische Beziehung hier noch unbekümmert, bleiben für jetzt, in der Einleitung, einfach darauf gefalst, in der evangelischen Geschichte möglicherweise sowohl mythische als sagenhafte Bestandtheile anzutreffen, und nehmen uns gleicherweise Beides vor, in der Ausziehung des etwanigen geschichtlichen Gehaltes aus den für mythisch erkannten Erzählungen weder durch rohes und mechanisches Abtheilen uns auf gleichen Boden mit den natürlichen Erklärern zu begeben, noch durch Verkennung jenes Gehaltes, wo er sich zeigt, die Geschichte hyperkritisch aufzulösen.

## S. 11.

Der Begriff des Mythus nicht umfassend genug angewendet.

Aber nicht nur unrichtig gefast wurde der Begriff des Mythus bei seinem ersten Aufkommen unter den Theologen, 'sondern auch auf die biblische Geschichte nicht umfassend genug angewendet.

Wie Eichhorn nur an der allerersten Schwelle der A. T. lichen Urgeschichte einen wirklichen Mythus anerkannte, alles Folgende aber als historisch auf natürliche Weise erklären zu müssen glaubte; wie man hierauf eine Zeit lang zwar im A. T. mythische Bestandtheile zugab, aber im N. T. an nichts dergleichen denken mochte: so musste, einmal in das N. T. zugelassen, der Mythus auch hier wieder lange an dessen erster Schwelle, der Kindheitsgeschichte Jesu, stehen bleiben, und jeder weitere Schritt wurde ihm streitig gemacht. Ammon, der unge-

Gzonez, Mythus und Sage; Versuch einer wissenschaftlichen Entwicklung dieser Begriffe und ihres Verhältnisses zum christlichen Glauben. S. 11ff. 108ff.

mante E. F. in HENKE's Magazin, Ustrat und Andere 1), machten einen bedeutenden Unterschied geltend zwischen dem historischen Werthe der Nachrichten von Jesu öffentlichem Loben und von seiner Kindheit. Die Geschichte der letzteren könne unmöglich gleichzeitig geschrieben sein, da damals noch Niemand so sehr auf Jesum geschut habe; ebensowenig in seinen drei letzten Lebensiahren. weil sie nicht den kämpfenden und leidenden, sondern den verherrlichten Jesus im Sinne habe: also könne ihre Abfassung erst in die Tage nach selner Auferstehung fallen. Damals aber ließen sich keine sichern Nachrichten mehr über die Kindheit Jesu einziehen: denn die Apostel waren nicht selbst Genossen derselben gewesen; Joseph lebte wahrscheinlich nicht mehr; der Maria, wenn sie um die Zeit der Abfassung unseres ersten und dritten Evangeliums soch am Leben war, hatten sich doch indessen manche Umstände in der Erinnerung herrlicher ausgemalt, und wurden nech mehr von denen, welche ihre Erzählungen vernahmen, nach ihren Messiasbegriffen verherrlicht; Manches bildete sich auch ohne historische Nachrichten nach Zeitbegriffen und A. T. lichen Orakeln (wie von der schwanger werdenden Jungfrau) aus. Durch alles dieses aber soll sach jenen Verfassern die Glaubwürdigkeit der Evangelisten bei der folgenden Geschichte des Lebens Jesu sicht das Mindeste verlieren. Ihr Zweck und ihre Aufgabe war blofs, eine sichere Geschichte der drei letzten Lebensjahre Jesu su geben, und in dieser verdienen sie allen Glauben, weil sie theils selbst gegenwärtig gewesen waren, theils, was sie schrieben, aus dem Munde anderer

<sup>1)</sup> S. Ammon's, S. 8. Anm. 8. angeführtes Programm. Aehnlich Hase, Leben Jesu, S. 32. (2te Aufl.); Tholven, S. 208 ff.; Hean, die Hauptthatsachen der evangelischen Geschichte, erster Artikel, Tübinger Zeitschrift für Theologie, 1836, 2, S. 39.

glaubwürdiger Zeugen wissen konnten. — Diese Gränzlinie zwischen der Glaubwürdigkeit der evangelischen Geschichte des öffentlichen Lebens Jesu und der Fabelhaftigkeit seiner Jugendgeschichte wurde dadurch noch schärfer gezogen, dass manche Theologen geneigt waren, die beiden ersten Kapitel des Matthäus und Lukas, welche die Jugendgeschichte enthalten, als unächt und spätere Zusätze zu verwerfen<sup>2</sup>).

=

ä

:1

Wie den ersten Anfang, so fasten aber bald einige Theologen auch das letzte Ende der Lebensgeschiehte Jesu, seine Himmelfahrt, mythisch auf 3): so dass dieselbe nun an ihren beiden äussersten Rändern von kritischen Zweifeln angefressen wurde, während ihr eigentlicher Kern, die Periode von der Tause bis zur Auserstehung, immer noch unangetastet bleiben sollte; oder dass man, wie ein Recensent von Greiling's Leben Jesu sich ausdrückt, durch das Prachtthor der Mythe in die evangelische Geschichte binein, und durch ein ähnliches wieder hinausfuhr 1), für das Dazwischenliegende aber mit den krummen und mühseligen Pfaden der natürlichen Erklärung sich begnügte.

Etwas mehr erweitert findet sich die Anwendung des mythischen Gesichtspunktes bei Gabler 5), mit dem neuerlich wieder Rosbakkanz 5) übereinstimmt, wenn er den Unterschied zwischen Wundern, die Jesus that, und solchen, die an ihm vorgingen, in der Art geltend macht, das zwar die letzteren mythisch, die ersteren aber natürlich erklärt werden sollen. Gleich nachher übrigens

<sup>2)</sup> S. bei Humol, Prolegom. in Matthaeum, §. 3. in Lucam §. 6.

<sup>3)</sup> z. B. Ammon, in der Diss.: Ascensus J. C. in coelum historia biblica, in seinen Opusc. nov.

<sup>4)</sup> In Bertholdt's krit. Journ. 5. Bd. S. 248.

<sup>5)</sup> Gabler's neuestes theol. Journal, Bd. 7. S. 395.

<sup>6)</sup> Encyclopädie der theol. Wissenschaften, S. 161.

spricht Gaster wieder so, als ob er mit den oben erwähnten Theologen bloß die Wunder aus der Kindheit Jesu mythisch zu fassen gesonnen wäre; was eine Beschränkung des vorigen Gesichtspunktes ist, da zwar alle Kindheitswunder in unsern Evangelien an ihm vorgegangene (nicht von ihm gethane) sind, dergleichen aber auch in seinem folgenden Leben manche vorkommen. Ungefähr meh der GABLER'schen Unterscheidung von Wundern Jesu and an Jesu scheint auch BAUER in seiner hebräischen Mythologie die Auswahl dessen eingeriehtet zu haben, was er im N. T. mythisch fassen su dürfen glaubte, indem er nur die übernatürliche Empfängnis Jesu nebst den aussererdentlichen Umständen bei seiner Geburt, die Scene bei der Taufe, die Verklärung, den Engel in Gethsemane und die am Grabe mythisch behandelte; was swar Wundergeschichten aus allen Theilen des Lebens Jesu, aber nur selche sind, die an Jesu vorgingen, nicht von ihm verrichtet wurden, obgleich auch jene nicht vollständig.

Kine in solcher Weise sich beschränkende Anwendung des Mythusbegriffs auf die Lebensgeschichte Jesu hat der schon mehrmals angeführte Verfasser der Abhandlung über die verschiedenen Rücksichten, in welchen der Biograph Jesu arbeiten kann, als unsulänglich und folgewidrig darsustellen sich bemitht. Der gemischte Gesichtspunkt, auf welchem die evangelische Erzählung zum Theil als reine Geschichte, sum Theil als mythisch betrachtet wird, verdankt nach ihm seinen Ursprung solchen Theologen, welche die Geschichte nicht aufgeben, und doch auch bei ihren klaren Resultaten sich nicht beruhigen mögen, und auf diesem Mittelwege beide Parteien vereinigen zu können meinen: ein eitles Bemühen, welches der strenge Supranaturalist verketzern, der Rationalist verlachen wird. Indem diese Vermittler, bemerkt der Verf., gerne begreiflich machen möchten, was nur irgend möglich ist, so ziehen sie sich alle die Vorwürfe zu, die man der natürlichen Erklä-

rung mit Recht macht; indem sie aber auch noch der Mythe Raum geben, so trifft sie die Klage über Inconsequens mit aller ihrer Schwere, der schlimmste Vorwurf, der einem Gelehrten gemacht werden kann. Ueberdiess sei das Verfahren dieser Eklektiker das allerwillkürlichste, da sie meist nach subjectiven Gründen entscheiden, was der Geschichte, und was der Mythe angehören solle; wenigstens wissen die Evangelisten, die Logik und die ihr angehörige historische Kritik nichts von solchen Unterscheidungen?). Demzufolge wendet diese Abhandlung den Begriff des Mythus auf den ganzen Umfang der Lebensgeschichte Jesu an, weist in allen Theilen derselben mythische Erzählungen oder wenigstens Ausschmückungen nach, und stellt nicht bloss die Wundererzählungen aus der Kindheit Jesu, sondern auch die aus seinem öffentlichen Leben, und nicht bloss die an ihm vorgegangenen, sondern auch die von ihm verrichteten Wunder unter die Kategorie des Mythischen.

Die ausgedehnteste Anwendung des Begriffs von philosophischem oder dogmatischem Mythus auf das Leben Jesu war schon 1799 in der anonymen Schrift über Offenbarung und Mythologie gemacht worden. Das ganze Leben Christi, heißt es hier, was er im Allgemeinen thun sollte und wollte, war lange vorher in der Idee und Anschauung der Juden abgezeichnet. Jesus als Individuum war nicht so da, lebte nicht wirklich so, wie er nach den Erwartungen jenes Volkes gelebt haben sollte. Nicht einmal das, worin alle Annalen, die seine Thaten berichten, übereinstimmen, ist durchaus wirkliche Thatsache. Aus verschiedenen Volksbeiträgen bildete sich eine Volksstimme von seinem Leben, und nach dieser erst sind die Evangelien gemacht 6). Freilich bemerkte dagegen ein Recensent,

<sup>7)</sup> a. a. O. S. 243 f.

<sup>8)</sup> S. 103 f.

der Verfasser scheine doch weniger Historisches ansunchnen, als den Erzählungen wirklich sum Grunde liege; er hätte besser gethan, sich durch nüchterne Kritik des Eisselnen, als durch einen allgemeinen Skepticismus, leiten za lassen <sup>9</sup>).

In der That begegnen wir hier einem ähnlichen Ueternalse in der Anwendung des Mythusbegriffs, wie wir eben bei der Fassung dieses Begriffs zuletzt ein solches fanden. Wie es dort zu viel war, in den Mythen des N. T. durchand jede geschichtliche Grundlage zu verzichten: so wird hier su weit gegangen, wenn swischen der Kindheitsgeschichte Jesu und der seines öffentlichen Lebens jeder Unterschied in Bezug auf die Denkbarkeit von Mythen in denselben geläugnet wird. Sieht man auf die äussere Möglichkeit, so haben zwar diejenigen, welche die Ratstehung der Evangelien so nahe als möglich sum Tode Jesu hinaufrücken, und die Verfasser derselben in möglichst unmittelbare Berührung mit den Hauptpersonen dieser Geschichte, auch mit der Familie Jesu, setzen - diese swar haben zu einer solchen Unterscheidung, streng genommen, kein Recht. Man sehe nur, wie Tholtck sich verwirrt, indem er ausführt, von den Hauptzeugen der Kindbeit Jesa sei, als Lukas mit Paulus in Jerusalem und Cäsarea sich aufgehalten und sein Evangelium geschrieben habe, Joseph aller Wahrscheinlichkeit nach längst tedt gewesen, und müßten wir dasselbe auch von Maria annehmen, setzt er hinzu, so blieben nur mittelbare Quellen übrig 10). Nun hat aber derselbe Verfasser weiter oben vielmehr wahrscheinlich zu machen gesucht, dass Maria damais noch am Leben, und für Lukas - noch mehr ohsehin für Matthäus - zu sprechen gewesen 11); mithin

In Gabler's neuestem theolog. Journal, Bd. 6. 4tcs Stück, S. 350.

<sup>10)</sup> THOLUCH, S. 208 f.

<sup>11)</sup> Ebendas. S. 452 f.

hatten beide Evangelisten auch für die Kindheitsgeschichte die unmittelbarste Quelle, und es fällt auf diesem Standpunkte die Berechtigung weg, zwischen den früheren und späteren Theilen der Geschichte Jesu einen solchen Unterschied in Bezug auf die Glaubwürdigkeit zu machen. Dagegen ist von demjenigen Standpunkte aus, welcher die Abfassung der Evangelien in spätere Zeiten setzt, in denen keine Zeugen der Kindheit Jesu mehr befragt werden konnten, ein solcher Unterschied in Bezug auf die äußere Möglichkeit des Mythischen nicht zu verkennen. War von Anfang an, wie A. G. 1, 22. lehrt, auf die Begebenheiten vor der Taufe Jesu in der Gemeinde kein Gewicht gelegt, mithin die Quellen über diesen Zeitraum, so lange sie noch flossen, wenig ausgebeutet worden: so war, als man später auch hierüber Nachrichten haben wollte, die Gefahr, nach mythischen Darstellungen zu greifen, ungleich grösser, als bei dem öffentlichen Leben Jesu, über welches man theils mehrere Quellen, und diese länger, gehabt, theils dieselben von Anfang an sorgfältiger ausgebeutet hatte. In Bezug auf den Schluss des Lebens Jesu, die Himmelfahrt, muss Tholuck ohnehin auf einen solchen Unterschied verzichten, und erklärt daher mit Recht, wenn die Garantie der Augenzeugen zu schwach sei, den Schlusstein zu schützen, so sei nicht einzusehen, wie sie dem übrigen Gebäude Sicherheit zu verleihen im Stande sein solle.

lst so, auf die äufseren Verhältnisse gesehen, die Möglichkeit des Mythischen für die Kindheitsgeschichte größer als für die folgende: so liegt darin für diese doch noch lange keine Unmöglichkeit, und es mag, bis von der Möglichkeit des Mythischen in den Evangelien überhaupt ausführlicher gehandelt werden kann, genügen, auf die innere Beschaffenheit der Erzählungen aus der Zeit vor und nach der Taufe Jesu hinzuweisen, welche einander einem großen Theile nach so ähnlich sind, dass man nicht

bloss auf einer Seite, sondern nur entweder auf beiden oder auf keiner von beiden, Mythisches anerkennen darf. Beiderseits Wunderbares, Engelerscheinungen, Weissagungen, und in der Erzählung und Darstellung der gleiche Geist und Ton. Ganz ausschließen also läst sich aus der Geschichte des öffentlichen Lebens Jesu das Mythische nicht, wenn man es in der Jugendgeschichte anerkannt hat: sondern sowohl vom Anfang als vom Ende dringt es mit Macht auch in den Kern der evangelischen Geschichte Setzt man nämlich von vorne herein die Taufe Jesu durch Johannes als den Endpunkt des Mythischen: so ist nicht nur diese selbst noch mythisch erzählt, sondern es folgt auf sie die von Vielen gleichfalls mythisch gefaste Versuchungsgeschichte; einmal aber durch jene Pforte eingedrungen, weils ich nicht, ob der Mythusbegriff nicht auch noch andere Erzählungen aus der Periode des öffentlichen Lebens Jesu sich vindiciren wird, wie das Wandeln auf dem Meer, den Stater im Fischmaul u. dgl. Ebenso, wenn man am Ende der Geschichte Jesu zwar die Himmelfahrt mit ihren Engeln der mythischen Auffassung preisgeben will: so findet sich doch auch in der Engelerscheinung am Grabe des Auferstandenen etwas Analoges, und noch weiter zurück in dem Engel in Gethsemane etwas, das deutlich nach Legende schmeckt, endlich selbst die am Anfange der Leidensverkündigung stehende Verklärungsgeschichte will sich so wenig als die Himmelfahrt einer historischen Auffassung bequemen: so daß, jener willkürlichen Gränzmarken spottend, das Mythische auf allen Punkten der Lebensgeschichte Jesu zum Vorschein kommt. Womit übrigens keineswegs gesagt sein soll, dass es überall gleich dicht stehen werde: vielmehr ist zum voraus wahrscheinlich, dass in demjenigen Theile des Lebens Jesu, welchen er am Lichte der Oeffentlichkeit zubrachte, mehr geschichtlicher Boden zu finden sein wird, als in dem Abschnitte, der ihm im Dunkel des Privatlebens verflossen war.

## S. 12.

**3** (

**b** 1

TI

١.

4 1

4

1

**\$** (

Bestreitung der mythischen Ansicht von der evangelischen Geschichte.

Durch den im Bisherigen dargelegten mythischem Gesichtspunkt für die biblische Geschichte hatte man sich der alten allegorischen Auslegung wieder genähert. Denn während die natürliche Erklärungsweise der Rationalistem sammt der schmähenden der Naturalisten der Richtung angehört, welche mit Aufopferung des göttlichen Gehaltes der heiligen Geschichte die leere historische Form derselben festhält: so geht die mythische wie die allegorische darauf aus, lieber umgekehrt mit Aufopferung der historischen Wirklichkeit des Erzählten eine absolute Wahrheit festzuhalten. Nach der den beiden letzteren Erklärungsarten (wie auch der moralischen) zum Grunde liegenden Ansicht gibt der Geschichtschreiber zwar etwas scheinbar Geschichtliches: aber ihm bewusst oder unbewusst 1) hat ein höherer Geist dieses Historische als blosse Hülle eines Ideellen, einer religiösen Vorstellung, zubereitet, und nur der wesentliche Unterschied findet zwischen den zuletzt angeführten Erklärungsweisen statt, dass nach der allegorischen dieser höhere Geist unmittelbar der göttliche selbst, nach der mythischen der Geist eines Volks oder einer Gemeinde (nach der moralischen in der Regel der des auslegenden Subjectes) ist, und somit die Erzäh-

<sup>1)</sup> Nach Philo hat Moses selbst den tieferen Sinn seiner Schriften beabsichtigt, s. Genören, 1, S. 94.; auch nach Origenes Comm. in Joann. Tom. 6, §. 2. Tom. 10, §. 4., hat der Prophet und Evangelist ein gewisses Bewusstsein des 'tieferen Sinns seiner Worte und Erzählungen: der mythischen Ansicht zufolge wird sich der Berichterstatter der in seiner Erzählung verkörperten Idee nicht rein als solcher, sondern nur in der Form jener Erzählung bewusst. Das Nähere hierüber unten, §. 14.

lang nach der ersteren Ansicht aus übernatürlicher Eingebung sich herschreibt, nach der andern auf dem natürlichen Wege der Sagenbildung sich entwickelt hat; womit nech dieß zusammenhängt, daß die allegorische Auslegung (und die moralische) mit der ungebundensten Willkür jeden Gedanken, den sie für gotteswürdig (moralisch) hält, der Geschichte als Inhalt unterschieben kann: wogegen die nythische durch die Rücksicht auf die Angemessenheit an den Geist und die Vorstellungsweise eines Volks und einer Zeit in Aufsuchung der den Erzählungen zum Grunde liegenden Ideen gebunden ist.

Gegen diese neue Ansicht von der heiligen Geschichte sprachen sich übrigens beide Parteien, Orthodoxe, wie Rationalisten, aus. Gleich Anfangs, so lange die mythische Auffassung noch innerhalb der Gränzen der A. T.lichen Urgeschichte stand, hat sich von ersterer Seite namentlich HESS gegen dieselbe geäussert 2). So unglaublich man es finden mag, so läuft doch der ganze Inhalt seiner siemlich umfangreichen Abhandlung auf die drei Schlüsse binaus, welche jede weitere Bemerkung überslässig machen, ausser der, dass HESS keineswegs der letzte Orthodoxe war, welcher die mythische Erklärungsart durch solche Waffen bekämpfen zu können meinte. 1) Mythen sind zneigentlich zu verstehen; nun wollen aber die biblischen Geschichtschreiber eigentlich verstanden sein: folglich ersählen sie keine Mythen. 2) Mythologie ist etwas Heidnisches; die Bibel ist ein christliches Buch: also enthält sie keine Mythologie. Der dritte Schluss ist verwickelter, and, wie sich unten zeigen wird, auch mehrsagend: Wenn bles in den ältesten biblischen Büchern, die weniger histerisch verbürgt sind, Wunderbares vorkäme, in den

Gränzbestimmung dessen, was in der Bibel Mythus u. s. f., und was wirkliche Geschichte ist. In seiner Bibliothek der heiligen Geschichte, 2. Bd. S. 155 ff.

Das Leben Jesu 3te Aufl. I. Band-

späteren aber nicht mehr, so könnte man das Wunderbare für ein Kennzeichen des Mythischen halten; nun aber kommt das Wunderbare in den späteren, unläugbar histozischen Büchern noch ebenso vor, wie in den frühsten: folglich kann es nicht als ein Kriterium des Mythischen gelten. Selbst die schaalste natürliche Erklärung, wenn aie nur noch etwas von Geschichte stehen ließ, mochte sie anch jeden höheren Inhalt derselben vernichten, war diesen Orthodoxen noch lieber, als die mythische Auslegung. Das Schlechteste von natürlicher Deutung ist doch gewiss jene Eichhorn'sche Ansicht von dem Baume der Erkenntnils als einem Giftbaume, indem hier die Erzählung vom Sündenfall in dem Stande der tiefsten Erniedrigung und Entäußerung von ihrem absoluten Gehalte erscheint; wogegen desselben Gelehrten spätere mythische Erklärung der Erzählung einen immerhin würdigen Gedankeninhalt in derselben findet 3). Dennoch erklärte sich HESS mit der ersteren Deutung weit mehr zufrieden, und nahm sie gegen die spätere, mythische, in Schutz 1: - so gewiss ist es, dass einem solchen Supranaturalismus nach der Weise der Kinder die farbige historische Hülse, auch ausgeleert von jedem göttlichen Gehalte, doch immer noch weit lieber ist, als der reichste Inhalt, welchem man jenen bunten Rock ausgezogen.

Später war en namentlich DE WETTE'S kühne Durchführung des mythischen Standpunkts durch die mosaischen Bücher, sein entschiedenes Sichlossagen von der Halbheit der sogenannten historisch-mythischen, in der That aber natürlichen, Auffassung, sein strenges Verzichtleisten auf jeden sichern geschichtlichen Rest in diesen Erzählungen—was vielfachen Widerspruch hervorrief 5). Während die

<sup>3)</sup> s. o. §. 6.

<sup>4)</sup> Bibl. d. h. G. 2, S. 251f.

<sup>5)</sup> Namentlich in den Schriften: Markn, Apologie der geschicht-

Kisen, wie Struden, die mythische Auffassung biblischer Erzählungen überhaupt verwarfen, und auf Festhaltung der strenggeschiehtlichen, und zwar im supranaturalistischen Sinse, drangen 9: wollten Andere, wie Mayer, von Dr WITTE nur wenigetens wieder bis zu VATER eingelenkt wissen, der doch noch den Versuch offen gelassen habe. an der mythischen Einkleidung einzelne, wenn gleich nur warrecheinliche, historische Data zu gewinnen. Wenn das Soderbare, Irrationale mancher Geschichten, auf deren Erdichtung wohl Niemand verfallen sein wärde; die Ungleichmäßeigkeit und Lückenhaftigkeit der Erzählung und andere Gründe, eine geschichtliche Grundlage des Pentateachs night verkennen lassen: so müssen auch bescheidene und behutsame Versuche erlaubt sein, diese Grundlage für den einzelnen Fall wenigstens annähernd auszumitteln. Vor dem Rückfalle in die Ungereimtheit natürlicher Erklärer werden hiebei, wie Meyer hofft, den historischen Mythiker folgende Vorsiehtsmassregeln bewahren; die aber vielmehr auf's Neue zeigen, wie schwer dieser Rückfall zu vermeiden ist. 1) Man sondere ab, was sich als Charakter mythischer Darstellung im Gegensatze von historischer zum Voraus zeigt: das Ausserordentliche, Wunderbare, die unmittelbare göttliche Einwirkung, auch die religiöse Tebelogie des Ersählers. 2) Man gehe vom Einfacheren sum Verwickelteren fort: man lege einen Fall sum Grunde, wo

lichen Auffassung der historischen Bücher des A. T., besonders des Pentateuchs, im Gegensatz gegen die blos mythische Deutung des letztern; Farrzsche, Prüfung der Gründe, mit welchen neuerlich die Aechtheit der Bücher Mosis bestritten worden ist; Kelle, vorurtheilsfreie Würdigung der mosaischen Schriften; vergl. die Recensionen von Strudel, in Bental's Archiv, 1, 1, S. 113 ff. 228 ff. 244 ff.

<sup>6)</sup> Mit Gründen und Auskünften, von welchen ich in meinen Streitschriften, 1, 1, S. 4 f. 30 f. 70. 77. 83 – 87., auch 102 – 114., Proben gegeben habe.

dieselbe Thatsache doppelt erzählt, und zwar in dem einen Berichte wunderhaft, im andern natürlich dargestellt ist; wie die Auswahl der Aeltesten durch Moses 4. Mos. 11, 16 f. als Eingebung Jehova's, 2. Mos. 18, 14 ff. als Rath des Jethro gegeben wird. Nach diesem Massstabe ziehe man sofort von den bekannten Entschlüssen des Noah, Abraham, Moses u. A., gleichfalls die göttliche Anregung ab (ein Verfahren, welches der oben angeführte Tadel DE WETTE's in vollem Masse trifft). 3) Die zum Grande liegende Thateache werde möglichst einfach und allgemein, ohne Bestimmung der Nebenumstände, gefasst (auch das ist schen zu viel, wo gar keine Thatsache zum Grunde liegt). Z. B. die Erzählung von der Sündfluth reducire man so: "Bei einer großen Ueberschwemmung in Vorderasien kamen viele, der Sage pach böse (hiebei schon die Teleologie nicht abgezogen), Menschen um; Noah, der Vater Sem's, ein gottseliger Mann (wie oben!) rettete sich schwimmend". Die näheren Umstände dieser Rettung aber, die Beschaffenheit des etwaigen Fahrzeugs u. s. f. unterlasse man zu bestimmen, um nicht in Willkürlichkeiten zu verfallen. Ebenso in Bezug auf die Geburt Isaak's begnüge man sich, zu sagen: "Der Wunsch und die Hoffnung des begüterten und religiösen Emir's, Abraham, von seiner Ehefrau, Sara, noch einen Leibeserben zu sehen, ging ungewöhnlich und für Andere unerwartet spät in Erfüllung" (wogegen wiederum de Wette's Einwendungen vollkommen gelten).

In ähnlicher Weise, nur noch ausschließender, erklärte sich auch Eichhorn in seiner Einleitung in das A.T.
gegen den Standpunkt von de Wette. So unangenehm
es nämlich den Orthodoxen war, durch die aufkommende
mythische Erklärungsweise in ihrem historischen Glauben
gestört zu werden: so waren doch die Rationalisten nicht
minder ungehalten, dass das verschlungene Gewebe ihres
Pragmetismus durch dieselbe zerwissen, und die Kunst-

sücke ihrer natürlichen Auslegung nun mit Einemmale für verlorene Mälte erklärt werden sollten. Nur ungern last Dr. Paulus die Ahnung an sich kommen, dass man in Bezug auf seinen Commentar vielleicht ausrufen werde: Wess alle die Mühe, dergleichen Legenden historisch zu erklaren? wie sonderbar, dass man Mythen wie Geschichte behandeln. wunderbare Dichtungen nach dem Causalgemse sich begreislich machen will ')! Der Quälerei seier natürlichen Erklärungen gegenüber erscheint dem genannten Theologen die mythische Auffassungsweise nur als eine Geistesträgheit, welche mit der evangelischen Gechichte auf dem leichtesten Wege fertig zu werden wünsche, desshalb alles Wundersame und Schwerverständliche durch das dunkle Wort: Mythus, auf die Seite schiebe, und, um sich der Mühe der Sonderung des Wunderbaren vom Naturlichen, des Factums vom Urtheil, zu überheben, die ganze Erzählung in die camera obscura alter beiliger Sage surückstelle 5).

Mit noch stärkerer Missbilligung hatte sich Greiting gegen Kaue's Empfehlung der genetischen, d. h. mythischen, Wandererklärung ausgesprochen; aber es war ihm begegnet, fast mit jedem Streiche, den er auf diese führen wollte, vielmehr seine eigene, natürliche Auslegungsweise zu treffen. Unter allen Versuchen, meinte er, dunkle Stellen des N. T. aufzuklären, könne schwerlich einer der ächthistorischen Auslegung, der Ausmittelung der eigentlichen Thatsachen und ihrer verständigen Absicht, nachtheiliger sein (d. h. dem Fürwitz natürlicher Erklärer mehr Abbruch thun), als der Versuch, mit Hülfe einer dichtenden Phantasie (so verhält sich die des natürlichen Erklärers, wenn er Nebenumstände einschiebt, von wel-

<sup>7)</sup> Exegetisches Handbuch, 1, a, S. 1. 71.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 4. Vergl. gegen diesen Vorwurf meine Streitschriften, 1, 1, S. 70f.

chen im Text keine Spur ist; der mythische Erklärer verbalt sich nicht dichtend, sondern nur Dichtung erkennend und aufdeckend) der Geschichtserzählung aufzuhelfen. Eine solche unnöthige, willkürliche Dichtung der Phantaaie ist nach GREILING die genetische oder formelle Erklärungsart der Wunder (setzt man noch einen grübelnden Verstand dazu, so ist genau die natürliche Erklärung geschildert). Viele Thatsachen, die sich als solche wohl noch retten lassen, heifst es weiter, werden dadarch entweder in das Fabelland gespielt, oder an deren Stelle selbsterfundene Dichtungen gesetzt (mit Unterschiebung solcher Dichtungen gibt sich nur etwa die historisch - mythische Erklärungsweise ab, aber auch sie nicht als solche, sondern sofern sie mit der natürlichen sich vermischt). Namentlich eine Erklärung der Wunder, meint GREILING. dürfe das Factum selbst nicht verändern, und durch die Auslegung taschenspielerisch ein anderes unterschieben (was nur die natürliche Erklärung thut): sonst würde ja das dem Verstand anstößeige Object nicht erklärt, sondern das verausgesetzte Factum geläugnet; womit die Aufgabe nicht gelöst wäre (es ist falsch, zu behaupten, dass ein Factum zur Erklärung vorliege; was unmittelbar vorliegt. ist nur ein Bericht, von welchem erst ausgemacht werden mus, ob ihm ein Factum zum Grunde liegt, oder nicht). Statt dessen müssen nach dem angeführten Gelehrten namentlich die von Jesu verrichteten Wunder natürlich. näher psychologisch, erklärt werden; wobei man dann am wenigsten Ursache habe, die erzählten Thatsachen zu verändern, zu beschneiden, mit Dichtungen so lange zu vorsetzen, bis sie selbst zur Dichtung werden (mit welchem Rechte diels der natürlichen Erklärungsweise nachgerühmt wird, geht schon aus dem Bisherigen hervor) 9).

Ein eigenes Werk über die Unsulässigkeit der

<sup>9)</sup> Greiline in Henne's Museum, 1, 4, S. 624 ff.

mythischen Auffassung des Historischen im N. T. hat neuestens HEYDENREICH geschrieben. Er geht theils die seiseren Zeugniese über den Ursprung der Evangelien durch, and findet mit ihrer hiedurch belegten Abkunft von Aposteln und Apostelschülern die Annahme mythischer Elemente in denselben unverträglich; theils untersecht er die Beschaffenheit ihrer Darstellungen, und findet diese der Form nach so schlicht und einfach, und doch so ausführlich und genau, wie man es nur von Augenzeugen oder solchen, die diesen nahe standen, erwarten könne; dem Inhalt nach aber auch diejenigen Kraählungen, welche einen wunderhaften Charakter haben, so gotteswärdig, dass nur Wunderscheue veranlassen könne, au ihrer historischen Wahrheit zu zweifeln. Ob nämlich gleich Gott für gewöhnlich nur mittelbar anf die Welt einwirke, so werde doch, meint Heydenreich, hiedarch nicht ausgeschlossen, dass er nicht bisweilen ausnahmsweise auch unmittelbar auf dieselbe sollte wirken können, sobald er es sur Erreichung eines besondern Zweckes nothig finde, und es wird sofort an den einzelnen göttlichen Eigenschaften der Reihe nach geseigt, wie ihnen ein solches Liawirken nicht widerspreche, und an den einzelnen Wundergeschichten, wie bei ihnen gerade ein göttliches Eingreifen jedesmal gans besonders schicklich gewesen sei.

Doch diese und ähnliche Einwendungen gegen die mythische Auffassung evangelischer Erzählungen, wie sie namentlich in den neueren Evangeliencommentaren, und jetzt in den zahlreichen Schriften gegen meine Bearbeitung des Lebens Jesu, vorliegen, werden im Folgenden von selbst ihre Stelle und ihre Erledigung finden.

## 6. 13.

Möglichkeit von Mythen im N. T. nach äusseren Gründen.

Die Behauptung, dass in den biblischen Büchern Myuen sich finden, läuft freilieh dem Bewusstsein des gläuĺ

bigen Christen geradezu entgegen. Dieser, sofern sein Blick auf die christliche Gemeinschaft eingeschränkt ist. in welcher er lebt, weiss gar nicht anders, als dass, was deren heilige Bücher ihm erzählen, buchstäblich so geschehen sei; es kommt ihm kein Zweifel, stört ihn keine Reflexion. Ist sein Horizont bis dahin erweitert, dass er seine Religion neben andern erblickt, und sie mit diesen vergleicht, so gestaltet sich sein Urtheil dahin fort: was die Heiden von ihren Göttern, die Muhammedaner von ihrem Propheten erzählen, sei freilieh erdichtet; was dagegen die biblischen Bücher von den Thaten Gottes, Christi und der übrigen Gottesmänner, das sei wahr. Diess ist der zur aligemeinen Vorstellung auch in der Theologie gewordene Satz, das Christenthum unterscheide sich von den heidnischen Religionen dadurch, dass es nicht, wie diese, eine mythische, sondern eine historische Religion sel.

So jedoch, ohne nähere Bestimmung und Begründung, ist dieser Satz blosses Erzeugniss der Befangenheit des Individuums in der ihm anerzogenen Glaubensform, der Unfähigkeit, sich zu dieser in ein anderes als affirmatives, zu den übrigen in ein anderes als negatives Verhältniss zu setzen; ein Vorurtheil ohne allen wissenschaftlichen Werth, das sich bei der ersten Erweiterung des geschichtlichen Blickes von selbst auflöst. Denn versetzen wir uns nun in eine andere Religionsgemeinschaft: so meint der gläubige Muhammedaner, nur in seinem Koran Wahres anzutreffen, in unserer Bibel aber großentheils Fabelhaftes; der heutige Jude sieht nur im A. T. eine wirkliche, göttliche, Geschichte, im N. T. aber nicht, und eine ähnliche Bewandtniss hat es mit den Bekennern der meisten heidnischen Religionen vor der Periode des Synkretismus gehabt. Wer soll nun Recht haben? Alle zusammen unmöglich, da ihre Behauptungen einander ausschliefsen. Aber welcher Einzelne? Jeder behauptet es

von sich; die Ansprüche sind gleich: was sell nun entscheiden? Der Ursprung der einzelnen Religionen? Jede
schreibt sich einen göttlichen zu: nicht nur die christliche
will vom Sohne Gottes, und die jüdische von Gott durch
Meses; sondern auch die muhammedanische von einem
Propheten aus unmittelbarer göttlicher Offenbarung gestiftet sein, und ebenso führten die Griechen ihre Culte auf
die Kinsetzung durch Götter zurück.

"Aber dieser göttliche Ursprung ist bei keiner so urkundlich belegt als bei der hebräischen und christlichen Religion; während die Mythenkreise bei Griechen und Römern ans Sammlungen unverbürgter Sagen bestehen: ist die biblische Geschichte von Augenseugen, eder doch von solchen geschrieben, welche einerseits durch ihr Verbältrifs zu Augenzeugen in den Stand gesetzt waren, die Wahrbeit zu berichten, und deren offenkundige Rechtschaffenheit andrerseits an dem Vorhandensein des guten Willens hiezu nicht zweifeln lässt." --- Allerdings würde es für die Glaubwürdigkeit der biblischen Geschichte von entscheidendem Gewichte sein, wenn es bewiesen ware, dass sie von Augenzeugen, oder doch nahen Zeitgenossen der Begebenheiten, beschrieben ist; denn, obwohl auch bei Augenzeugen Irrthümer und also falsche Berichte sieh einschleichen können: so hat doch die Möglichkeit absichtslosen Irrthums (der absiehtliche Betrug macht sich ohnehin leicht bemerklich) hier ungleich engere Gränzen, als wo der Erzäbler durch einen längeren Zeitraum von den Begebenheiten getrennt ist, und seine Nachrichten aus dem Mande Anderer schöpfen muss.

Doch diese angebliche Augenzeugenschaft oder Zeitnähe der biblischen Schriftsteller in Bezug auf die von ihnen erzählten Begebenheiten ist vorerst gleichfalls nur Vorurtheil, das seine nächste Veraniassung in den Ueberschriften hat, welche die biblischen Bücher in unserem Kanon führen. Da ist jenen Büchern, welche den Aus-

sag der Itraeliten aus Aegypten und ihre Wanderung durch die Wüste beschreiben, der Name des Moses vorgesetzt, welcher hiebei ihr Führer war, also freilich, wenn er micht absiehtlich lügen wollte, eine wahre Geschichte dieser Begebenheiten liefern mußte, und wenn sein Verhältnis sur Gottheit, wie es in diesen Büchern beschrieben wird, historisch ist, wohl auch vermöge desselben die frühere Geschichte glaubhaft wiederzugeben im Stande war. Ebenso bei den Berichten über das Leben und die Schickeele Jesu lauten zwei Ueberschriften auf Matthäus and Johannes, swei Männer, welche die öffentliche Wirksamkeit Jesu, deren Augenzeugen sie nahezu vom Anfange bis zum Ende gewesen waren, auf's Glaubwürdigste besehreiben, und theils vermöge ihres vertrauten Umgangs mit Jesu und dessen Matter, theils vermöge des höheren, belehrenden und erinnernden Beistandes, welchen, dem Binen von ihnen zufolge, Jesus seinen Jüngern verheißen haben soll, auch über die Begebenheiten seiner Jugend, von welchen dez Andere einige berichtet, Kunde erhalten

Allein wie wenig auf die Ueberschriften zu gehen ist, welche alte, namentlich heilige, Schriften auf der Stirne tragen, ist theils an sich leicht einzusehen, theils in Bezag auf die biblischen Bücher längst erwiesen. In den angeblichen Büchern Mosis ist auch dessen Tod und Begräbnis gemeldet: wer glaubt heut zu Tage noch, dass diess Moses selbst auf prophetische Weise im Voraus geschrieben habe? Unter den Psalmen tragen manche den Namen Davids, welche das Unglück des Exils voraussetsen, und Daniel, einem Juden des babylonischen Exils, werden Weissagungen in den Mund gelegt, die nicht vor Antiochus Epiphanes geschrieben sein können. Es ist ein umumstösslicher Sats der Kritik, dass die Ueberschriften der biblischen Bücher an sich vorerst nichts, als bald das Vorgeben des Verfassers, bald aber auch nur die Meinung

des jädischen oder ehristlichen Alterthums, über den Ursprung derselben enthalten: Punkte, von welchen der erste nichts beweisen kann; bei dem sweiten aber Alles auf folgende Stücke ankommt: 1) wie alt diese Meinung sei. und von was für Gewährsmäunern sie ausgehe? und 27 wiefern die Beschaffenheit der in Frage stehenden Schriften mit derselben übereinstimme? jenes die sogenannten äusseren, dieses die inneren Gründe für die Aechtheit der biblischen Bücher. In Besug auf die Evangelien nun, mit welchen wir es hier allein zu thun baben, hat die ganze folgende Arbeit keinen andern Zweck, als im Einzelnen die Glaubwärdigkeit ihrer Brzählungen, und damit auch die Wahrscheinlichkeit oder Unwahrscheinlichkeit ihres Ursprungs von Augenzeugen, oder überhaupt genau-Unterrichteten, aus inneren Gründen zu untersuchen; die änlseren Zeugnisse hingegen mögen hier in der Einleitung, doch nur insoweit, gepräft werden, als nöthig ist, um einsuschen, ob sie für sich ein bestimmtes Ergebniss liefern, welches mit dem der inneren Gründe möglicherweise in Streit gerathen könnte; oder ob sie, für sich unzulänglich, die Entscheidung der Untersuchung nach inneren Gründen überlassen.

Am Ende des zweiten Jahrbunderts n. Ch. waren, wie wir aus den Schriften der drei Kirchenfehrer, Irenaus, Klemens von Alexandrien und Tertullian ersehen, unsere vier Evangelien als Schriften von Aposteln und Apostelschülern in der rechtgläubigen Kirche anerkannt, und aus der Mehrsahl anderer Ehnlichen Producte als die ächten Nachrichten über Jesum ausgeschieden. Das erste nach der Ordnung unseres Kanon sollte von Matthäus, der in sämmtlichen Katalogen als siner der zwölf Apostel vorkommt; das vierte von Johannes, dem Lieblingsjünger des Herrn; das zweite von Markus, dem Dolmetscher des Patrus; das dritte von Lukas, dem Begleiter des Patlus,

verfalst sein '). Doch auch von älteren Schriftstellern sind uns, theils in deren eigenen Werken, theils in Anführungen anderer, Zengnisse hiefür erhalten.

Auf das erste Evangelium wird gewöhnlich das Zeugnifs bezogez, welches wir von Papias, Bischof von Hierapolis, haben, der Iwarra (wahrscheinlich des Presbyters) axesn's gewesen, and unter Marc Aurel (161 - 180) Märtyrer geworden sein soll 2), dass der Apostel Matthäus  $\tau \hat{\alpha}$ λόγια (τὰ πυριακά) aufgeschrieben habe 3). Auf die Wortbedeutung von λόγια dringend, hat neuestens Schleier-MACHER hierunter nur eine Sammlung der Reden Jesu verstehen wollen 4); allein, wo Papias von Markus spricht, gebraucht er, wie es scheint, σύνταξιν τῶν χυριακῶν λογίων ποιείσθαι und τὰ ὑπὸ τὰ Χριςε ἢ λεχθέντα ἢ πραχθέντα γράwer als Wechselbegriffe: woraus hervorgehen würde, dass auch jenes eine die Thaten und Schicksale Jesu mitumfassende Schrift bezeichnete 5), und die Kirchenväter Recht hatten, das Zengniss des Papias von einer vollständigen Evangelienschrift zu verstehen 6). Dieselben bezogen nun zwar dieses Zeugniss bestimmt auf unser erstes Evangelium; allein auf dieses findet sich in den Worten des apostolischen Vaters nicht nur keine Hinweisung, sondern unmittelbar identisch mit demselben kann die Apostelschrift, von welcher er spricht, schon delswegen nicht sein, weil nach der Angabe des Papies Matthaus ἐβραϊδι διαλέπτφ schrieb: und dass unser griechischer Mat-

<sup>1)</sup> S. die Stellen bei DE WETTE, Einleitung in d. N. T. 5. 76.

<sup>2)</sup> S. Gieseler, K.G. 1, S. 115 f.

<sup>3)</sup> Euseb. H. E. 3, 39.

<sup>4)</sup> Ueber Papias Zeugnisse von unsern beiden ersten Evangelien, in Ullmann's Studien, 1832, 4, S. 756 ff. Ihm stimmt Cardens bei, Einleitung in das N. T. 1, S. 91.

<sup>5)</sup> Wie Lücke nachgewiesen hat, Studien, 1853, 2, S. 499 f.

B) S. bei DE WETTS, a. a. O. §. 97.

thaus eine Uebersetzung dieser hebräischen Urschrift sei. wird von den Kirchenvätern blofs vorausgesetzt ?). Aussprüche Jesu nun und Erzählungen über denselben, welche mehr oder minder genau Abschnitten in unserem Matthas entsprechen, finden wir in den, freilich nicht derchaus ächten, Werken der übrigen apostolischen Väter mehrere angeführt: aber theils so, dass sie auch aus mündlicher Ueberlieferung geschöpft sein können; theils so, dass die Verfasser, wo sie sich auf schriftliche Quellen berufen, diese nicht gerade als apostolisch bezeichnen 5). Justine des Märtyrere († 166) Anfährungen kommen nicht selten auch mit Stellen unseres Matthäus überein; doch hat er zugleich Elemente, die sich überhaupt in unsern Evangelien nicht so finden, und er bezeichnet die Schriften, aus welchen er schöpft, nur allgemein als απομνημογεύματα των αποςόλων, oder ευαγγέλια, ohue näher die einzeinen Verfasser namhaft zu machen ). Auch der Bestreiter des Christenthums, Colsus (nach 150), spricht davon, dass die Schüler Jesu dessen Geschichte beschrieben haben 16), und deutet auf unere jetzigen Evangelien hin, wenn er von der Abweichung der Nachrichten über die Zahl der Engel bei der Auferstehung Jesu spricht 11):aber eine bestimmtere Angabe einzelner Verfasser findet sich auch bei ihm', so viel wir aus Origenes entnehmen können, nicht 12).

<sup>7)</sup> Hieron. de vir. illustr. 3.

<sup>8)</sup> DE WETTE, Einl. in die Bibel A. u. N. T., 1. Thl., (Einl. in d. A. T.) §. 18.

<sup>9)</sup> DE WETTE a. a. O. S. 19, und Einl. in d. N. T. S. 66 f.

<sup>10)</sup> Bei Origenes, c. Cels. 2, 16.

<sup>11)</sup> a. a. O. 5, 56.

<sup>12)</sup> Die Aechtheit des Matthäusevangeliums ist durch die neueren Angriffe von Schulz, Siedfert und Schneckenburgen so sehr erschüttert, und durch die Vertheidigungen von Kern und Olshausen so wenig wieder sicher gestellt worden, dass

ruft, dass schon die Vermuthung aufgestellt worden ist, es mögen vielleicht jene Stellen, wo der Erzähler von sich als Theilnehmer an den Begebenheiten spricht, einer fremden, von ihm nur eingeschalteten, Denkschrift angehören 16). Doch auch diese Auskunft bei Seite gelassen, so könnte ja der Begleiter des Paulus seine beiden Schriften möglicherweise zu einer Zeit und in Verhältnissen verfast haben, wo ihn kein apostolischer Einfluß mehr gegen die Zuflüsse der Tradition sicherte, deren Erzählungen darum, weil er sie früher von Paulus nicht gehört hatte, zu verwerfen, er sich, waren sie nur erbaulich und auf seinem, die Wunder keineswegs scheuenden, Standpunkte glaublich, unmöglich bewogen finden konnte. Nun aber meint man, da die Apostelgeschichte mit der zweijährigen römischen Gefangenschaft Pauli abbricht, so müsse diese zweite Arbeit des Apostelschülers eben während jener Zeit, 63-65 n. Ch., vor der Entscheidung der Sache des Apostels, und könne somit die erste, das Evangelium, gleichfalls nicht später geschrieben sein 17). Allein jenes Abbrechen der Apostelgeschichte kann noch manche andere Gründe ha-

<sup>16)</sup> DE WETTE, a. a. O., §. 114.

Evangelium in Jerusalem oder Cäsarea während der Haft des Paulus geschrieben habe; Beweis: weil er dort am meisten Zeit und die beste Gelegenheit hatte. Demselben Theologen ist es wahrscheinlich, dass Lukas während jenes Aufenthalts noch mit der Mutter Jesu zusammengewesen; denn altershalber konnte diese noch leben, und wahrscheinlich lebte sie wirklich noch, da Johannes Jerusalem schwerlich verlassen haben wird, so lange die ihm Anbefohlene noch übrig war: damals aber war Johannes noch in Jerusalem. S. 141 ff.. (Als ob er nicht auch nach ihrem Tode noch in Jerusalem geblicben sein könnte!) Ueber diese Beweisart vergl. man die Rec. des Tholuck'schen Buchs von Schulz, im Literaturblatt zur allg. KZtg. 1837, No. 69. S. 549.

ben <sup>20</sup>), und reicht für sich allein in keinem Falle bin, um über den historischen Werth des Evangeliums su emescheiden <sup>29</sup>).

Ueber Johannes möchte man ein ähnliches Zeugnife. wie das des Papias über Matthäus ist, von Polykarpus winschen, welcher († 167) den genannten Apestel nech gesehen und gehört hat 20). Zwar dass wir nun in dem Kinen, kurzen Briefe, den wir noch von ihm haben, ein solches nicht finden, kann nichts dagegen beweisen; so wenig als die mehr oder minder deutliehen Anklänge an die johanneischen Briefe bei mehreren apoetolischen Vätern 23) dafür; wohl aber muß es Wunder nehmen, daß des Polykarpus Schüler, Irenaus, welcher die johanneische Abfassung des Evangeliums bereits wider Gegner au vertheidigen hatte, weder bei dieser Gelegenheit, noch sonst irgendwo in seinem weitläuftigen Werke auf die in dieser Sache gewiehtigste Aucterität des apostolischen Mannes sich beruft 22). Ungewils, ob schon von Anfang unter des Apestele Johannes Namen, begegnet uns das vierte Evangelium zuerst bei den Valentinianern und Mentanisten, um die Mitte des sweiten Jahrhunderts; woran sich aber sogleich der Widerspruch der sogenannten Aloger knüpft, welche das johanneische Evangelium verwarfen und dem Cerinth zuschrieben, theils weil die Montanisten aus demselben die Idee ihres Paraklet entlehnten, theils aber auch weil es mit den drei übrigen Evangelien nicht nusammensustimmen schien 23). Die erste Anführung einer Stelle desselben unter dem Namen des Johannes findet sich bei Theo-

<sup>18)</sup> bei DE WETTE, a. s. O. und CREDNER, §. 66. u. 108.

<sup>19)</sup> Vgl. CREDNER, 1, S. 154 ff.

<sup>20)</sup> Euseb. H. E. 5, 20. 24.

<sup>21)</sup> bei DE WETTE, §. 109.

<sup>22)</sup> DE WETTE, a. a. O.

<sup>23)</sup> DE WETTE, a. a. O. und Gressner K. G. 1, S. 154.

Das Lebon Jesu 3te Aust. 1. Band.

philus von Antiechien (um's Jahr 172) <sup>24</sup>). Wie wenig auf die äußeren Zeugnisse für das vierte Evangelium die große Zahl derjenigen unter den jetsigen Theologen pochen kann, welche die um nichts schlechter bezeugte Apokalypse dem Apostel absprechen, darauf hat auch Tholuck aufmerksam gemacht <sup>25</sup>). Endlich ist das Zusammensein zweier. Johannes, des Apostels und des Presbyters, in Ephesus ein Umstand, der mit den ältesten Zeugnissen für die johanneische Abkunft der Apokalypse einerseits und des Evangeliums und der Briefe andrerseits noch lange nicht scharf genug susammengehalten ist.

So sagen uns die ältesten Zeugnisse bald zwar, daß ein Apostel oder apostolischer Mann ein Evangelium geschrieben, aber nicht, ob es dasjenige war, welches später in der Kirche unter seinem Namen in Umlauf kam; bald, dass ähnliche Schriften vorhanden waren, aber nicht, dass sie mit Bestimmtheit einem gewissen Apostel oder Begleiter eines Apostels zugeschrieben wurden: und doch, mit aller ihrer Unbestimmtheit, reichen diese Nachrichten nicht über den Anfang des zweiten Dritttheils vom zweiten Jahrhundert hinauf, während die bestimmten Anführungen erst nach der Mitte des Jahrhanderts ihren Anfang nehmen. Die Apostel aber waren aller Wahrscheinlichkeitsberechnung nach, selbst den Johannes nicht ausgenommen, (er soll um's Jahr 100 n. Ch. gestorben sein) 26), über dessen Alter und Ende übrigens frühzeitig gefabelt worden ist 27), noch im ersten Jahrhundert heimgegangen. Welcher weite Spielraum, ihnen Schriften beisulegen, welche sie nicht geschrieben hatten! Die Apostel, zerstreut, sterben in der sweiten Hälfte des ersten Jahrhun-

<sup>24)</sup> Ad Autol. 2.

<sup>25)</sup> Glaubwürdigkeit, S. 283 ff.

<sup>26)</sup> b. Gieseler, S. 110.

<sup>27)</sup> Ders. ebds. u. DE WETTE, a. a. O. §. 108.

derts nach und nach ab; die evangelische Verkundigung breitet sich im römischen Reiche allmählig aus und fixirt sich mehr und mehr nach einem bestimmten Typus: daher so mancher mit Stellen anserer jetzigen Evangelien gleichlautende Spruch, welchen wir bei den Altesten, Kircheasebriftstellers obne Angabe einer Quelle angeführt finden, chne Zweifel aus der mündlichen Ueberlieferung geschöpft ist. Beld aber wurde diese Tradition in verschiedenen Schriften, zu deren einer oder der andern vielleicht anch ein Apostel die Grundlinien lieferte, aufgefasst; Schriften, welche Anfangs noch keine feste Gestalt, und daber manche Umgestaltungen zu erleiden hatten, wie des Beispiel des Hebraerevangeliums und die Ansthrungen Justin's zeigen. Diese Schriften waren zuerst, wie es scheint, nicht nach den Verfassern, sondern bald, wie das Rebrüerevangelium, nach dem Kreise der Lesen benannt, bei welchen jede derselben zuerst im Gebrauche war, bald von dem Apostel oder Evangelisten, nach dessen mändlichen Vorträgen oder Gedenkblättern Einer sofort eine zusammenhängende Evangelienschrift verfasst hatteeine Bedeutung, welche das zaza z. B. in der Ueberschrift des ersten Evangeliums ursprünglich gehabt zu haben scheint 25). Natürlich übrigens ergab sich sofort die Voraussetzung, dass die in Umlauf und kirchlichen Gebrauch gekommenen Nachrichten über Jesum unmittelber von seinen Schülern werden aufgezeichnet worden sein; daher bei Justin und Celsus die Ableitung der eyangelischen Schriften von den Aposteln überhaupt, und bald auch binseiner von einzelnen Apestela und Apostelachtilern, je nachdem etwas Mündliches oder Schriftliches von einem solchen Manne einer Evangelienschrift zum Grunde lag, oder vielleicht auch nur, je nachdem ein solcher in einer Gegend oder bei einer Partei in besonderem Ansehen stand.

<sup>28)</sup> S. SCHLEIERMACHER, S. S. O.

Alle drei Arten von Benennungen hat das Hebrierevangelium erfahren, indem es nach seinem Leserkreise εὐαγγέλιον καθ' Εβραίες, später hierauf bald evangelium jaxta duodecim apostolos, bald bestimmt secundum Matthaeum getrannt wurde <sup>25</sup>).

Indess auch sugegeben, dass wir in keinem unserer Evangelien den unmittelbaren Bericht eines Augenzeugen haben, scheint doch schon das undenkbar zu seln', dass in einer Zeit, we se manche Augenzeugen noch lebten, in Palästina selbst sich unhistorische Sagen über Jesum, und Sammlungen von solchen, gebildet haben sollen. Dass nun erstlich zu Lebzeiten der Apostel bereits Sammlungen von Erzählungen aus dem Leben Jesu in allgemeinen Um. lauf gekommen, und dass namentlich eines von unsern Evangelien einem Apostel bekannt und von ihm anerkannt werden sei, wird niemals bewiesen werden können. Was aber das Entstehen einzelner Anekdoten betrifft: so darf man sich nur die Verstellungen von Palästina und von Augenzeugen näher entwickeln, um zu sehen, daß sie die Entstehung von Sagen in so früher Zeit keineswegs undenkbar machen. Wer sagt uns denn, dass sie gerade an denjenigen Orten Palästina's sich gebildet haben müssen, wo Jesus sich am längsten aufgehalten hatte, we also seine wahren Schicksale bekannt waren? Was aber die Augenzeugen betrifft, so müsste, sofern die Apostel darunter verstanden sein sellen, diesen eine wahre Allgegenwart augeschrieben werden, wenn sie an allen Orten und Enden, wo unhistorische Sagen über Jesum aufkeimten und fortwucherten, zu deren Ausjätung sollten zugegen gewesen sein; Augenzeugen im weiteren Sinne dagegen, welche Jesum nicht ununterbrochen begleitet, sondern ihn nur das eine oder andere Mal gesehen hatten, mussten wehl sehr geneigt sein, die Lücken ihrer Kennt-

<sup>29)</sup> DE WETTE, a. a. O.

nifs von seinem Lebensgang durch mythische Vorstellungen auszufüllen 50).

Ueberhaupt aber soll in einer bereits histerischen Zeit, wie die Periode der ersten römischen Imperatoren war, die Entstehung einer solchen Mythenmasse undenkber sein. Alleiu durch den weitschichtigen Begriff eines historischen Zeitalters darf man sich nicht imponiren lassen. So wenig allen unter gleichem Meridiane gelegenen Orten in der gleichen Jahreszeit die Sonne in demselhen Augenblicke sichtbar wird, sondern denen, die auf einer Bergspitze oder Hochebene liegen, früher als denen, welche in tiefgelegenen Thälern und Schluchten stecken: so wenig ist auch allen Völkern zu gleicher Zeit das historische Zeitalter angebrochen. In dem hochgebildeten Griechenland, in der Welthauptstadt Rom, konnte man damals auf einer Stufe stehen, welche das Volk in Galilaa und Judãa darum noch nicht auch erreicht haben mußte. Vielmehr herrschte aber selbst an den Mittelpunkten der Bildung in jener Zeit, nach einer in den Geschichtscompendien längst abgedroschenen Phrase, die man jetzt auf einmel vergessen zu wollen scheint, neben dem Unglauben der Aberglanbe, neben dem Zweifel die Schwärmerei 31).

Dech auch das jüdische Volk, sagt man, war damals längst ein schriftstellerisches geworden; ja die blühende Periode seiner Literatur war bereits vorbei: es war keine werdende und damit productive, sondern eine vergehende Nation. Allein ein rein historisches Bewufstsein ist dem hebräischen Volke während der ganzen Zeit seines politi-

<sup>30)</sup> Gegen Möllen's (Studien, 1836, 3, S. 868.) und Tholuch's (S. 75 f.) Einwendungen vergl. meine Streitschriften, 1, 3, S. 174, und George, über Mythus u. Sage, S. 125.

<sup>51)</sup> Vergl. hierüber die Bemerkungen von Bauza, in der Rec. der Schriften über mein L. J., Jahrbücher für wissenschaft- liche Hritik, 1837, März, No. 43, S. 537 ff.

schen Bestehens eigentlich niemals aufgegangen, da selbst seine spätesten Geschichtswerke, wie die Bücher der Makkabaer, und segar die Schriften des Josephus, nicht frei von wunderhaften und abenteuerlichen Erzählungen sind. Es gibt überhaupt kein rein historisches Bewusstsein ohne die Einsicht in die Unzerreissbarkeit der Kette endlicher Ursachen und in die Unmöglichkeit des Wunders; diese Einsicht aber, welche so Vielen in unsrer Zeit noch fehlt, war noch weniger zu jener Zeit in Palästina oder überhaupt im römischen Reiche in größeren Kreisen vorbanden. Wird ein solches Bewußstsein, in welchem die Pforte für das Wunderhafte noch nicht verschlossen ist, vollends in religiöse Begeisterung hineingezogen: so kann es Alles glaublich finden, und ergreift diese Begeisterung einen größeren Kreis: so wird selbst in dem ausgelebtesten Volke neue Productivität erwachen. Eine solche Begeisterung zu erregen, waren aber keineswegs die Wunder der evangelischen Geschichte als vorausgehende Ursache erforderlich: sondern es genügte auf der einen Seite die bekannte religiöse Verarmung jener Zeit, welche die Religionsbedürftigen selbst an den abenteuerlichsten Cultusformen Geschmack finden ließ: auf der andern die kräftige religiöse Befriedigung, welche der Glaube an die Auferstehung des gestorbenen Messias nebst dem wesentlichen Inhalte der Lehre Jesu darboten.

## S. 14.

Die Möglichkeit von Mythen im N. T. nach inneren Gründen.

Da es sich nach dem Bisherigen mit den äußeren Zeugnissen für die Abfassung unsrer Evangelien von Augenzeugen oder sonst genau Unterrichteten so verhält, daß sie, weit entfernt, uns zu dieser Annahme zu zwingen, die Entscheidung ganz auf das Ergebniß der innern Gründe, d. h. der Beschaffenheit der evangelischen Erzählungen selbst, ausgesetzt sein lassen: ao könnte, inso-

fern eine Prüfung dieser Kraählungen im Kinnelnen der Zweck gegenwärtiger Arbeit ist, sogleich aus der Kinleitung nur eigentlichen Abhandlung geschritten werden. Indessen mag es dienlich scheinen, dieser speciellen Untersuchung die allgemeine Frage voranzuschicken, wiefern es mit dem Charakter der christlichen Religion überhaupt vereinbar sei, dass auch in ihr sich Mythen finden, und vermöge der allgemeinen Beschaffenheit der evangelischen Erzählungen zulässig, gerade sie als Mythen zu betrachten; obwohl eigentlich, wenn es in der folgenden Specialkritik gelingt, die Wirklichkeit von Mythen im N. T. nachzuweisen, die verläufige Aufzeigung ihrer Möglichkeit zu etwas Ueberflüssigem herabeinkt.

Vorgleichen wir in dieser Hinsicht die segenannten mythischen Religionen des Alterthums mit der israelitischen und christlichen: so fallen allerdings swischen den heiligen Geschichten, wie sie in jenen Religionsformen, und wie sie in diesen sich finden, manche Unterschiede in die Augen. Vor Allem wird gewöhnlich hervergeheben, daß die heilige Geschichte der Bibel sich von den Göttersagen der Inder, Griechen, Römer u. s. f. in Bezug auf den sittlichen Charakter und Werth wesentlich unterscheide. "Dort, in den Ersählungen von den Götterkämpfen, von den Liebeshändeln des Krischna, Zeus u. A., so Manches, was das sittliche Gefühl schon gebildeter Heiden beleidigte, und des unsrige empört: hier im ganzen Verlaufe der Erzählung nur Gotteswürdiges, Belehrendes, Veredelndes. " Zwar lässt sich hiegegen theils auf Seiten des Heidenthums Einsprache thun, sofern der unsittliche Schein mancher Erzählungen nur Folge späteren Misserstands ihrer ursprünglichen Bedeutung ist; theils ist auf Seiten des A. T. die durchgängige sittliche Reinheit seiner Geschichte bestritten worden, - freilieh nicht selten auf ungegründete Weise, indem man, was menschlieben Individuen, welche keineswegs als fleckenlose Master bisgesteilt werden, und was Gott sugeschrieben und von ihm gebilligt wird, nicht gehörig unterschied '); wobei jedoch göttliche Befehle, wie dass die Israeliten bei m Auszug aus Aegypten geldene Gefäse entwenden sollten, für ein gebildetes sittliches Gefühl kaum minder anstößig bleiben, als die Diebstähle des griechischen Hermes — : äbrigens diesen Unterschied auch in der größten Schärfe sugegeben, wie er denn in Besug auf das N. T. jedenfalls sugegeben werden muß, so hat derselbe für den historischen Charakter der biblischen Geschichte durchaus kein beweisendes Moment; da, wenn swar eine unsittliche Göttergeschichte erdichtet sein muß, doch auch die sittlichste erdichtet sein kann.

"Aber des Unglaubliehen, Undenkbaren, ist auf Seiten der heidnischen Fabeln gar zu Vieles: während auf Seiten der bihlischen Geschichte, wenn man nur die unmittelbare Einwirkung Gettes voraussetzt, eich nichts dergleichen findet." Allerdings, wenn man diese voraussetzt. Denn sonst könnte man die Wunder im Leben eines Moses, Elias, Jesus, die Theophanien und Angelophanien des A. u. N. T., leicht ebenso unglaublich finden, als was die Griechen von ihrem Zeus, Herakles und Dionysos fabeln; setzt man hingegen die Göttlichkeit oder göttliche Abkunft dieser Individuen voraus, so werden auch ihre Thaten und Schicksale, wie bei der gleichen Voraussetzung die der biblischen Männer, glaublich. — Doch nieht gans ebenso, kann man einwenden. Dass Wischnu

<sup>1)</sup> Diese Nichtunterscheidung war es gleicherweise, welche die Alexandriner zu mancher Allegorie, die Deisten zu Einwürfen und Schmähungen, und die Supranaturalisten zu Verdrehungen des Wortsians veranlasste, wie noch neuestens Hoffmann (Christoterpe auf 1838, S. 184.) in Bezug auf Davids Verfahren mit 'den besiegten Ammonitern eine in Anwendung gebracht hat.

in den drei ersten Avatars als Fisch, Schildkröte und Eber erschienen sein, dass Kronos seine Kinder verschlungen, Zens sich in einen Stier, Schwan u. s. f. verwandelt haben sell, das sind noch gans andere Unglaublichkeiten, als wenn Jehova in Monschengestalt zu Abraham unter de Terebinthe kommt, oder dem Moses im feurigen Busch erscheint. Diess ist der abenteuerliche Charakter der beidnischen Mythologie, an welchen swar in manchen Parthien der biblischen Geschichte, wie in den Kraähkungen von Bileam, Josua, Simson, sich gleichfalls Anklänge finden: doch allerdings minder grelle, und so, dass sie nicht, wie z. B. in der indischen Religion und auch in gewissen Theilen der griechischen, den vorherrschenden Charakter derselben bilden. Doch wie soll auch diels hier entscheidend sein? Auch diess beweist nur, dass die biblische Geschichte eher wahr sein könne, als die indische, griechische Fabel; aber keineswegs, daß die biblische Geschichte defshalb wahr sein müsse, nichts Erdichtetes enthalten könne.

"Aber die Subjecte der heidnischen Mythologie sind größtentheils selche, von welchen zum Voraus gewiß ist, dass sie nur erdichtet sind: die der biblischen Geschichte solche, deren Wirklichkeit ausgemacht ist. Ein Brahma, Ormuzd, Zeus, haben ja niemals existirt: Aber cinen Gott, einen Christus gibt es doch, und einen Adam, Neah, Abraham, Moses, hat es gleichfalls gegeben." Allein ob ein Adam, ein Noah, als diese Individuen gelebt haben, ist ja schon bezweifelt worden, und lässt sich besweifeln; sowie andrerseits an Herakles, Theseus, Achilleus und andern Helden der griechischen Sage gar wohl etwas Historisches gewesen sein mag. Uebrigens, wenn man sich nur zum Voraus bescheidet, weiter als diess daraus zu folgern, dass auch hienach die biblische Geschichte eber als die heidnische Mythe wahr sein könnte, keineswegs es sein müsse: - so lässt sich allerdings an

diese Unterscheidung eine folgenreiche Betrachtung knüpfen, in welcher auch die beiden früher gemachten Unterschiede zu ihrer Wahrheit kommen werden. geben sich die griechischen Götter uns sogleich als nichtexistirende Wesen kund, wenn nicht dadurch, dass ihnen Dinge zugeschrieben werden, welche wir mit dem Begriffe des Göttlichen nicht zu reimen wissen? wogegen der biblische Gott eben insofern für uns der wirkliche ist, als in demjenigen, was die Bibel von ihm aussagt, nichts hervorsticht, das sich mit unserer Gottesidee nicht vereinigen liese. Abgesehen von dem Widerspruch, in welchem die Vielbeit der heidnischen Götterwesen und der nähere Inhalt ihres Wollens und Thuns mit unsern Begriffen vom Göttlichen steht, so ist es schon das, woran wir Anstols nehmen, dass hier die Götter selbst eine Geschichte haben, daß sie geboren werden, aufwachsen, sich vermählen, Kinder zeugen, Thaten vollbringen, Kämpfe und Mühseligkeiten bestehen, siegen und besiegt werden. Da es mit unsrer Idee vom Absoluten unvereinbar ist, dasselbe als ein der Zeit und dem Wechsel unterworfenes, von Gegenwirkung und Leiden afficirtes zu denken: so erkennen wir eine Erzählung, in welcher dergleichen von göttlichen Wesen ausgesagt wird, eben hieran als unhistorische, mythische.

Diesen Sinn hat es nun in letzter Beziehung, wenn man behauptet, die Bibel, namentlich auch schon das A. T., enthalte keine Mythen. Die Schöpfungsgeschichte freilich, mit ihrer Aufeinanderfolge von Tagewerken und dem endlichen Ruhen nach vollbrachter Arbeit; der im weiteren Verlaufe der Erzählung öfter wiederkehrende Ausdruck, es habe Gott gereut, etwas gethan zu haben; diese und ähnliche Darstellungen sind nicht ganz von dem Vorwurf einer Verzeitlichung Gottes freizusprechen, und eben hieran knüpft sich die Behauptung derer, welche jene Urgeschichte mythisch gefast wissen wollen; auch

last sich, so oft Gott ausschließelich an einem bestimmten Ort oder in einem bestimmten Zeitpunkt erscheint oder thätig ist, wie jenes bei Theophanien, dieses bei Wundern, die unmittelbar von ihm abgeleitet sind, vorausgesetst werden müsste, behaupten, dass Gott dadurch in die Zeit und zur menschlichen Wirkungsweise herabgezogen sei: dennoch aber kann man im Allgemeinen vom A. T. sagen, dass Gott in demselben von dem zeitlichen Charakter seiner Wirksamkeit nicht wesentlich afficiet erscheine, daß sich daher das Zeitliche leichter als bloße Form zeige, als ein unvermeidlicher Schein, entstanden aus der nothwendigen Schranke des menschlichen, zumal unwissenschaftlichen, Vorstellungsvermögens. Jeder bemerkt, dass es etwas ganz Anderes ist, wenn es im A. T. heisst: Gott machte einen Bund mit Noah, Abraham, führte später sein Volk aus Aegypten, gab ihm Gesetze, brachte es in das gelobte Land, erweckte ihm Richter, Könige, Propheten, und strafte es am Ende für seinen Ungehorsam durch das Exil, - als wenn von Zeus erzählt wird, er sei von der Rhea auf Kreta geboren, daselbst ver seinem Vater Krones in einer Kluft verborgen worden, habe hierauf den Vater bekriegt, die Uraniden befreit, mit ihrer, und des ihm von denselben gewährten Blitzes Hülfe die widerstrebenden Titanen überwältigt, und endlich die Welt unter seine Geschwister und Kinder vertheilt. Der wesentliche Unterschied zwischen beiden Darstellungen ist nämlich der, dass in letzterer der Gott selbst ein werdender, am Ende des Processes ein anderer als am Anfang ist, daß an ihm and für ihn selbst etwas wird und zu Stande kommt: wogegen in jener ersteren nur auf Seiten der Welt sich etwas andert, wahrend Gott in seiner Identität mit sich, als אוויה אשר אוויה, beharrt, und das Zeitliche nur ein oberflächlicher Widerschein ist, welchen der von ihm theils hervorgebrachte theils gelenkte Verlauf des weltlichen Geschehens auf seine Thätigkeit zurückwirft. In der heidnischen Mythologie haben die Götter eine Geschichte: im A. T. hat nicht Gott eine solche, sendern nur sein Volk, und wenn man unter Mythologie wesentlich Göttergeschichte versteht, so hat die hebräische Religion keine Mythologie.

Aus der hebräischen Religion hat die christliche die Krkenntniss wie der Einheit so der Unveränderlichkeit Gottes in sich aufgenommen. Dass Christus geboren wird, aufwächst, Wunter thut, leidet, stirbt und aufersteht, sind Thaten und Schicksale des Messias, über welchen Gott in unveränderlicher Sichselbstgleichheit beharrt. weiß, Mythologie in obigem Sinne genommen, auch das N. T. nichts von Mythologie. Indess, etwas verändert ist dem A. T. gegenüber die Stellung doch: Jesus heisst der Sohn Gottes nicht bloß in dem Sinne, wie auch theokratische Könige so genannt wurden, sondern als wirklich erzeugt durch den göttlichen Geist, oder weil der göttliche λόγος in ihm incarnirt ist; sofern er Eins ist mit dem Vater, und die ganze Fülle der Gottheit leibhaftig in ihm wohnt, so ist hier mehr als Moses; sein Thun und Leiden lst kein der Gettheit äußerliches Geschehen, und wenn man sich ihr Verhältnis zu ihm gleich nicht theopaschitisch vorstellen darf, so ist es doch immerhin auch sehon nach dem N. T., noch mehr nach der späteren Kirchenlehre, ein göttliches Wesen, das hier lebt und leidet; was mit ihm geschieht, hat absoluten Werth und Bedeutung. Nach dem oben angenommenen Begriffe des Mythus also hätte das N. T. wieder mehr als das alte am Mythischen Theil; wenn aber insofern die Geschichte Jesu eine mythische genannt werden wellte, so wäre diels zunächst eine ebenso unverfängliche, als in Betreff der historischen Frage nichtsbedeutende Benennung, da der Begriff Gottes einem solchen Eingehen in das Werden, wobei seine Unveränderlichkeit bewahrt bleibt, auf keine Weise widerstrebt, mithin in dieser Rücksicht die evangelische Geschichte, unerachtet ihrer Bezeichnung als mythischer, doch zugleich durchaus historisch wahr sein könnte.

Wenn auf diese Weise die biblische Geschichte zwar nicht ebenso wie die heidnische Mythologie unser Gottesbewufstsein verletzt, also hieran nicht auf die gleiche Weise wie diese ein Kennseichen des unbistorischen, wiewohl auch bei Weitem noch keine Bürgsehaft des historischen Charakters hat: so ist die andere Frage, welche hier noch in Betracht kommt, die, ob sie nicht minder auch mit unsem Weltbewufstsein zusammenstimme, und nicht vielleicht an der Unvereinbarkeit mit diesem ein Merkmal des Ungeschichtlichen trage?

Der alten, namentlich orientalischen Welt war, vermöge ihrer vorwiegend religiösen Richtung und ihrer geringen Kenntniss der Naturgesetze, der Zusammenhang des weltlichen, endlichen Seins etwas so Leses, dass sie von jedem Punkte desselben auf das Unendliche überzuspringen, von jeder einzelnen Veränderung in der Natur und Menschenwelt Gott als die unmittelbare Ursache zu betrachten fähig war. Von diesem Standpunkte des Bewulstseins aus ist auch die biblische Geschichte geschrieben. Zwar nicht Alles und Jedes wirkt hier Gott selbst (was wegen der Unmittelbarkeit, mit welcher sich in manehen Kreisen der ursächliche Zusammenhang der endlichen Dinge aufdringt, niemals Bewulstsein eines Vernünftigen hat sein können): wehl aber ist eine absolute Leichtigkeit verhanden, Alles, auch das Einzelste, sebald es besonders bedeutsam erscheint, unmittelbar von Gott abzuleiten. Er ist's, der Regen und Sonnenschein gibt; er sendet den Ostwind, das Ungewitter; er schickt Krieg, Theurung, Pest; er verhärtet die Hersen und erweicht sie, gibt Gedanken und Entschliefsungen ein. Besonders aber sind es seine erkorenen Werkzeuge und Lieblinge, auf und durch welche er unmittelbar wirksam ist: die Geschichte des israelitischen Volks trägt auf jedem Schritte die Spuren

seines unmittelbaren Eingreifens; durch Moses, Elias, Jesus, wirkte er Dinge, welche der ordentliche Lauf der Natur niemals herbeigeführt haben würde.

Die neuere Zeit hingegen hat einer durch Jahrhunderte fortgesetzten Reihe der mühsamsten Forschungen die Einsicht zu danken, dass Alles in der Welt durch eine Kette von Ursachen und Wirkungen ausammenhängt, weiche keine Unterbrechung duldet. Zwar die einzelnen Gegenstände und Sphären der Welt mit dem Verlauf ihrer Zustände und Veränderungen sind keineswegs so jedes in sich abgeschlossen, dass sie einer Einwirkung und Unterbrechung von außen unzugänglich wären; sondern die Thätigkeiten des einen Naturwesens oder Naturreichs greifen in die des andern über, die menschliche Freiheit bricht die Entwicklung manches Naturgegenstandes ab, und natürliche Ursachen wirken auf die menschliche Freiheit surück: aber immer bildet doch die Gesammtheit endlicher Dinge einen größten Kreis, in welchen, abgesehen davon, dass er sein Dasein und Sosein einem Höheren verdaukt, nichts Einzelnes mehr von außen hereinkommen kann. Diese Ueberzeugung ist so sehr Bewußstsein der neuen Welt geworden, dass im wirklichen Leben die Meinung oder Behauptung, eine übernatürliche Ursache, eine göttliche Wirksamkeit, habe irgendwo unmittelbar eingegriffen, geradezu als Unwissenheit oder Betrug betrachtet wird; und sie hat sich bis zum Extreme fortgetrieben in der Ansicht der neueren Aufklärung, welche, der biblischen gerade entgegengesetzt, die göttliche Ursächlichkeit entweder gans entfernte, oder sie doch so weit zurückschob, dass sie nur im Acte der Schöpfung eine unmittelbare, von hier an abwärts aber eine bloß mittelbare sein, d. h. Gott nur insefern auf die Welt wirken sollte, als er ihr in der Schöpfung diese bestimmte Einrichtung gegeben babe. Von diesem Standpunkte aus, welcher in Natur und Geschichte ein festes Gewebe endlicher Ursachen und

Wirkungen erhicht, konnten die biblischen Erzählungen, in welchen dieses Gewebe auf unzähligen Punkten durch Einschreitung der göttlichen Ursächlichkeit durchlöchert ist, unmöglich als Geschichte erscheinen.

Näher erwogen seigte sich freilich, daß, wie jene akterthümliche Ansicht den Begriff der Welt, so diese moderne, selbst soweit sie das Dasein Gottes nicht geradezu längnete, den Begriff Gottes aufhob. Denn das ist, wie oft und mit Recht bemerkt worden, kein Gott und Schöpfer mehr, sondern ein endlicher Känstler, welcher auf sein Werk nur während dessen Hervorbringung unmittelbar wirkt, hernach aber es sich selbst überläßt; welcher überhaupt aus irgend einem Kreise des Daseins mit seiner vollen Wirksamkeit ausgeschlossen ist. hat man denn darauf gedacht, beide Ansichten zu vereinigen, um sowohl der Welt ihren Zusammenhaug, als Gott seine unbeschränkte Wirksamkelt zu erhalten, und dadurch sugleich die Wahrheit der biblischen Geschichte zu retten. Hienach soll nun die Welt in der Regel zwar im Zusammenhange der in Ihr verbundenen Ursachen und Wirkungen sich bewegen, und Gott nur mittelbar auf sie wirken: in einzelnen Fällen aber, wenn er es zu besondern Zwecken nothig finde, sei es ihm doch unbenommen, auch unmittelbar in den Verlauf der weltlichen Veränderungen einzugreifen. Diess ist nun der Standpunkt des neueren Supranaturalismus<sup>2</sup>), welcher sich sogleich dadurch als falschen Vermittlungsversuch kennhar macht, dass er die Fehler der zwei sich entgegenstehenden Ansichten, statt sie zu vermeiden, verbindet, und noch einen neuen, den Widerspruch der beiden, schlechtverbundenen, Ansichten gegen einander, hinzufügt. Hier bleibt nämlich sowohl der Natur- und Geschichtszusammenhang durchlöchert, .

<sup>2)</sup> Z. B. bei Heydenneich, über die Unzulässigkeit u. s. f. 1. Stück. Vgl. Stone, doctr. christ. §. 35 ff.

wie bei der alterthümlich-biblischem Ansiekt, als auch die Wirksamkeit Gottes beschränkt, wie bei der entgegengesetzten; wosu nun noch kommt, dass durch die Annahme, Gott wirke bald mittelbar, bald unmittelbar auf die Welt, ein Wechsel, mithin ein seitliches Element, in dessen Thätigkeit hereingebracht wird, was freilich auch sehom der biblischen Ausicht zur Last fällt, sofern sie einzelne Acte der göttlichen Thätigkeit, und der entgegengesetzten, sofern sie das Wirken Gottes im Schöpfungsacte von dem erhaltenden unterscheidet <sup>3</sup>).

Wenn hienach der Begriff Gottes eine unmittelbare, der der Welt aber eine bloss mittelbare Einwirkung Gottes erheischt; Beides aber sich nicht durch Annahme eines Wechsels zwischen beiden Wirkungsweisen vereinigem läset: so bleibt nichts Anderes übrig, als beide sich stetig und bleibend vereinigt zu denken, so dass alse die Wirksamkeit Gottes auf die Welt immer und überall beides, sowohl eine unmittelbare wäre als eine mittelbare; was freilich auch wieder so viel heist, dass sie keines von beiden ist, oder diese Unterscheidung ihre Gültigkeit verliert-Fragt es sieh, wie diess der Vorstellung näher zu bringen

<sup>3)</sup> Leidet diese supranaturalistische Ansicht an einem theologischen Widerspruche: so enthält die der sog. glaubigen Theologie, welche sich so hoch über den alten Supranaturalismus erhaben glaubt, sogar schon einen logischen Widerspruch. Gott wirkt zwar in der Regel nur mittelbar auf die Welt, bisweilen jedoch, ausnahmsweise, auch unmittelbar — das ist doch Etwas, wenn auch nichts Kluges; nun aber: Gott wirkt schon immer unmittelbar auf die Welt, in gewissen Fällen aber noch besonders unmittelbar — das ist der basre Widerspruch in sich selbst. Vom Standpunkte der Immanenz Gottes in der Welt, wie ihn diese neuevangelische Theologie ausdrücklich für sich in Anspruch nimmt, ist der Begriff des Wunders ein unmöglicher. Vergl. meine Streitschriften, 1, 3, S. 46 f.

sei, so ist, wenn man vom Begriffe Gottes ausgeht, von welchem aus die Forderung eines unmittelbaren Wirkens auf die Welt entstand, für Gott die Welt jederseit als Ganzes da; ungekehrt, vom Standpunkte des Endlichen, der Welt, ausgegangen, ist diese wesentlich ein Getheiltes, Vereinzeltes, und von hier aus ist uns die Forderung eines bloßs mittelbaren Eingreifens Gottes entstanden; so daß man also sagen muß: auf die Welt als Ganzes wirkt Gott unmittelbar, auf jedes Einselne in ihr aber nur durch Vermittlung seiner Wirksamkeit auf alles andere Einzelne, d. h. vermittelst der Naturgesetze 1).

Ueber den historischen Werth der biblischen Geschichte fällt bei dieser Ansicht das Urtheil nicht anders aus als bei der oben betrachteten. Die Wunder, welche Gott für Moses, Jesus, und durch sie, wirkt, sind keine Abflüsse seiner unmittelbaren Wirksamkeit auf das Ganze, sondern setzen eine unmittelbare Einwirkung auf das Einselne voraus, und widersprechen insofern dem sonstigen Typus des göttlichen Wirkens auf die Welt. Die supranaturalistische Ansicht nun setzt eben für den Kreis der biblischen Geschichte eine Ausnahme von diesem Typus voraus: eine Voraussetzung, welche unser Standpunkt nicht theilen kann 5), sondern dieselben, obwohl nach der

<sup>4)</sup> In dieser Ansicht stimmen im Wesentlichen zusammen Wesscherden, instit. theol. dogm. §. 12.; de Wette, bibl. Dogm., Vorbereitung; Schleiermachen, Glaubensl. §. 46 f. Marheimer, Dogm. §. 269 ff. Vergl. George, S. 78 f.

<sup>5)</sup> Diess ist die Voraussetzungslosigkeit, welche die vorliegende Untersuchung für sich in Anspruch mimmt; in ähnlichem Sinne, wie man den Staat einen voraussetzungslosen nennen könnte, in welchem Standes- u. a. Privilegien nichts gelten. Freilich kann gesagt werden, ein solcher Staat mache doch die Voraussetzung der gleichen menschlichen Natur in allen seinen Bürgern, wie unsre Ansicht die der gleichen Gesetzmässigkeit in allem Geschehen: aber nur so, wie man jeden negativen Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

Verschiedenheit der Gebiete verschieden bestimmten, Gesetze durch alle Kreise des Seins und Geschehens herrschen läset, und daher, wo eine Erzählung gegen diese Gesetze verstösst, sie insoweit für unhistorisch erkennt.

Dieses scheinbar auffallende Ergebniss einer allgemeinen Ansicht der biblischen Geschichte, dass bienach auch die hebräische und christliche Religion, wie alle andern, ihre Mythen habe b, wird bestätigt, wenn man vom Begriffe der Religion ausgeht, und fragt, was zu deren Wesen gehört und also Bestandtheil aller Religionen sein muß, und worin hingegen die einzelnen Religionen sich noch unterscheiden können? Wenn man die Religion im Verhältnis zur Philosophie bestimmt als das Bewußtsein desselben absoluten Inhalts, aber nicht in Form des Begriffs, sondern der Vorstellung: so ist leicht zu sehen, dass nur unter und über dem eigentlichen Standpunkte der Religion das Mythische fehlen kann, innerhalb der eigentlich reli-

Satz auch wieder in einen affirmativen verwandeln kann. An sich hingegen, seinem Gehalte nach, ist der Anspruch, dass für die biblische Geschichte besondere Gesetze gelten sollen, eine Affirmation, die Nichtanerkennung dieses Auspruchs eine Negstion; nach der bekannten Regel aber muss der affirmative Satz, nicht ebenso der negative, bewiesen werden: so dass also nur jener, nicht dieser, falls er nicht bewiesen, oder der Beweis nicht genügend gefunden wird, als Voraussetzung bezeichnet werden kann. — Näheres hierüber habe ich in meinen Streitschriften gegeben, 1, 3, S. 36 ff.

<sup>6)</sup> Dagegen beweist z. B. HOFFMANN (S. 70 ff.) durch eine, vom ersten Menschen und dessen geträumtem Urzustande ausgebende Deduction, dass in der A. und N. T. lichen Religion keine Mythen sein können; eine Beweisführung, die, nach dem eigenen Ausdruck ihres Urhebers, ab ovo anfängt, d. h. vom an sich Unbestimmten, dem man am bequemsten diejenigen Bestimmungen ertheilen kann, deren man als Voraussetzungen zu dem, was man beweisen will, bedarf.

giösen Sphäre aber dasselbe wesentlich und nothwendig vorhanden ist.

Nur bei den wildesten und elendesten Völkern, bei Eskimo's u. dgl., finden wir es, dass ihre Religion noch nicht sur objectiven Form der Vorstellung herausgebildet. medern im subjectiven Gefühle beschlossen ist; dess sie sech nichts von Göttern, höheren Geistern und Mächten wiesen, sondern ihre ganze Frömmigkeit in der dampfen Empfindung besteht, welche sie dem Orkan, der Sonnenfinsterniss, oder dem Zauberer gegenüber haben. Weiterhin aber löst sich immer mehr der ahsolute Inhalt der Religion von der trüben Vermischung mit der Subjectivität, und tritt dieser in objectiver Form gegenüber: es werden in den Gegenständen der sinnlich vorhandenen Welt, in Sonne, Mond, Gebirgen, Thieren, höhere Mächte des Daseins angeschaut und verehrt; damit aber, je mehr die Bedeutung, welche man diesen Gegenständen beilegt, von ihrer Wirklichkeit verschieden ist, zugleich eine neue Welt der blofsen Vorstellung, ein Kreis von Götterwesen, erschaffen, deren Verhältniss so einander, ihr Thun und Wirken, nur nach Analogie des menschlichen, also seitlich und geschichtlich, vorgestellt werden kann. Auch wenn sich das Bewulstsein zum Gedanken der Einheit des Göttlichen erhoben hat, wird dennoch Gottes Lebendigkeit und Wirksemkeit nur unter der Form einer Reihe zöttlicher Thaten betrachtet, und andrerseits das natürliebe Geschehen und das menschliche Thun nur durch Annahme göttlicher Wirkungen und Wunder in demselben sa religiöser Bedeutung erhoben werden können. Erst auf dem Standpunkte der Philosophie ist es, dass die Welt der religiösen Vorstellung mit der wirklichen wieder zusammengeht, indem der Gedanke Gottes als dessen Sein gefasst, und eben in dem gesetsmässigen Verlaufe des ustärlichen und geschichtlichen Lebens die Selbstoffenbarung der göttlichen Idee erkannt wird.

Wie nun dergleichen Erzählungen, welche Nichtgeschehenes als geschehen berichten, ohne absichtlichen Betrug gebildet, und ohne beispiellose Leichtglaubigkeit für wahr gehalten werden konnten, ist zunächst befremdend, und man hat es der mythischen Ansicht von manchen Ersählungen des A. u. N. T. als unüberwindlichen Anstofs entgegengehalten. Wäre er diess, so würde dadurch, wie für die hebräische und christliche, so auch für die heidnische Sage die mythische Auffassung unmöglich gemacht; wogegen, wenn die profane Mythologie diese Schwierigkeit überwunden hat, auch die biblische nicht an derselben scheitern wird. Ich setze hierüber die Worte eines auf dem Felde der griechischen Mythologie und Urgeschichte bewährten Forschers, Otfried MULLER's, ausführlich hieher, weil es sich zeigt, dass diese Vorbegriffe, welche zum Verständnisse der nachfolgenden Untersuchungen über den evangelischen Mythus aus der allgemeinen Mythologie vorausgesetzt werden, noch nicht allen Theologen geläufig sind. Wie vereinigen wir, fragt MULLER 7, das, dass im Mythus mit dem Factischen Nichtsactisches, Ideelles, wesentlich verbunden ist, mit der Thatsache, dass die Mythen geglaubt, für wahr gehalten worden sind? "Jenes Ideelle, konnte Jemand sagen, ist doch nichts Anderes, als in die Form von Erzählung eingekleidete Dichtung und Erfindung; eine Erfindung der Art aber kann ohne ein Wunder nicht zugleich von Vielen gemacht werden, weil ein eigenes Zusammentreffen von Absicht, Darstellungsvermögen und Darstellungsweise dazu erforderlich wäre. Also hat sie doch Einer gemacht, - und wie hat dann

<sup>7)</sup> Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie, S. 110 ff. Hiemit sind, was die heidnischen Mythen betrifft, auch Ullmann u. J. Müller in ihren Recc. des vorliegenden Werks, Hoffmann, S. 113 f., u. A. einverstanden. Besonders zu vergleichen ist aber George, Mythus u. Sage, S. 15 ff. 103.

dieser Bine alle Uebrigen von der Wirklichkeit seiner Erfindung überzeugt? Sollen wir etwa annehmen, dieser Eine sei ein Schlaukopf gewesen, der durch allerlei Täuschung und Blendwerk die Andern zu überreden gewuß habe, etwa dadurch, dass er sich mit gleichgesinnten Beträgern in Verbindung setzte, die dem Volke dann das von ihm Ersonnene als auch von ihnen beobachtet beseugen mußten? Oder sollen wir uns den Einen als einen böber begabten Menschen, als ein erhabeneres Wesen denken, dem die übrigen auf's Wort glaubten, und von dem sie jene Mythen, unter deren Hülle er ihnen heilsame Wahrheiten mitzutheilen suchte, als heilige Offenbarung annahmen? Aber es kann unmöglich bewiesen werden, daß eine solche Caste von Schlauköpfen im alten Griechenland [oder Palästina] existirt habe; auch ist diess künstliche System des Betrogs, es sei nun ein grober oder feiner, eigennütziger oder menschenfreundlicher gewesen, wenn nicht der ganze Eindruck trügt, den die frühesten Producte des griechischen [und christlichen] Geistes auf uns machen, der edeln Einfalt jener Zeiten sehr wenig angemessen. Wir kommen also dahin, daß auch Ein Erfinder des Mythus im eigentlichen Sinne des Wortes ungedenkbar sei. Wozu führt aber diess Raisonnement? Zu nichts Anderem offenbar, als dass der ganze Begriff der Erfindung, d. h. einer freien und absichtlichen Handlung, durch welche etwas von dem Handelnden als unwahr Erkanntes mit dem Scheine der Wahrheit umkleidet werden soll, als unpassend für die Entstehung des Mythus von unsrer Betrachtung zu entfernen ist. Oder mit andern Worten, dass bei der Verbindung des Ideellen und Reellen, welche im Mythus vereinigt liegen, eine gewisse Nothwendigkeit obwaltet, dass die Bildner des Mythus durch Antriche, die auf Alle gleich wirkten, darauf hingeführt wurden, und dass im Mythus jene verschiedenen Elemente zusammenwuchsen, ohne dals diejenigen, durch

welche es geschah, selbst ihre Verschiedenheit erkannt, sam Bewusstsein gebracht hätten. Es ist der Begriff einer gewissen Nothwendigkeit und Unbewusstheit im Bilden der alten Mythen, auf welchen wir dringen. Haben wir diesen gefast, so sehen wir auch ein, dass der Streit, oh der Mythus von Linem oder Vielen, von dem Dichter oder dem Volke ausgehe, auch wo er sonst Statt hat, nicht die Hauptsache trifft. Denn wenn der Eine, Erzählende, bei der Dichtung des Mythus nur den Antrieben gehorcht, welche auch auf die Gemüther der Anderen, Hörenden, wirken: so ist er nur der Mund, durch den Alle reden, der gewandte Darsteller, der dem, was Alle aussprechen möchten, zuerst Gestalt und Ausdruck zu geben das Geschick hat. Es ist indessen wohl möglich, dass der Begriff dieser Nothwendigkeit und Unbewustheit man. chem unsrer Alterthumsforscher [und Theologen] dunkel, ja mystisch, vorkomme; aus keinem andern Grunde, als weil diese mythenbildende Thätigkeit in unserem heutigen Denken keine Analogie hat: aber soll die Geschichte nicht auch das Fremdartige, wo sie unbefangene Forschung darauf hinführt, anerkennen?" Sofort gibt MULLER ein Beispiel, wie selbst sehr zusammengesetzte Mythen, zu deren Bildung mehrere, scheinbar entlegene Umstände sich vereinigen mussten, auf diese bewusstlose Weise entstehen konnten, an dem griechischen Mythus von Apollon und Marsyas. "Bei Apollinischen Festen, sagt er, war Kitharspiel gewöhnlich, und es war dem frommen Gemüthe nothwendig, den Gott selbst als Urheber und Erfinder desselben anzusehen. In Phrygien dagegen war Flötenmusik einheimisch, die auf dieselbe Weise auf einen einheimischen Dämon, Marsyas, zurückbezogen wurde. Die alten Hellenen fühlten, dass diese jener im innern Charakter entgegengesetzt war: Apolion muste den dumpfen oder pfeifenden Flötenlaut verabscheuen, und den Marsyas dazu. Nicht genug: er musste, damit der kitharspielende Grieche auch des Gottes Brandung als das vortrefflichste Instrument ansehen konnte, den Marsyas überwinden. warum musste der unglückliche Phryger auch gerade geschunden werden? Die Sache ist einfach die. In der Felsengrotte an der Burg von Kelana in Phrygien, aus welcher ein Fluss Marsyas oder Katarrhaktes hervorbricht. bing ein Schlauch, der Schlauch des Marsyas bei den Phrygern genannt, sofern Marsyas, wie der griechische Silenos, ein Damon der saftstrotzenden Natur war. Wenn aun ein Hellene oder ein hellenisch gebildeter Phryger den Schlauch sah, so musste ihm klar werden, wie Marsyas geendet; hier hing ja noch seine abgesogene, schlauchähnliche Haut: Apollon hat ihn schinden lassen. In allem diesem ist keine willkärliche Dichtung; es konnten Viele darauf kommen, und wenn es Einer zuerst aussprach, so wulste er, daß die Andern, von denselben Vorstellungen genährt, keinen Augenblick an der Richtigkeit der Sache zweifeln würden. - Der Hauptgrund, warum die Mythen in der Regel in ihrer Entstehung so wenig einfach sind, liegt darin, dass sie großentheils gar nicht auf Einen Schlag entstanden sind, sondern sich allgemach und successiv, anter der Einwirkung gar verschiedenartiger, äußerer und innerer Zustände und Ereignisse, deren Eindräcke die im Munde des Volks fortlebende, durch keine Schrift befestigte und erstarrte, immer hewegliche Tradition sämmtlich aufnahm, im Laufe langer Jahrhunderte [in wiefern diess auch bei einem großen Theile der N. T.lichen Mythen zutreffe, wird unten gezeigt werden] zu der Gestalt, in welcher wir sie nun erhalten, ausgebildet haher. Diess ist eine ebenso wichtige wie einleuchtende Thatsache, die jedoch bei der Mythenerklärung noch immer häufig übersehen wird; indem man den Mythus wie eine Allegorie betrachtet, welche von Einem auf einmal mit der bestimmten Absicht ersonnen wird, einen Gedanken in die Form einer Erzählung zu verstecken." - Die

Ansicht, welche hier MULLER ausspricht, "das dem Mythus kein individuelles Bewusstsein, sondern ein höheres allgemeines Volksbewusstsein [Bewusstsein einer religiösen Gemeinde] zum Grunde liege," nennt ein competenter Beurtheiler des Müller'schen Werks "die nothwendigste Bedingung eines richtigen Verständnisses des alten Mythus, dessen Anerkennung oder Verwerfung alle Ansichten über Mythologie sogleich von vorne herein in zwei durchaus entgegengesetzte scheide." <sup>8</sup>).

Allerdings indessen ist die Gränzlinie zwischen Absichtslosem und Absichtlichem hier nicht leight zu ziehen. Wo eine Thatsache zum Grunde lag, die im Munde des Volks viel besprochen und gepriesen, im Laufe der Zeiten zum Mythus sich gestaltete, da lässt sich wenigstens für die erste Zeit der Begriff der Dichtung und Absichtlichkeit leicht entfernt halten, indem ein solcher Mythus vorerst gar nicht das Werk eines Einzelnen, sondern ganzer Gemeinschaften und auf einander folgender Geschlechter ist, in welchen die Erzählung von Mund zu Munde ging, und durch unwillkürliches Hinzufügen eines verherrlichenden Zugs durch diesen, eines andern durch jenen Erzähler schneeballartig sich vergrößerte. Mit der Zeit aber finden sich nun allerdings durch solche Sagen begabtere Köpfe zur eigenen poetischen oder religiös-pragmatischen Bearbeitung derselben angeregt, und die meisten mythischen Erzählungen, welche uns aus dem Alterthum aufbehalten sind, wie der troische, der mosaische, Sagenkreis, liegen in dieser überarbeiteten Gestalt uns vor. Hier nun scheint absichtliche Erdichtung sogleich sich einmischen zu müssen: doch auch nur von unrichtigen Voraussetzungen aus. Es ist nämlich unsrer verständigen und kritischen Zeitbildung fast unmöglich, sich in eine Zeit

<sup>8)</sup> Worte Baun's in seiner Recens. von Müllen's Prolegomenen, in Jaun's Jahrbüchern f. Philol. u. Pädag. 1828, 1. Heft, S. 7.

and Bildung surücksuversetsen, in welcher die Phantasie so kräftig wirkte, dass ihre Gebilde in dem Geiste dessen selbst, der sie schuf, sich zu Wirklichkeiten verfesten kennten. Allein die nämlichen Wunder, welche in minder gebildeten Kreisen die Phantusie, thut ja in gebildeten der Verstand. Nohmen wir den nächsten besten pragmatisirenden Historiker der alten oder neuen Zeit, z. B. Livins. Numa, sagt dieser, habe den Römern eine Menge religiöser Gebrägche gegeben, ne luxuriarentur otio animi, and weil er die Religion für das geeignetste Mittel gehaltan habe, multitudinem imperitam et illis seculis rudem im Zaume zu halten. Idem, sagt der Geschichtschreiber weiter, nefastos dies fastosque fecit, quia aliquando nikil cum populo agi utile futurum erat 9). Woher wusste Li-· vias, dass diess die Beweggrunde des Numa waren? Sie waren es in der Wirklichkeit gewiss nicht. Aber Livius glaubte es. Es ist eine Combination seines reflectirenden Verstandes, die ihm aber so nothwendig schien, dass er sie mit voller Ueberzeugung als Wirklichkeit vorträgt. Die Volkssage oder ein alter Dichter hatte sich die Productivität des Numa in Bezug auf religiöse Einrichtungen anders erklärt, nämlich aus Zusammenkunften desselben mit der Göttin Egeria, welche ihm geoffenbart habe, was für Dienste den Göttern die willkommensten seien. Man siebt, das Verhältnis ist auf beiden Seiten ziemlich gleich: wenn die letztere Erzählung Einen Urheber hat, so meinte dieser, das geschichtlich Gegebene nur durch die Voraussetzung einer Zusammenkunft mit einem höheren Wesen, wie Livius nur durch die Unterlegung politischer Absichten, erklären zu können; jener hielt das Product seiner Phantasie, wie dieser die Combination seines Verstandes, für Realität 10).

<sup>9) 1, 19.</sup> 

<sup>10)</sup> Auf ähnliche Weise zeigt Groner, S. 26f, wie jeder Ge-

Man wird die Möglichkeit bewustloser Erdichtung. selbst wenn bestimmt ein Einzelner als Urheber hervortritt, vielleicht zugeben, wo das Mythische nur in der Ergänzung und Ausschmückung eines gegebenen Geschichtlichen durch einzelne unhistorische Züge besteht; wo hingegen die ganze Erzählung erdichtet, und ein geschichtlicher Kern gar nicht zu finden ist, wird man fortfahren zu behaupten, dass hier die Annahme bewusstloser Dichtung 11) unmöglich sei. Mag es sich in dieser Hinsicht mit der auswärtigen Mythenbildung verhalten wie es will: bei der N. T. lichen wenigstens lässt sich anschaulich machen, wie gerade diese Art von Dichtungen über Jesum am leichtesten ohne Bewusstsein entstehen konnte. Die messianische Erwartung war schon lange vor Jesu Zeit im israelitischen Volk erwachsen, und eben damals sur größten Reife und Ausbildung gediehen. Nun war sie schon von Anfang an keine gans unbestimmte gewesen, sondern durch mehrere Momente bestimmt und umschrieben. Einen Propheten, wie er gewesen, hatte angeblich Moses seinem Volke verheißen (5. Mos. 18, 15: בביא מקרבק מאַדוך כָמני יָקים לְדְּ יְהוָה אֶלֹנִיךְ), and diese Stelle warde zu jener Zeit vom Messias verstanden (A. G. 3, 22. 7, 37). Daher der rabbinische Grundsatz: כניאל ראשון כן נואל אַרֵוֹן; was dann auch in einzelnen Zügen ausgeführt wurde, die man vom Messias nach dem Vorbilde des Moses erwartete 12). Der Messias sollte ferner aus dem Geschlechte

lehrte, der eine nicht mehr nach allen Beziehungen bekannte Vergangenheit darzustellen unternehme, unbewusst Mythen bilde.

<sup>11)</sup> Das Vergnügen, an dem Ausdruck: bewusstlose Dichtung, als einem "Widerspruche in terminis", sich zu stossen (Mack, Bericht über D. Strauss kritische Bearbeitung des L. J., S. 3.), will ich dem Berichterstatter auch in dieser Auflage lassen.

<sup>12)</sup> Midrasch Koheleth f. 73, 3. (bei Schöttern, horae hebraicae

Davids kommen, als ein swelter David dessen Thron in Besits mehmen (Matth. 22, 42; Luc. 1, 32; A.G. 2, 30): deher erwartete man sur Zeit Jesu, dass er, wie David, in dem kleinen Bethlehem geboren werden würde (Joh. 7, 42; Matth. 2, 5 f.). In jener mosaischen Stelle war der vermeintliche Messias als Prophet bezeichnet; wie er denn auch seinem Begriffe nach die Spitze und der Schluss des Prophetenthums war. Nun aber waren die Propheten in der alten Nationalsage durch die wunderbarsten Thaten and Schicksale verherrlicht. Wie konnte man von dem Messias Geringeres erwarten? Musste nicht sein Leben schon sum Voraus mit dem Herrlichsten und Bedeutendsten aus dem Leben der Propheten geschmückt werden? Musste ihm nicht die Volkserwartung ebenso an der Lichtseite des Lebens der Propheten Antheil geben, wie später der erschienene Messias, Jesus, seine und seiner Anhänger Leiden als Antheil an der Nachtseite des Schicksals der Propheten auffalste (Matth. 23, 29 ff. Luc. 13, 33 ff., vgl. Matth. 5, 12:? Hatten Moses und die Propheten alle vom Messias geweissagt (Joh. 5, 46. Luc. 4, 21. 24, 27); so lag es, bei der typologischen Richtung des jüdischen Volkes, nahe genug, wie ihre Aussprüche als Weissagungen,

et tahmudicae. 2, S. 251 f.) R. Berechias nomine R. Isaaci dixit: Quemadmodum Goël primus (Moses), sic etiam postremus (Moses) comparatus est. De Goële primo quidnam scripiura dicit? Exod. 4, 20.: et sumsit Moses uxorem et fities, eosque asino imposuit. Sic Goël postremus, Zachar. 9, 9:: pauper et insidens asino. Quidnam de Goële primo nosti? Is descendere fecit Man, q. d. Exod. 16, 14.: ecce ego pluere faciam vobis panem de coelo. Sic etiam Goël postremus Manna descendere faciet, q. d. Ps. 72, 16.: erit multitudo frumenti in terra. Quomodo Goël primus comparatus fuit? Is ascendere fecit puteum: sic quoque Goël postremus ascendere faciet aquas, q. d. Joel 4, 18.; et fons e domo Domini egradietur, et torrentem Sittim trrigabit.

so ihre Thaten und Schicksale als Vorbilder für den Messias zu betrachten. Endlich aber wurde die messianische Zeit überhaupt als eine Zeit der Zeichen und Wunder erwartet. Die Augen der Blinden sollten aufgethan, die Ohren der Tauben eröffnet werden, der Lahme sollte hüpfen, und die Zunge des Schwerredenden Gott preisen (Jes. 35, 5 f. 42, 7. vgl. 32, 3. 4.). Diefs, zunächst zum Theil blofs bildlich gemeint, wurde bald eigentlich verstanden (Matth. 11, 5. Luc. 7, 21 f.), und auch hiedurch das Messiasbild schon vor dem Erscheinen Jesu immer mehr in das Einzelne gezeichnet 13). So waren manche Sagen über Jesum nicht erst neu zu erfinden, sondern nur von dem in der Volkshoffnung lebenden Messiasbilde, in welches selvst sie, vielfach umgeformt 14), größtentheils

<sup>13)</sup> Tanchuma f. 54, 4. (bei Schöttern a. a. O. S. 74.): R. Acha nomine R. Samuelis bar Nachmani dixit: Quaecumque Deus S. B. facturus est לעתיך לבא (tempore messiano) ea jam ante fecit per manus justorum בעולם. הזה (seculo ante Messtam elapso). Deus S. B. suscitabit mortuos, id quod jam ante fecit per Eliam, Elisam et Ezechielem. Mure exsiccabit, prout per Mosen factum est. Oculos caecorum aperiel, id quod per Elisam fecit. Deus S. B. futuro tempore visitabit steriles, quemadmodum in Abrahamo et Sara fecit. Wenn allerdings diese Stelle unmittelbar etwas über die A. T. lichen Gottesmänner aussagt, dass nämlich die Wunder der messianischen Zeit schon in der ihrigen sich finden (HOFFMANN, S. 112.): so ist diess doch nur eine Zurückwendung zu der Quelle, aus welcher jene Züge des Messiasbildes grösserntheils ursprünglich geflossen waren. Die Erwartung der allgemeinen Todtenerweckung hatte allerdings ihre eigene Quelle; dass die Augen der Blinden sollten geöffnet werden, mag durch Jes. 35, 5. 42, 7. veranlasst sein: aber dass dieser Zug sofort eigentlich genommen, und dass namentlich Austrocknung des Meeres erwartet wurde, lässt sich doch nur als Nachbildung der A. T. lichen Mythe erklären.

<sup>14)</sup> Dass die A. T. liche Sage, auch ohne Beziehung auf den

aus dem A. T. gekommen waren, auf Jesum überzutragen 15) und nach dem Geiste seiner Persönlichkeit und Lebre zu bestimmen: und hiebei konnte es nun leichter als irgend sonst geschehen, dass derjenige, welcher etwa zuerst einen solchen Zug in die Verkündigung von Jesu hineintrug, selbst glaubte, dass sich dies wirklich mit ihm zugetragen habe, nach folgendem Schlusse: Mit dem Messias muß sich das und das begeben; Jesus war der Messias: folglich wird sich jenes eben mit ihm begeben haben 16).

Freilich eben von dem Untersatze, kann man sagen, das Jesus der Messias gewesen, würden seine Zeitgenossen sich um so weniger haben überzeugen können, je be-

Messias, in der späteren Zeit manche Um- und Weiterbildung, erfuhr, und folglich aus der theilweisen Unähnlichkeit der Erzählungen von Jesu mit denen von Moses und den Propheten um so weniger geschlossen werden darf, dass jene sich nicht aus diesen haben entwickeln können, erhellt z. B. aus der Vergleichung von Stellen wie A. G. 7, 22. 53. und der entsprechenden Abschnitte bei Josephus, Antiq. 2. u. 3., mit der Erzählung des Exodus über den Moses. Ferner vergl. mit der biblischen Erzählung über Abraham Antiq. 1, 8, 2.; über Jakob 1, 19, 6.; über Joseph 2, 5, 4.

<sup>15)</sup> Grorer, S. 125.: "Denke man sich die feste Ueberzeugung, die unter den Jüngern bestand, dass Alles, was von dem Messias im A. T. geweissagt worden wäre, nothwendig in der Person ihres Meisters erfüllt sein müsse; denke man sich dabei, dass Vieles in dem Leben Christi schon leerer Raum geworden war: so sieht man gar keine andere Möglichkeit ein, als dass jene Vorstellungen sich verkörpern mussten, und dass so die Mythen entstanden, die wir finden. Ja, wäre selbst durch die Ueberlieferung noch eine wahrere Vorstellung von dem Leben Jesu möglich gewesen: diese Ueberzeugung hätte in ihrer Stärke sie überwinden müssen."

<sup>16)</sup> Vergl. über einen ähnlichen Schluss griechischer Dichter O. Müllen, Prolegomena, S. 87.

stimmter die Erwartung wunderbarer Thaten und Schicksale des Messias in der allgemeinen Vorstellung gegeben war, wenn er dieser Erwartung nicht wirklich genügt hatte. Allein aller derjenigen Züge, welche für Wunder angesehen zu werden sich eigneten, wird auch die folgende Kritik das Leben Jesu nicht entkleiden: was aber noch fehlte, das ersetzte, so lange er lebendig gegenwärtig war, der übermächtige Eindruck seiner Persönlichkeit und Rede, welcher ein ängstliches Reflectiren auf alle Seiten jenes messianischen Massstabes nicht aufkommen ließ; auch wurde er theils nur sehr allmählig in größeren Kreisen als der Messias anerkannt, theils mag sich das Volk schon su seinen Lebzeiten manches Abenteuerliche von ibm erzählt haben (vgl. Matth. 14, 2); nach seinem Tode aber lag in dem, wodurch auch immer entstandenen, Glauben an seine Auferstehung mehr als hinreichende Ueberzeugungskraft für seine Messianität: so dals das übrige Wunderbare in seinem Leben nicht als Grund des Glacbens an dieselbe vorausgesetzt zu werden braucht, sondern als Ersengniss aus diesem Glauben hergeleitet werden kann.

Keineswegs soll jedoch jene Unbewustheit und Ahsichtslosigkeit auf alle und jede A. u. N. T.liche Erzählungen ausgedehnt werden, welche wir als unhistorisch betrachten müssen. Bei allen Sagenkreisen, zumal wenn sich ein patriotisches oder religiöses Parteiinteresse damit verknüpft, und wenn sie Gegenstände freier dichterischer oder sonstiger schriftstellerischer Behandlung werden, mischt sich auch bewuste und absichtliche Dichtung ein. So wenig die Urheber der homerischen Gesänge gerade alles und jedes Einzelne, was sie von Göttern und Heroen ersählten, für wirklich so vorgefallen halten konnten; so wenig der Verfasser der Chroniken ganz ohne Bewuststein darüber gewesen sein kann, dass er in der Abweichung von den Büchern Samuels und der Könige manche spätere

Verhältnisse in die frühere Zeit übertrug; oder der Verfasser des Buchs Daniel 17), dass er dessen Geschichte der des Joseph, seine Weissagungen aber dem Erfolge nachbildete: ebenso wenig möchte sich diess von allen unhistorischen Erzählungen der Evangelien, wie z. B. vom ersten Kapitel des dritten, und manchen Darstellungen im vierten Evangelium, behaupten lassen. Aber eine Dichtung, wenn sie auch nicht absichtslos ist, kann darum doch immer noch arglos sein. Ganz dasselbe Verhältnis zwar, wie bei eigentlichen Gedichten, findet hier nicht statt, da der eigentliche Dichter nicht, wie die voraussetzlichen Urheber

<sup>17)</sup> Die Vergleichung der ersten Kapitel dieses Buchs mit der Geschichte des Joseph in der Genesis gibt eine belehrende Anschauung von der Tendenz der späteren hebräischen Sage und Poesie, neuere Verhältnisse nach dem Vorbilde von älteren zu gestalten. Wie Joseph nach Aegypten: so wird Daniel nach Bahylon gefangen abgeführt (1, 2); er muss seinen Namen ändern (V. 7.), wie Joseph; Gott gibt ihm, dass ihm der מַרִים שַׂר הַמַּבַּחִים, wie jenem der מַרִים שַׂר הַמַּרִיסִים, günstig wird (V. 9.); er enthält sich der Verunreinigung durch den Genuss von des Königs Speisen und Getränken, welche ihm aufgedrungen werden (V. 8ff.): zur Zeit des Antiochus Epi. phanes eine ebenso verdienstliche Entsagung, wie die des Joseph gegenüber der Frau des Potiphar; er macht sich hierauf, wie Joseph, durch Deutung eines Traums, den der König gehabt hat, und über welchen ihm seine קרְעוֹפֶנים keine Auskunft zu geben wissen, diesem bemerklich (K. 2.); wobei die Darstellung, dass Daniel nicht nur die Bedeutung, sondern den Traum selbst, der dem Könige entfallen war, anzugeben im Stande ist, als abenteuerliche Uebertreibung dessen, was Joseph leistete, erscheint. Merkwürdigerweise hat sofort hei Josephus die Geschichte Daniels wieder auf die des Joseph zurückgewirkt; wie Nebukadnezar den Traum, und die nach Josephus ihm zugleich geoffenbarte Deutung: so hat nach demselben auch Pharao die ihm mit dem Traume gezeigte Deutung vergessen. Antiq. 2, 5, 4.

mancher biblischen Dichtungen, voraussieht und beabsichtigt, dass sein Gedicht als Geschichte werde genommen werden: aber ehen das ist zu erwägen, dass im Alterthum. namentlich im hebräischen, und besonders in religiös aufgeregten Kreisen dieses Volkes, Geschichte und Dichtung, wie Poesie und Prosa überhaupt, noch nicht so bestimmt, wie jetzt unter uns, geschieden waren. Es hat hiemit eine Ahnliche Bewandtniss, wie mit der Thatsache, dass namentlich unter den Juden und ältesten Christen die achtungswerthesten Schriftsteller ihre Werke angesehenen Namen unterschoben, ohne hiebei einer Unwahrheit und Täuschung sich bewußst zu sein. - Nur die Frage kann hier noch entstehen, ob dergleichen Erdichtungen eines Einzelnen auch noch Mythen zu nennen seien? An sich wohl nicht mit Recht, sondern nur in dem Falle, wenn sie Glauben finden, und in die Sage eines Volks oder einer Religionspartei übergehen; was dann immer zugleich beweist, dass sie vom Verfasser nicht bloss nach eigenen Gedanken, sondern im Zusammenhange mit dem Bewulstsein einer Mehrheit, abgefalst waren 18).

Was oben über die Entstehungszeit mancher evangelischen Mythen bemerkt ist, hat nun aber sein Hauptgewicht in der Hinsicht, als so häufig eingewendet wird, die
Zeit von etlich und dreißig Jahren vom Tode Jesu bis
zur Zerstörung Jerusalems, innerhalb welcher der größere
Theil der evangelischen Erzählungen sich gebildet haben
müsse, und selbst bis in den Anfang des zweiten Jahrhunderts hinein, den längsten Termin für den Ursprung auch
der jüngsten evangelischen Erzählungeu, und zugleich für
die schriftliche Abfassung unsrer Evangelien, sei viel zu
kurz, um die Entstehung eines so reichen Mythenkreises
innerhalb derselben denkbar zu finden 19). Er ist nämlich

<sup>18)</sup> So auch J. Müller, theol. Studien u. Kritiken, 1836, 3, S. 839 ff.

<sup>19)</sup> So fast alle Beurtheiler der ersten Auflage.

anch seinem größten Theile nach nicht erst in dieser Zeit entstanden, sondern seine erste Grundlage, die A. T. liche Mythe, schon vor und nach dem babylonischen Exil; die Uebertragung auf den erwarteten Messias und deingemäßse Umbildung ging in den Jahrhunderten von da bis auf Jesum vor sich: so daß für die Zeit von dem Zusammentritte der ersten Gemeinde bis zur Entstehung der Evangelien mur noch die Uebertragung der größtentheils schon gebildeten messianischen Sagen auf Jesum, sammt der Modification derselben im christlichen Sinne und nach den individuellen Verhältnissen Jesu und seiner Umgebung, äbrig blieb; während nur verhältnißmäßig wenige orst völlig nen zu bilden waren.

## S. 15.

Begriff und Arten des evangelischen Mythus.

Aus allem Bisherigen ergibt sieh nun der bestimmte Sinn, in welchem wir den Ausdruck: Mythus, für gewisse Theile der evangelischen Geschichte gebrauehen; zugleich mögen die verschiedenen Arten und Abstufungen des Mythischen, welchen wir in dieser Geschichte begegnen dürften, hier vorausnahmsweise aufgeführt werden.

Evangelischen Mythus nennen wir eine solche, auf Jesus unmittelbar oder mittelbar sich besiehende Erzählung, welche und so weit wir sie nicht als Abdruck einer Thatsache, sondern als Niederschlag einer Idee seiner frühesten Anhänger betrachten dürfen. — Der Mythus in diesem Sinne wird uns auch hier, wie auf anderen Gebieten, theils rein für sich, als Substanz der Erzählung, theils als Accidenz an wirklicher Geschichte, begegnen.

Der reine Mythus im Evangelium wird zwei Quellen haben, die aber in den meisten Fällen nur mit abwechselndem Uebergewichte des einen oder des andern Zuflusses zur Mythenbildung zusammenwirken werden.

Das Leben Jesu 3te Auft. 1. Band

Die eine dieser Quellen ist, wie bereits erwähnt, die schon vor und unabhängig von Jesu unter dem jüdischen Volke vorhandene Messiaserwartung nach ihren einzelnen Zügen; die andere der eigenthümliche Eindruck, welchen Jesus, vermöge seiner Persönlichkeit, seines Wirkens und Schieksals, hinterliefs, und durch welchen er die Messiasidee seines Volkes modificirte. Fast ganz aus der ersteren Quelle - aus der andern nur mit dem Zuge vermehrt. dafs die Erscheinenden mit Jesu von seirem Ausgange sich unterredet haben - ist u. B. die Verklärungsgeschichte geslossen; wogegen zu der Erzählung vom Zerreissen des Vorhangs beim Tode Jesu die Stellung den Hauptanstofs geliefert zu haben scheint, welche sieh Jesus selbst, und nach ihm seine Gemeinde, zum jüdischen Tempeldienste gegeben hatte. Ist schon hier etwas Historisches, nur aber ein bloß allgemeiner Zug des Charakters, der Verhältnisse u. dgl., die Quelle der mythenbildenden Idee: so werden wir ebensobald auf den Boden des

Mythus an der Geschichte versetzt, als ein bestimmter einzelner Vorfall die Grundlage ist, deren sich die Begeisterung bemächtigt, und sie aus der Idee von Christus heraus mit mythischen Bildungen umschlungen hat. Eine solche Thatsache ist bald eine Rede Jesu: wie die von den Menschenfischern, dem unfruchtbaren Feigenbaume, welche jetzt in Wundergeschichten verwandelt vor uns liegen; bald eine wirkliche Handlung oder Begeben-heit aus seinem Leben: wie z. B. die mythischen Züge in der Taufgeschichte auf eine solche aufgetragen sind, oder wie einzelnen Wundergeschichten natürliche Begebenheiten zum Grunde liegen mögen, welche sofort die Erzählung theils in eine übernatürliche Beleuchtung gesteilt, theils mit wunderhaften Zügen ausgestattet hat.

Während die bisher aufgeführten Bildungen sämmtlich, auch nach der neuen, schärferen Begriffsbestimmung von George, mit Recht als Mythen beseichnet werden, sefore von dem Unhisterischen an ihnen, sei es nur allmählig in der Ueberlieferung, eder bestimmt durch Einem
Urheber gebildet worden, jedesmal die Idee der Ausgangspunkt ist: se mag nun allerdings für seiche Partien, in
welchen Unbestimmtheit und Lückenhaftigkeit, Missvertund und Umdeutung, Vermischung und Verwirrung, wie
sie beim Hindurehgunge durch längere mündliche Ueberlieferung sieh einsufinden pflegen, oder umgekehrt eine
Anschauliehteit und Ausmalung sieh bemerken lassen, die
suf einem gleichen Ursprung hinsudeuten scheinen — für
welche Partien mag allerdings die Benennung des Sagenhaften angumessener sein.

Von beidem, dem Mythischen wie dem Sagenhaften, ist endlich dasjenige zu unterschelden, was einerseits ohne einer bestimmten Idee zu dienen, und andrerseits ohne aus der Ueberlieferung sieh berzuschreiben, zein als individuelle, zur Veranschaultehung, Verknüpfung, Steigerung u. def. dienende, Zuthat des Schriftsteilers erscheint.

Fiter war es nur um Aufzählung der verschiedenet Formen des Unhisterischen an der evangelischen Geschichte zu than: dem Historischen, welches sie daneben in reiehrnt Maße noch enthält, ist hiemit nichts vergeben.

## S. 16.

Briterien des Unhistorischen in der evangelischen Erzählung.

Let bisher nach äußeren wie inneren Gründen die Möglichkeit des Mythischen und Sagenhaften in den Evangelien dargethan, und dessen Begriff und Arten bestimmt: so fragt sich schliefslich noch, wie sein wirkliches Vorbandensein im einzelnen Falle sich erkennen lasse?

Der Mythus, wie er selbst die zwei Seiten an sich hat, erstlich nicht Geschichte, sondern zweitens eine aus der Geistesrichtung einer gewissen Gemeinschaft hervorgegangene Dichtung zu sein: so wird er eben auch an diesen zwei Seiten, mithin einerseits an negativen, andrerseits an positiven Kriterien, als solcher sich erkennen lassen 1).

- I. Dass ein Bericht nicht historisch, etwas Erzähltes nicht so geschehen sein könne, wird sieh vor Allem daran erkennen lassen, wenn es
- 1) mit den bekannten und sonst überali geltenden Gesetzen des Geschehens unvereinbar ist.

Zu diesen Gesetzen gehört es nun vor Allem, daß. ebensowohl richtigen philosophischen Begriffen, als aller beglaubigten Erfahrung zufolge, in die Kette der bedingten Ursachen niemals die absolute Causalität mit einzelnen Acten eingreift, indem sie vielmehr eben nur in der Hervorbringung der Gesammtheit endlicher Ursächlichkeiten and ihrer Wechselwirkung sich offenbart. Wo uns demnach ein Bericht eine Erscheinung oder Begebenheit meldet, mit der ausdrücklichen oder zu verstehen gegebenen Behauptung, dass sie unmittelbar durch Gott selbst (Theophanien, Himmelsstimmen u. dgl.) oder durch menschliche Individuen in Folge übernatürlicher Ausrüstung durch ihn (Wunder, Weissagungen) herbeigeführt worden seien: da haben wir insoweit keine historische Relation anzuerkennen. Und sofern überhaupt die Einmischung von Wesen einer höheren Geisterwelt in die menschliche sich theils nur in unverbürgten Berichten findet, theils mit richtigen Begriffen unvereinbar ist: so kann auch was von Engel- und Teufels- Erscheinungen und Einwirkungen berichtet wird, unmöglich geschichtlich genommen werden.

Ein weiteres Gesets, das wir bei allem Geschehen beobachten können, ist das der Succession, wernach auch bei den gewaltsamsten Epochen und schnellsten Veränderungen dennoch Alles in einer gewissen Ordnung und

<sup>1)</sup> Vergl., ausser den §. 8. angesührten älteren Schriften, noch von Bomza, die Genesis, S. XVII, und besonders Gzonez, Mythus und Sage, S. 91 ff.

Folge, in ailmähligem Wachsthum und Abnehmen vor sich geht. Wird uns demnach von einem großen Individuum gesagt, dasselbe habe das Außehen, das es im Mannesalter hervorbrachte, bereits bei seiner Geburt und in den ersten Kinderjahren gemacht; wird von seinen Anhängern ersählt, sie haben ihn beim ersten Anblick schen als denjenigen, der er war, erkannt; wird nach seinem Tede deren Außehwung von tiefster Niedergeschlagenheit zur höchsten Begeisterung als Werk einer einzigen Stunde gefaßt: so mässen wir mehr als zweifelhaft werden, ob wir hier Geschichte vor uns haben.

Endlich kommen hier alle psychologischen Gesetze in Betracht, welche es unwahrscheinlich machen, dass ein Mensch gegen alle menschliche, oder doch gegen seine sonstige Art und Weise empfunden, gedacht und gehandelt haben sollte; wie z. B. wenn die jüdischen Synedristen der Aussage der an Jesu Grab gestellten Wächter, dass er auferstanden sei, Glauben geschenkt, und, statt sie zu beschuldigen, sie werden wohl im Schlase sich seinen Leichnam haben stehlen lassen, sie bestochen haben sollen, eben diess aussusprengen. Auch das gehört hieher, dass, allem Gesetzen des menschlichen Erinnerungsvermögens nach, Reden, wie die Jesu im vierten Evangelium, nicht treu behalten und wiedergegeben sein können.

Allerdings geht oft Manches, besonders in und durch geniale Persönlichkeiten, plötzlicher vor sich, als man erwarten sollte, und wie oft handeln die Menschen inconsequent und charakterlos: desswegen werden die zwei letzteren Punkte mit Vorsicht und nur in Verbindung mit andern als Kriterien des Mythischen zu gebrauchen sein.

2) Doch nicht allein mit den Gesetzen des Geschebens, auch mit sich selbst und mit anderen Berichten darf eine Relation nicht im Widerspruch stehen, wenn sie gesehiehtliche Geltung ansprechen will.

Am entschiedensten ist der Widerspruch als contra-

dictorischer, wenn die eine Relation sagt, was die andre läugnet: wie wenn die eine Erzählung Jesum ausdrücklich erst nach der Verhaftung des Täufers in Galiläa auftreten läßet, die andre aber, nachdem Jesus schon längere Zeit in Galiläa sowohl als in Judäa gewirkt hatte, bemerkt, Johannes sei noch nicht in das Gefängniß geworfen gewesen.

Stellt hingegen der zweite Bericht statt dessen, was der erste gibt, schlechtweg etwas Anderes hin: so betrifft der Widerspruch entweder mehr formelle Punkte, wie Zeit (Tempelreinigung), Ort (früherer Aufenthalt der Eltern Jesu), Zahl (Gadarener, Engel am Grabe), Namen (Matthäus und Levi); oder aber die Materie der Begebenheiten selbst. In dieser Binsicht erscheinen bald Charaktere und Verhältnisse in der einen Erzählung ganz anders. als in der andern: wie wenn z. B. nach dem einen Referenten der Täufer Jesum als den zum Leiden bestimmten Messias erkannt, nach dem andern an seinem leidenden Verbelten Austofs genommen haben soll; bald wird ein Vorfall anf swei oder mehrerlei Weisen dargestellt, wovon doch nur die eine der Wirklichkeit gemäß sein kann: wie wenn nach dem einen Berichte Jesus seine ersten Jünger am galiläischen See von den Netsen weg berufen, nach dem andern in Judaa und auf dem Wege nach Galiläa gewonnen haben soll. Auch das lässt sich hieher ziehen, wann Begebenheiten oder Reden als sweimal vorgekommen nebeneinandergestellt werden, welche einander so ähnlich sind, dass man nicht annehmen kann, sie seien öfter als nur Einmal gesprochen worden eder vorgefallen.

Es fragt sich, wiesern zu den Widersprüchen der Berichte auch das zu zählen ist, wenn der eine von etwas schweigt, was der andere meldet? An sich und ohne Weiteres gilt ein solches argumentum ex silentio gewis nicht; wohl aber dann, wenn sich beweisen läst, dass der andre Referent, wenn er von der Sache gewust,

sie hätte berühren, und wenn sie vorgefallen, von ihr wissen müssen.

- 11. Positiv als Sage und Dichtung ist sine Erzählung theils an der Form, theils am Inhalte zu erkaunen.
- 1) Ist die Form poetisch, weebeeln die Handeladen hymnische Reden, länger und begeisterter, als sich von ihrer Bildung und Situation erwarten läset: so sind wen nigstens diese Reden nicht als historisch anzuschen. Die Abwesenheit dieses formellen Merkmals übrigens beweist noch keineswegs den historischen Charakter einer Erzählung, da der Mythus die einfachste, scheinbar ganz historische, Form liebt. Hier kommt dann Alles auf den lahalt an.
- 2) Stimmt der Inhalt einer Erzählung auffallend ausammen mit gewissen, innerhalb des Kreises ihrer Entstebung geltenden Vorstellungen, welche selbet eher darnach ausschen, aus vorgefalsten Meinungen, als nach der Erfahrung gebildet zu sein: so wird ein mythischer Ursprung der Erzählung je nach Umständen mehr oder weniger wahrscheinlich. Schon das, dass wir wissen: die Juden machten große Männer gerne zu Kindern lange unfruchtbar gewesener Mütter, muss misstrauisch machen gegen die geschichtliche Wahrheit der Angabe, dass diese bei Johannes dem Täufer der Fall gewesen; dass uns bekannt ist: die Juden sahen in den Schriften ihrer Propheten und Dichter überall Weissagungen, und im Leben der früheren Gottesmänner überall Vorbilder auf den Messias. gibt ups die Vermuthung an die Hand, was im Leben Jesu tentlich nach solchen Aussprüchen und Vorgängen abgeschattet ist, möchte wohl eher Mythe als Geschichte sein.

Die einfacheren Kriterien des Sagenhaften und des vom Schriftsteller Hiuzugethauen bedürfen nach dem, was im verigen S. darüber bemerkt worden ist, keiner besondern Ausführung mehr.

Doch, jeden dieser Gründe einerseits, und jede

eyangelische Erzählung andrerseits, einzeln für sich genommen, würden wir in den wenigsten Fällen weiter als bis zu bloßer Möglichkeit und Wahrseheinlichkeit eines unhisterischen Charakters der Berichte kommen. Um größere Sicherheit des Resultates herbeizuführen, müssen erstlich mehrere jener Gründe zusammentreffen. Die Gesehichte mit den Magiern und dem Kindermorde zu Bethlehem stimmt zwar auffallend mit der jüdischen Vorstellang von dem durch Bileam geweissagten Messiasstern und mit dem Vorbilde des pharaonischen Blutbefehls überein: doch darum allein könnte sie noch nicht sieher für mythisch ausgegeben werden. Nun kemmt aber dazu, daß das vom Stern Erzählte den Naturgesetzen, die angebliche Handlungsweise des Herodes den psychologischen widerspricht; dass von dem Blutbad in Bethlehem der sonst ther Herodes se ausführliche Josephus mit allen andern Geschichtsquellen schweigt, und dass der Magierbesuch sammt der Flucht nach Aegypten in dem einen, und die Darstellung im Tempel in dem andern Berichte sich gegenseitig ausschließen. Wo auf diese Weise alle Arten von Kriterien des Mythischen zusammentreffen, da ist das Resukat gewils; sonst um so sicherer, je mehrere und stärkere sich zusammenfinden.

Zweitens aber hätte vielleicht eine Erzählung, für sich genommen, nur schwache oder gar keine Merkmale des Ungeschichtlichen: sie hängt aber mit andern zusammen, oder ist doch von demselben Referenten berichtet wie andere, welche durch entscheidende Gründe in das mythische oder sagenhafte Gebiet verwiesen werden, und einen verdächtigenden Widerschein auch auf sie zurückwerfen. So kommen auch in jeder, noch so wunderhaften, Erzählung Züge vor, die an sich wohl historisch sein könnten, aber ihrer Verbindung mit dem Uebrigen wegen gleichfalls zweifelhaft werden müssen.

Doeh diels greift gewissermaßen der Frage vor, wel-

che hier schließlich noch sich stellt, eb nämlich die Kriterien des Ungeschichtlichen eben nur diejenigen Züge einer Erzählung, an welchen sie sich unmittelbar finden, eder auch die übrigen, und eb der Widerspruch zweier Berichte nur den einen, oder beide zugleich, als unhistorisch kennbar mache? Dies ist die Frage nach der Gränslinie des Historischen und Unhistorischen, — die schwierigste auf dem ganzen Gebiete der Kritik?).

Für's Erste, wenn zwei Erzählungen sich ausschlieson, so ist hiedurch allerdings zunächst nur die eine als unhistorisch erwiesen; denn nur sofern die eine Plats faden sell, mus die andre weichen, weicht aber jene, se kann diese Platz finden. Se ist es in Bezug auf den früheren Wohnort der Eltern Jesu nicht unrichtig, mit Aussehliesung des Matthäus, der deutlich Bethlebem als selehen voraussetst, nach Lukas Nazaret dafür ansunehmen, und aberhaupt von awei unvereinbaren Berichten denjenigen, welcher weniger als der andere den natürlichen u. a. Gesetzen widerstreitet, oder gowissen Volksand Parteimeinungen entspricht, als den historischen vorsasieben. Näher betrachtet jedoch: se gut die eine Ersahlung erdichtet sein kann, ist diess auch bei der andera möglich; das Verhandensein Einer mythischen Bildung sber einen gewissen Punkt zeigt, dass die Dichtung in Besug auf denselben thätig war (man denke nur an die Genealogien), und es wird, dass der eine von zwei solchen Berichten geschichtlich sei, in letzter Beziehung doch nur durch den Zusammenhang oder die Zusammenstimmung desselben mit anderweitig verbürgten Stücken sicher zu entscheiden sein.

Die Theile Einer und derselben Erzählung anlan-

Hiezu vergl. Tholuck: Ueber das Verhältniss der Differenzen im Detail zur Wahrheit im Ganzen; Glaubwürdigkeit u. s. f., S. 457 ff.

gend, könnte man an sich glauben, unhistorisch sei zwar z. B. das, dass der Maria ein Engel angekündigt haben sell, sie werde den Messias gebären: desswegen konnte aber doch so viel wahr sein, dass Maria vor der Geburt Jesu diese Hoffnung hatte. Allein was sollte alsdann diese Erwartung in ihr rege gemacht haben? Wir sehen: ungeschichtlich ist auch das, was, für sich wohl denkbar, mit etwas Undenkbarem so zusammenhängt, daß sich ohne dieses kein Grund von jenem denken lässt. Oder, wenn eine Handlung Jesu als Wunder erzählt ist, so köunte, das Wunderhafte abgezogen, das Uebrige sich doch so, als gaus natürliches Ereigniss, sugetragen haben. Diess mag bei einigen Wundergeschichten, wie namentlich den Dämonenaustreibungen, mit einiger Einschränkung denkbar sein. Aber bei diesen nur desswegen, weil hier eine so schnelle und nur durch ein paar Worte vermittelte, Kur, wie sie der Evangeliet beschreibt, psychologisch nicht undenkbar ist, also dessen Erzählung im Wesentlichen unangetastet bleibt. Anders z. B. bei der Heilung des Blindgeborenen. Wer hier eine natürliche Heilung annimmt, muss diese zugleich so successiv sich denken, dass dadurch die evangelische Ersählung, welcher zufolge die Sache plötzlich erfolgt ist, als wesentlich unrichtig kingestellt wird, wodurch dann die Bürgschaft auch für den etwanigen natürlichen Rest wegfällt, der überdiess nicht ohne willkürliche Vermuthungen herausgofunden werden kann.

Was in solchen Fällen das Entscheidende ist, wird aus folgenden Beispielen hervorgehen. Dass, als Maria zu der schwangeren Elisabet eintrat, dieser das Kind im Leibe sich bewegt, der Geist sie ergriffen, und sie die Maria als Messiasmutter begrüßt haben soll, hat sichere Kriterien des Unhistorischen gegen sich: desswegen aber könnte, scheint es, Maria wehl einen Besuch bei Elisabet gemacht haben, wobei nur Alles natürlich zugegangen

wäre. In der That jedoch stehen anch nehen der Reise der Verlebten psychologische Schwierigkeiten entgegen, und der ganze Besuch sammt der Verwandtschaft beiden France seigt sich aus dem Bestreben entstanden, die Mutter des Messies mit der des Vorläufers ausemmenauführen. Oder wenn es heißt, die Männer, welche Jesu auf dem Verklärungsberge erschienen, seien Moses und Elias, der Glans, der ihn deselbet umfloß, ein übernatärlicher gewesen: so könnte man auch hier nach Absug. des Wunderbaren noch zwei Männer und eine Morgenbelenchtung übrig behalten. Allein nicht bloss zwei gegebene Manner (deren Person, Absieht und Benehmen überdiels bechst räthselhaft bleibt, wenn sie nicht waren, wefür die Erzählung sie nimmt) su Moses und Elias su machen, sondern die ganze Zusammenkunft zu erdichten, war die Sage durch die umlaufenden Vorstellungen über. das Verhältniss des Massias su jenen beiden veranlasst; and ebenso nicht bloß eine gegebene Beleuchtung (welche aberdiefs, wenn sie eine natürliche war, sehr übertreibend und unrichtig beschrieben wäre) als eine wundervolle zu fassen, sondern sie frei zu schaffen, durch die Erzählung vom leuchtenden Antlitz des Moses.

Hieraus ergibt sich der Kanon: wo nicht bloß die nähere Art und Weise eines Vorgangs kritisch verdächtig, sein äußeres Beiwerk in's Wunderbare gezeichnet ist u. dgl., sondern auch der innere Kern und Grundstock desselben theils undenkbar, theils einer messianischem Vorstellung der damaligen Juden auffallend ähnlich sich zeigt, da muß nicht nur der bestimmte angebliche Hergang der Sache, sondern der ganze Vorfall als solcher für ungeschichtlich gehalten werden. Wo hingegen nur Einzelnes an der Form einer erzählten Begebenheit Kriterien des Unhistorischen gegen sich hat, der allgemeine Inhalt derselben aber nicht, da bleibt wenigstens die Möglichkeit, noch einen geschichtlichen Kern vorauszusetzen;

wiewohi, ob ein solcher wirklich vorhanden sei, und werin er bestehe, sofern es nicht durch anderweitige Combinationen gefunden werden kann, niemals mit Sicherheit su bestimmen ist. Leichter läfst sich bei sagenhaften, oder von dem Schriftsteller ausgeschmückten Erzählungen durch Abzug dessen, was sich als falsche Auschaulichkeit, Uebertreibung u. dgl. verräth, durch Versuche, das Vermischte zu scheiden und die Lücken zu ergänzen, die geschichtliche Grundlage wenigstens annähernd aussondern.

Immer aber wird die Gränzlinie zwischen dem Geschichtlichen und Ungeschichtlichen in Berichten, welche, wie die evangelischen, dieses letztere Element in sich aufgenommen haben, eine schwankende und fließende bleiben; am wenigsten kann man von dem ersten umfassenderen Versuche, die Berichte von kritischem Standpunkte zu bearbeiten, bereits eine scharfgezogene Gränze verlangen; in dem Dunkel, welches die Kritik durch Auslöschem aller bisher dafür gehaltenen historischen Lichter angerichtet, muß das Auge erst durch allmählige Gewöhnung wieder Einzelnes unterscheiden lernen: und wenigstens der Verfasser dieses Werkes verwahrt sich hiemit ausdrücklich dagegen, daß, wo er erklärt, nicht zu wissen, was geschehen sei, ihm die Behauptung untergelegt werde, zu wissen, es sei nichts geschehen.

# Erster Abschnitt. Die Geschichte der Geburt und Kindheit Jesu.

. . A. . /

## Erstes Kapitel.

# Verkündigung und Geburt des Täusers.

### S. 17.

Die Erzählung des Lukas\*) und deren unmittefbare, supranaturalistische Auffassung.

Dem öffentlichen Auftritte Jesu schicken alle unsre Evangelisten den des Täufers Johannes voraus: seinem ersten Eintritt in das Leben den Lebensanfang des Täufers voranzustellen, ist dem einzigen Lukas eigen. Diese Erzählung kann auch von einer, eigentlich nur dem Leben Jesu gewidmeten Betrachtung nicht übergangen werden: theils wegen des engen Zusammenhangs, in welchen schon von vorne herein das Leben des Täufers mit dem Leben Jesu gesetzt wird; theils wegen des Beitrags, welchen der bezeichnete Abschnitt zur Charakteristik der evangelischen Berichte liefert. Denn dass derselbe, sammt dem Uebrigen der beiden ersten Kapitel des Lukas, unächt und spätere Zuthat sei, war eine unkritische Vermuthung Solcher, welche den damals noch neuen mythisehen Standpunkt, den diese Kindheitsgeschichte zu for-

<sup>\*)</sup> Ein für allemal mag hier erinnert werden, dass, wo in den folgenden Untersuchungen kurzweg von Lukas, Matthäus u. s. f. gesprochen wird, immer nur der Verf. des dritten, ersten u. s. w. Evangeliums gemeint ist; unentschieden, ob jeder von ihnen der apostolische Mana dieses Namens, oder ein späterer Unbekannter war.

dern schien, auf des übrige Evangelium ansuwenden sieh scheuten 1).

Ein frommes priesterliches Ehepaar ist in vergeblicher Sehnsucht nach Kindern gealtert: als eines Tages dem Priester beim Räuchern im Heiligthum der Engel Gabriel erscheint, und ihnen in ihren alten Tagen einem Sohn verheifst, der als Gottgeweihter leben, und der wegbereitende Vorläufer des in der messianischen Zeit sein Volk heimanchenden Gottes sein werde. Als Zacharias wegen seines und der Elisabet hohen Alters die Verheissung bezweifelt, wird ihm vom Engel als Zeichen und Strafe sugleich bis zur Erfüllung Stummheit auferlegt. welche wirklich andauert, bis bei der Beschneidung des nunmehr geborenen Sohnes der Vater ihm den vom Engel vorgeschriebenen Namen beilegen soll, worauf er mit wiedererlangtem Sprachvermögen in einen Hymnus ausbricht (Luk. 1, 5-25. 57-80.).

Dass hiemit der evangelische Bericht wirklich eine Reihe äußerer, und zwar wunderbarer, Vorgänge: eine von Gott veranstaltete, durch die Erscheinung eines der höchsten Geister vermittelte Vorherverkündigung des messianischen Vorläufers, eine nicht ohne besondern göttlichen Segen bewirkte Schwangerschaft, und eine auf ausserordentliche Weise sowohl eingetretene als gehobene Stummheit, erzählen wolle, scheint sich zunächst von selbst zu verstehen. Eine andere Frage ist, ob auch wir dieser Ansicht des Berichterstatters beitreten, und uns überzeugen können, dass wirklich der Geburt des Täufers eine solche Reihe von wunderbaren Ereignissen vorangegangen sei?

Den ersten Anstofs, welchen die neuere Bildung an der vorgelegten Erzählung nahm, bildet die Engelerschei-

<sup>1)</sup> S. das Verzeichniss bei Humer, Comm. in Luc., Proleg. p. 247 ff.

nung, theils als solche überhaupt, theils diese in threr besonderen Beschaffenheit. Was das Letztere betrifft, so gibt sich der Engel selbst su erkennen als Γαβοιήλ, ό παρεςτροώς ενώπιον τε θεέ (1, 19.), und hier fand man es nun undenkbar, dass der göttliche Geisterstaat wirklich gerade so beschaffen sein sollte, wie sich die nachexilischen Juden denselben dachten, und dass sogar die Namen der Engel in der Sprache dieses Volkes gegeben sein sollten 2). In der That kommt hier selbst der Supranatgralist auf seinem Boden in einiges Gedränge. nămlich Namen und Rangordnung der Engel, wie sie in unsrer Erzählung vorausgesetzt werden, ursprünglich auf dem Boden der geoffenbarten hebräischen Religion erwachtsen; hätte Moses oder einer der älteren Propheten dieselben festgesetzt: so könnten und müßten sie auf supranaturalistischem Standpunkt als richtig angenommen werden. Nun aber finden sich jene näheren Bestimmungen der Engellehre erst in dem makkabäischen Daniel 3) und dem Apokryphum Tobia ); offenbar in Folge des Einflusses der Zendreligion; wie denn die Juden selbst bezongen, daß die Engelnamen mit ihnen aus Babylon gekommen seien 5). Hieraus ergibt sich eine Reihe für den Suprana-

PAULUS, exeget. Handbuch, 1, a, S. 78 f. 96. BAUER, hebr. Mythol. 2. Bd. S. 218 f.

 <sup>3)</sup> Hier Michael ala הַלְּרִים הָרְאשׁנִים bezeichaet, 10, 15.
 Gabriel, 8, 16. 9, 21.

<sup>4)</sup> Hier Raphaël als ε΄ς ἐν τῶν ἐπτὰ ἀγίων ἀγγέλων, οι — εἰκνορεύον τωι ἐνωπιον τῆς δοξης τῶ ἀγίω (12, 15), fast wie Gabriel bei Lukas, die Zahlbestimmung ausgenommen. Diese ist der Zahl der persischen Amschaspands nachgebildet, vergl. DE WETTE, bibl. Dogmatik, §. 171 b).

<sup>5)</sup> Hieros. rosch haschanah f. 56, 4. (hei Lientroot, horse hebr. et talmud. in IV Evangg., p. 723.): R. Simeon ben Lachisch diett: nomina angelorum ascenderunt in manu Israëlis ex Babylone. Nam antea dietum est: advolavit ad me unus rür Das Leben Jesu 5te Aust. 1. Band.

turalisten Enfserst bedenklicher Fragen. Sind diese Vorstellungen, so lange sie noch bloss bei auswärtigen Völkern waren, falsch gewesen, und erst, als sie zu den Juden übergingen, wahr geworden? oder sind sie von jeher wahr gewesen, und haben also abgöttische Völker eine so hohe Wahrheit früher entdeckt, als das Volk Gottes? Waren jene Völker von besondrer göttlicher Offenbarung ausgeschlossen, kamen sie also durch ihre eigse Vernunft früher auf jene Entdeckung, als die Juden mittelst ihrer Offenbarung: so scheint ja die Offenbarung überslüssig. oder nur negativ, d. h. zur Verhinderung eines zu frühen Bekanntwerdens, wirksam zu sein; nimmt man aber, um dieser Consequenz auszuweichen, lieber auch bei jenen nichtisraelitischen Völkern einen offenbarenden Einfluss Gottes an: so löst sich der supranaturalistische Standpunkt auf, und wir dürfen, da in den sich gegenseitig widerstreitenden Religionen doch nicht Alles geoffenbart sein kann, kritisch auswählend verfahren. Da werden wir es nun einem geläuterten Begriffe von Gott keineswegs angemessen finden, ihn, wie einen menschlichen König, von einem Hofstaat umgeben zu denken; und wenn man sich für das wirkliche Dasein solcher Thronengel so gerne auf die vernünftigerweise anzunehmende Stufenleiter der Wesen beruft 6): so wird hiemit nicht die hebräische Vorstellung gerechtfertigt, sondern ihr eine moderne untergeschoben. Man wäre also auf den Ausweg hingewiesen, eine Anbequemung von Seiten Gottes angunehmen. d. h. dass er einen höheren Geist abgesendet habe mit der Weisung, sich, um bei dem Vater des Täufers Glauben zu finden, der jüdischen Vorstellung gemäß, einen Rang

Seraphim, Seraphim steterunt ante eum, Jes. 6; at post: vir Gabriel, Dan. 9, 21, Michaël princeps vester, Dan. 10, 21.

<sup>6)</sup> Z. B. Olshausen, biblischer Commentar zum N. T., 1. Thl. S. 95. (3te Auflage). Vgl. Hoffmann, S. 124 f.

and Titel beisalegen, die er eigentlich nicht hatte. wie sogleich sich zeigte, Zacharias auch so dem Engel nicht glaubte, sondern erst dem Erfolg: so war jene ganze Herablassung unnütz, und kann daher nicht von Gott veranstaltet worden sein. Was im Besondern noch den Namen des erscheinenden Engels betrifft, and die Unwahrscheinlichkeit, dass die Engel gerade hebräische Namen haben sollen: so macht man zwar darauf aufmerksam, dass der Name Gabriel appellativisch in der Bedeutung: Mann Gottes, genommen, ganz richtig die Natur eines solchen Wesens bezeichne, und indem er sieh in dieser Bedeutung in allen Sprachen wiedergeben lasse, keineswegs an die hebräische gebunden sei ?): aber damit umgeht man eben das eigentlich Anstölsige, was zu lösen wäre, indem man das offenbar als Eigennamen sich gebende Wort als blofses Appellativum fafst. Es mülste also auch hier eine Accommodation angenommen werden. dass mimlich der Engel, um sich nach seinem Wesen zu bezeichnen, einen Namen sich beigelegt hätte, welchen er nicht wirklich fährte; eine Anbequemung, welche mit der vorigen beurtheilt ist.

Aber nicht allein Namen und angebliche Stellung des Engels, sondern auch sein Reden und Benehmen hat man anstößig gefunden. Zwar wenn Paulus sich dahin äussert, nur ein levitischer Priester, nicht aber ein Engel Jehova's, habe für nothwendig erachten können, daß der Knabe in nasiräischer Enthaltsamkeit leben sollte <sup>8</sup>): soläst sich dagegen geltend machen, daß auch der Engel wissen konnte, unter dieser Form werde Johannes am Meisten auf seine Nation zu wirken im Stande sein. Bedenklicher aber ist das Andere. Als nämlich Zacharias in einem aus Ueberraschung und einer nahe liegenden

<sup>7)</sup> OLSHAUSEN, a. a. O. HOFFMANN, S. 135.

<sup>8)</sup> a. a. O. S. 77.

Ueberlegung hervorgegangenen Zweifel sieh ein Zeichen erbittet: so wird ihm das vom Engel alsbald zum Verbrechen gerechnet, und er mit der Strafe des Verstummens belegt. Wenn man nun auch nicht mit Paulus behaupten mag, ein wirklicher Engel würde den Untersuchungsgeist den Priesters vielmehr gelobt haben: so wird man ihm doch in der Bemerkung beistimmen können, dass ein so sobieterisches Verfahren weniger einem wirklichen himmlischen Wesen, als der damaligen jüdischen Meinung von einem solchen, angemessen sei. Auch auf supranaturalistischem Boden hat man keine rechte Parallele zu diesem harten Verfahren. Denn gegen die Paulus'sche Berufung anf das ungleich mildere Verfahren Jehova's mit Abraham, welchem die ganz gleiche Frage selbst ohne Tadel hingeht, gilt es nur in Bezug auf die Stelle 1. Mos. 15, S., was Olshausen erinnert, Abraham habe diefs, nach V. 6. aus einer gläubigen Gesinnung herausgesprochen; wogegen nicht allein nach Kap. 18, 12. der weit entschiedenere Unglaube der Sara in gleichem Falle ungestraft bleibt, sondern auch nach 17, 17. Abraham selbst die göttliche Verheisung bis zum Lachen unglaublich findet, ohne auch nur getadelt zu werden 9). Noch näher liegt das Beispiel

<sup>9)</sup> Diese Parallele lässt Hoffmann nicht gelten, weil Abraham und Sara älter, mithin die Verheissung von Nachkommenschaft bei ihnen weniger glaublich gewesen sei, als bei den Eltern des Täufers (S. 137). Hier sieht man nun, was es mit der Hoffmann'schen Verweisung auf das hohe Alter der Erzwäter (s. oben S. 33, Anm. 5.) für ein Ernst gewesen ist. Dieses Alter als geschichtlich vorausgesetzt, so war ja in einer Zeit, wo das gewöhnliche Lebensziel der Männer auf 170 — 180 Jahren stand (Tharah 205, 1. Mos. 11, 32; Abraham 175, 1. Mos. 25, 7; Isaak 180, 1. Mos. 35, 28), der hundertjährige Abraham, von seinem Vater in dessen siebzigstem Jahre gezeugt (1. Mos. 11, 26), verhältnissmässig noch nicht einmal so weit gegen das Lebensende vorgerückt, als in einer Zeit, in wel-

der Maria, welche Luc. 1, 34., zwar einer noch größeren Unwahrscheinlichkeit gegenüber, die aber gleichfalls durch eine ausdrückliche göttliche Botschaft für nichtig erklärt war, eigentlich ganz dieselbe Frage wie Zacharias macht; so dass man immer mit PAULUS wird sagen müssen, gewiss nicht das Verfahren Gottes oder eines höheren Wesens. sondern nur die Vorstellung der Juden von demselben werde so folgewidrig gewesen sein. - Eben weil es ihnen in der Art, wie es vorlag, selbst ein Anstels war, haben die orthodoxen Theologen für dieses Verstummenlassen allerhand Grunde ausgesonnen. HESS glaubte das Verfahren des Engels gegen den Vorwurf der Willkürlichkeit dadurch rechtfertigen zu können, dass er die Stummheit des Zacharias als das einzige Mittel betrachtete, eine Sache auch wider seinen Willen geheim zu halten, deren frühzeitiges Bekanntwerden für das Kind Johannes ähnliche gefährliche Folgen hätte haben können, wie das Bekanntwerden der Geburt Jesu durch die Magier sie für das ' Jesuskind hatte 10). Allein erstlich sagt von einem solchen Zwecke der Engel nichts, sondern einzig als Strafe und Zeichen zugleich verhängt er die Stummheit (V. 20.); dann aber muss Zacharias den Hauptinhalt der gehabten Erscheinung doch auch während seiner Stummheit wenigstens seiner Gattin schriftlich mitgetheilt haben, wie wir

cher das Lebensziel längst auf den Termin Ps. 90, 10. heruntergesunken war, der, vermöge des Gesetzes (4. Mos. 8, 25., wie Hossmann anführt; richtiger) 4. Mos. 4, 3. 47., höchstens funfzigjährige Zacharias. Das Alter der Elisabet lässt sich nicht ebenso bestimmen; war sie aber gleichfalls gegen 50, so stand sie, ihre natürliche Lebensgränze zu 70 Jahren genommen, der 90jährigen Sara, welche 127 Jahre alt wurde, (1. Mos. 23, 1.) so ziemlich gleich.

<sup>10)</sup> Geschichte der drei letzten Lebensjahre Jesu, sammt dessen Jugendgeschichte. Tübingen 1779. 1. Bd. S. 12.

**;** |

darans sehen, dass diese, noch ehe man ihren Mann befragt, den dem Kinde bestimmten Namen kennt (V. 60.); endlich, was half es, das ungeborne Kind zwar durch erschwerte Mittheilung seiner wundervollen Ankündigung sicher zu stellen, wenn das kaum geborene sogleich aller Gefahr dadurch preisgegeben wurde, dass durch die gelöste Zunge des Vaters und das Aufsehen der Scene bei seiner Beschneidung die ganze Umgegend des Redens von der Begebenheit voll ward (V. 65.)? Annehmlicher wäre, wie Olshausen die Sache ansieht, indem er den ganzen wundervollen Hergang, also namentlich auch das Verstummen, als ein sittliches Erziehungsmittel für Zacharias betrachtet, durch welches er seinen Unglauben kennen und überwinden lernen sollte 11); allein auch hievon steht theils nichts im Texte, theils würde das unverhoffte Eintreten des für unmöglich gehaltenen Erfolgs gewiß auch, wenn der Engel statt des Verstummens nur etwa einen Verweis angebracht hätte, seinen Unglauben gehörig beschämt haben. Im Gefühle der Unzalänglichkeit dieses moralischen Grundes für die Verhängung der Stummheit, verschmähen es jetzt manche Theologen nicht, der durch diese Schickung gesteigerten Stimmung des Zacharias an seiner physischen Befähigung zur Zeugung eines Sohnes Antheil zu geben 12): ein bedenklicher Seitenschritt der supranaturalistischen Ansicht gegen den rationalistischen Standpunkt hin.

Möchte übrigens das Benehmen des Engels noch so hegründet und gotteswürdig gewesen sein: schon die Engelerscheinung als solche würden Viele in unsern Tagen unglaublich finden. Der Verfasser der hebräischen Mythologie hat geradezu den Satz aufgestellt: wo Angelophanien sind, da ist ein Mythus, wie im A. T., so im

<sup>11)</sup> Bibl. Comm. 1, S. 115.

<sup>12)</sup> LANGE, S. 51; HOFFMANN, S. 138.

neuen 13). · Vorausgesetzt auch, dass es Engel gebe, so können sie doch, urtheilt man, den Menschen nicht erscheinen; denn sie gehören der übersinnlichen Welt an. welche auf unsre Sinnorgane nicht einwirken kann: so dass es immer gerathen bleibt, ihre angeblichen Erscheinungen auf die bloße Einbildungskraft zurückzuführen 14). Es sei nicht wahrscheinlich, sagt man ferner, dass Gott sie der gewöhnlichen Vorstellung gemäß gebrauche; denn es lasse sich kein rechter Zweck ihrer Sendungen erkennen, indem sie gewöhnlich nur der Neugier dienen, oder der Neigung des Menschen, seine Angelegenheiten unthätig in höhere Hände zu legen, Vorschub thun 15). Auch das müsse auffallen, dass diese Wesen in der alten Welt zwar bei den geringsten Veranlassungen sich geschäftig zeigen, in der neuen aber selbst bei den wichtigsten Begebenheiten müssig bleiben 16). Wenn aber ihr Erscheinen und Einwirken in die Menschenwelt, so ist ebendamit auch ihr Dasein überhaupt bezweifelt, weil ehen in jenen Verrichtungen ein Hauptsweck ihrer Existenz liegen soll (Hebr. 1, 14). Zwar lasse sich, meint Schleiermacher 17), das Dasein von Engeln nicht als unmöglich nachweisen; doch sei die ganze Vorstellung eine solche, welche in unserer Zeit nicht mehr entstehen würde, sondern ganz nur der alterthümlichen Weltanschauung angehäre. Denn wenn der Engelglaube eine gedoppelte Quelle und Wurzel habe, die eine in dem natürlichen Verlangen unseres Geistes, mehr Geist in der Welt voraussusetzen, als in der mensch-

<sup>13)</sup> Hebr. Mythol. 2, S. 218.

<sup>14)</sup> BAUER, a. a. O. 1, S. 129. PAULUE, except. Handbuch, 1, a. 74.

<sup>15)</sup> Paulus, Commentar 1, S. 12.

<sup>16)</sup> BAUER, a. a. O.

<sup>17)</sup> Glaubenslehre, 1. Thl. S. 42 und 45 (2te Ausgabe).

lichen Gattung verwirklicht ist 18): so ist nach SchleierMACHER dieses Verlangen für uns jetzt Lebende durch die
Vorstellung befriedigt, dass auch andre Weltkörper außer
dem unsrigen auf entsprechende Weise bevölkert seien 19,
womit diese erste Quelle des Engelglaubens abgeleitet ist;
die andre aber, die Vorstellung Gottes als eines von seinem Hofstaat umgebenen Königs, ist ohnehin nicht mehr
die unsere, auch die Veränderungen in Natur und Menschenwelt, welche man sich sonst als von Gott selbst
durch dienende Engel bewirkt dachte, wissen wir jetzt
aus Naturursachen zu erklären, oder stellen uns doch
diese Aufgabe: so dass der Engelglaube jedes wahren Anknöpfungspunktes an einen in der Bildung der neueren
Zeit wahrhaft Begriffenen entbehrt, und nur noch auf
todte, traditionelle Weise vorhanden ist. Das Ergebniss

<sup>18)</sup> Diess ist der richtige und vorsichtig gewählte Ausdruck für dasjenige, was gewöhnlich als die Forderung einer Stufenleiter von Wesen vom Menschen zu Gott hin ausgedrückt wird; "ein unchristlicher Mangel an Logik: als ob, Endlichkeit und Unendlichkeit als feste Gegensätze genommen, der Abstand zwischen der Creatur und Gott nicht immer ein unendlicher bliebe; vielmehr aber, als ob nicht durch Christum Gott und Mensch in Einheit gebracht wären " (BINDER, Bemerkungen über die Lehre von den Engeln und Dämonen, in den Studien der evangel. Geistlichkeit Würtembergs, 9, 2, S. 18 f.). Sagt man aber mit Horrmann blos: Wie der Mensch mit fortschreitender Bildung immer weniger glebae adscriptus wird: so muss (ja wohl!) noch eine höhere Bildung möglich sein, vermöge deren die Wesen auch nicht mehr globo adscripti sind (S. 125) - so fällt die willkürliche Spielerei von selbst in die Augen.

<sup>19)</sup> Diese Bevölkerung lässt jetzt Lanez (S. 45) durch die Analogie unserer Luftballons und mit Hülfe der geringeren Schwere mancher andern Planeten von diesen wegsliegen: und das sollen dann Engel sein.

verindert sich nicht, auch wenn wir mit einem der neuesten Bearbeiter der Engeliehre <sup>26</sup>) als den Ursprung dieser Vorstellung uns das Bedürfnis des Menschen denken, die beiden Seiten seiner sittlichen Doppelnatur auseinander zu legen, und als ausser ihm befindliche Wesen, Engel und Teufel, sich zur Anschauung zu bringen. Denn sich so bleibt der Ursprung beider Vorstellungen lediglich ein subjectiver, die Engel blosse Ideale creatürlicher Volkommenheit, welche, wie auf dem untergeordneten Standpunkte des vorstellenden Bewuststeins entworfen, so auf dem höheren des begreifenden Denkens zurückgenommen werden.

Diesem für die Annahme von Engeln verneinenden Ergebnisse der Zeitbildung gegenüber sucht Olshausen ebenderselben, nach ihrer speculativen Seite, bejahende Gründe für die Wirklichkeit der vorliegenden Erscheimog abzugewinnen. Die evangelische Erzählung, meint er, widerspreche einer richtigen Weltansicht keineswegs, da ja Gott der Welt immanent, sie von seinem Hauche bewegt sei 21). Allein, eben wenn Gott der Welt immanirt, so braucht er am wenigsten durch Dazwischenkunft von Bogeln auf sie zu wirken; nur wenn er ferne, oben im Himmel, thront, mag er Engel herabsenden, um auf der Erde etwas vorzunehmen. Man würde sich wandern müssen, wie Olshausen auf jene Weise folgern könne; wenn nicht aus der Art, wie dieser Ausleger die Angelologie und Dämonologie durchweg behandelt, erhelite, dass ihn die Engel nicht sowohl individuelle, persönlich für sich bestehende Wesen sind, als vielmehr nur göttliche Kräfte, vorübergehende Ausslüsse und Fulgurationen des göttlichen Wesens: so dass die Vorstellung Olshausens von den Engeln in ihrem Verhältniss zu Gott der sabellia-

<sup>20)</sup> BINDER, a. a. O., S. 11 ff.

<sup>21)</sup> Bibl. Comm. 1. Thl. S. 115.

nischen von der Trinität zu entsprechen scheint; dass aber diess nicht die biblische Vorstellung sei, folglich auch, was für jene vorgebracht wird, für diese nichts beweise, ist hier nicht weiter auseinander zu setzen. Auch was der genannte Theologe ferner Bagt, man dürfe die Gemeinheit des Alltagslebens nicht auch für die reichsten Lebensmomente unsres Geschlechtes fordern; in der Zeit, als das ewige Wort sich in das Fleisch versenkte, seien Erscheinungen der geistigen Welt in die unsrige eingetreten, die in minder reich bewegten Zeiten kein Bedürfnis waren 22) - beruht auf einem Missverständnis. Denn die Alltäglichkeit wird in solchen Momenten eben dadurch unterbrochen, dass Geister wie der des Täufers in die Menschheit eintreten, und es würde kindisch sein, die Zeiten und Umstände, unter welchen ein Johannes entstand and sich heranbildete, desswegen alltäglich zu nennen, weil es ihnen an Verzierung durch Engelerscheinungen gefehlt hätte; ebenso, was in solchen Zeitpunkten die intelligible Welt für die unsrige thut, ist eben, dass sie ausserordentliche Menschengeister sendet, nicht dass sie Engel auf - und niedersteigen lässt.

Wenn zur Vertheidigung der buchstäblichen Auffassung dieser Abschnitte endlich angedeutet wird, eine solche Vorzeichnung des Erziehungsplans für das zu gebärende Kind durch den Engel sei nöthig gewesen, um es zu dem Manne zu machen, der es werden sollte 23): so würde das entweder zu viel voraussetzen, nämlich, daß alle großen Männer, um zu solchen erzogen zu werden, auf ähnliche Weise in die Welt eingeführ't werden müßten; oder man müßte sich anheischig machen, nachzuweisen, warum, was bei den größten Männern anderer Völker und Zeiten entbehr-

<sup>22)</sup> a. a. O. S. 89.

<sup>23)</sup> HESS, Geschichte der drei letzten Lebensjahre Jesu u. s. w.

<sup>1.</sup> Thl. S. 13. 35.

fich war, bei'm Täufer nothwendig gewesen sei: überhaupt wurde hiedurch zu viel Gewicht auf die Erziehung, zum Nachtheil der Entfaltung des Geistes von innen heraus, gelegt; endlich aber ist umgekehrt gegen die Auffassung der Erzählung als einer wirklichen Wundergeschichte mit Recht das geltend gemacht worden, dass vielmehr Vieles in dem folgenden Leben des Täufers ganz unerklärlich werde bei der Voraussetzung, dass sich wirklich so viele wundervolle Begebenheiten vor und bei sei-, ner Geburt ereignet haben. Denn allerdings, wenn Johannes schon von Anfang an so wunderbar auf Jesus, als den, dessen Vorläufer er sein sollte, hingewiesen war: so ist es nicht zu begreifen, wie er ihn vor seiner Taufe nicht gekannt haben, und selbst später noch an seiner Messianität irre geworden sein kann (Joh. 1, 30. Matth. 11, 2.) 24).

Man wird somit der rationalistischen Kritik und Polemik in dem negativen Ergebnisse Recht geben müssen, dals es vor und bei der Geburt des Täufers nicht so übermatürlich zugegangen sein könne; nur fragt es sich jetzt, welche positive Ansicht von der Sache an die Stelle der umgestoßenen zu setzen ist?

### **S.** 18.

Die natürliche Deutung der Erzählung.

Die leichteste Aenderung, welche mit der vorliegendem Erzählung durch Unterscheidung des reinen Factums von dem Urtheil der betheiligten Personen im Sinne der rationalistischen Auslegung vorgenommen werden könnte, wäre nun diese, die Thatsache nach ihren beiden Haupttheilen: der Erscheinung des Engels, und dem Verstum-

<sup>24)</sup> Horst, in Henne's Museum, 1, 4. S. 733 f. Gabler, in scinem neuest. theol. Journal, 7, 1, S. 403.

ten Zunge sich selbst auf einige Zeit untersagt habe 5). Nen belebt übrigens durch den außerordentlichen Vorfall kehrt diesen Deutungen zufolge der Priester zu seiner Gattin zurück, und sie wird eine zweite Sara.

Was nun die Paulus'sche Erklärung der Engelerscheinung betrifft, auf welche alle andern entweder im Wesantlichen hinauslaufen, oder durch ihre offenbare Unhaltbarkeit hingetrieben werden: so kann man geradezu sagen, dass sie das Wunderbare, su dessen Entfernung sie so viele Mühe anwendet, nicht einmal vermeide. Denn ihr Urheber gesteht selbst zu, dass von einer solchen Vision, wie er sie hier voraussetzt, die meisten Menschen keine Erfahrung haben 6): sollen nun dennoch in einzelnen Fällen dergleichen Zustände vorkommen, so muss doch theils eine besondre Anlage dazu vorhanden sein, von welcher bei Zacharias nicht nur übrigens keine Spur zu finden, sondern die auch in seinem vorgerückten Alter nicht mehr zu vermuthen ist; theils muss eine bestimmte Veranlassung hinzutreten, welche hier durchaus fehlt 7), denn ein so lange gehegter Wunsch äußert sich nicht mehr in ekstatischer Heftigkeit, und das Räuchern im Tempel konnte einen alten, gedienten Priester nicht wohl außer sich bringen. So hat Paulus hier nur ein göttliches Wunder in ein Wunder des Zufalls umgewandelt; ob aber gesagt wird: bei Gott ist kein Ding unmöglich; oder: dem Zufall ist kein Ding unmöglich, ist beides gleich precär und unwissenschaftlich.

Aber auch das Verstummen des Zacharias wird auf diesem Standpunkte nur sehr unbefriedigend erklärt. Denn war dasselbe nach der einen Erklärung durch einen Schlagflus herbeigeführt, so wird man, wenn auch das

<sup>5)</sup> Exeget. Handb. 1, a, S. 77. 80.

<sup>6)</sup> a. a. O. S. 73.

<sup>7)</sup> Vgl. Schleiermacher über die Schriften des Lukas S. 25.

Paulus'sche Bedenken aus S. Mos. 21, 16 ff. darch die Gegenbemerkung von Lightfoot 8) sich hebt, doch mit Schleiernacher darüber sich verwundern müssen, wie Zacharias unerachtet jenes Schlagslusses frisch und übrigens gesund nach Hause geht 9); so dass er gerade mit dieser theilweisen Lähmung anderntheils die Kraft erhalten haben müste, seinem langgehegten Wunsche Erfüllung su schaffen. Auch das mus als ein sonderbarer Zufall bezeichnet werden, dass gerade am Beschneidungstage die Lahmung der Zunge gewichen sein soll, da, wenn diess der Gewalt der Vaterfreude zugeschrieben wird 10), diese gewiß am Tage der Geburt des Sohnes größer gedacht werden muss, als an dem späteren der Beschneidung, wo sich der Vater an den Besitz des Kindes bereits gewöhnt hatte. - Die andre Erklärung aber, dass das Nichtredenkonnen des Zacharias nicht eine physische Unmöglichkeit, sondern nur ein psychologisch zu erklärendes Meinen, nicht reden zu dürfen, gewesen sei, ist dem Wortsinn bei Lukas suwider. Denn was beweisen alle die Stellen, welche Paulus zum Beweis dafür aufhäuft, daß & duraugs nicht allein ein wirkliches non posse, sondern auch ein blosses non sustinere bedeuten könne 11), gegen den klaren Zusammenhang unsrer Stelle? Wenn nämlich etwa auch des erzählende εκ ηδύνατο λαλήσαι αυτοῖς (V. 22.) mit Noth in jenem Sinne genommen werden könnte: so wärde doch V. 20. der Engel in der visionären Vorstellung des Zacharias, wenn er diesem das Reden nur verbieten, nicht unmöglich machen wollte, nicht gesagt haben: zul έση σιωπων, μη δυνάμενος λαλησαι, sondern: ἴσθι σιωπών, μηδ'

<sup>8)</sup> Horae hebr. et talmud. ed. Carpzov. p. 722.

<sup>9)</sup> a. a. O. S. 26.

<sup>10)</sup> Wostir man sich auf Beispiele aus A. Gellius 5, 9, und Valerius Maximus 1, 8. beruft.

<sup>11)</sup> a. a. O. S. 97 f.

entresonous λαλησαι, wie auch das διέμενε κουρός V.21. am natürlichsten von wirklicher Stummheit verstanden wird. Soll also der Bericht, was auf diesem Standpunkte durchaus vorausgesetzt wird und werden muß, genau das wiedergeben, was Zacharias selbst über das ihm Begegnete erzählte: so müßte, wenn man eine wirklich eingetretene Stummheit läugnet, da er doch durch den Engel sich wirklich eine solche ankündigen läßt, angenommen werden, er habe, unerachtet er hätte reden können, sich doch für stumm gehalten; was auf Verrücktheit führen würde, die man doch dem Vater des Jehannes ohne Nöthigung durch den Text nicht wird aufbürden wollen.

i i

11

1

Auch das berücksichtigt diese natürliche Erklärung zu wenig, dass ihr zufolge einer aus so abnormem Seelengustande entsprungenen Vorherverkundigung der Erfolg mit unbegreiflicher Genauigkeit entsprochen haben müsste. Ein solches Eintreffen einer visionären Voraussagung würde der Rationalist in keinem andern Gebiete glaublich finden. Wie, wenn etwa Dr. Paulus von einer Somnambüle zu lesen bekame, sie habe in einer Ekstase die den Umständen nach im höchsten Grade unwahrscheinliche Erzeugung eines Kindes, und nicht nur eines Kindes überhaupt, sondern bestimmt eines Knaben, und zwar mit genauer Angabe sogar seiner künftigen Geistesentwickelung und geschichtlichen Stellung, vorausgesagt, und Alles sei auf's Genauste eingetroffen: würde er ein solches Zusammentreffen annehmlich finden? Gewiss, er würde einen solchen Blick in die geheimste Werkstätte der zeugenden Natur keinem Menschen in keinem Zustande zugestehen; namentlich würde er über Frevel an der menschlichen Freiheit Klage erheben, welche durch die Annahme aufgehoben werde, dass sich der ganze geistige und sittliche Entwicklungsweg eines Menschen wie der Ablauf eines Uhrwerks vorherbestimmen lasse, und er würde abendelswegen über Ungenauigkeit der Beobachtung und Unzuverläßigkeit eines Berichtes sich beschweren, welcher so anmögliche Dinge als geschehene erzähle. Warum thut er dieß nicht auch in Besug auf unsern N. T. lichen Bericht? warum findet er hier annehmlich, was er dort verwirft? Herrschen denn in der biblischen Geschichte andere Gesetze als in der übrigen? Dieß muß der Rationalist voraussetzen, wenn er das sonst Unglaubliche inder evangelischen Geschichte glaublich findet: damit aber kehrt er zum supranaturalistischen Standpunkte surück; denn eben die Annahme, daß die sonst gewöhnlichen Naturgesetze für jene Geschichte nicht, unverbrüchlich geiten, ist das Eigenthümliche des Supranaturalismus.

Vor dieser Selbstvernichtung sich zu retten. Meibt der dem Wunder ausweichenden Erklärungsart nichts Anderes übrig, als die buchstäbliche Richtigkeit der Ersählung zu bezweifeln. Dass dieses die einfachste Auskunft wäre, bemerkt auch Paulus, wenn er selbst vermuthet, man werde sein Bemühen mit natürlicher Erklärung eines Berichtes überflüssig finden, welcher nichts Andres als eine von den lobpreisenden Jugendgeschichten sei, wie sie von jedem großen Manne nach seinem Tode, oder selbst noch zu seinen Lebzeiten, gedichtet werden. Dennoch glanbt Paulus nach unparteiischer Erwägung diese Analogie hier nicht anwenden zu dürfen. Sein vornehmster Grund ist die allzukurze Zwischenzeit zwischen der Geburt des Täufers und der Abfassung des Lukas-Evangelinms 12); was wir nach dem in der Einleitung Bemerkten geradezu umkehren, und den Ausleger fragen können, wie er begreiflich machen wolle, dass von einem so gefeierten Manne wie Johannes, in einer so aufgeregten Zeit, seine Geburtsgeschichte nach mindestens 60 Jahren noch mit urkundlicher Genauigkeit habe überliefert werden können? Hier hat PAULUS die auch von Andern (wie Hey-

<sup>12)</sup> a. a. O. S. 72 f.

DENREICH, OLSHAUSEN) gebilligte Antwort bereit, vermuthlich sei-der von Lukas 1, 5-2, 39. eingerückte Aufsatz eine unter der Verwandtschaft des Täufers und Jesu umlaufende, wahrscheinlich von Zacharias verfalste, Familiennachright gewesen 13); eine Hypothese, welcher schon K. Ch. L. Schmidt entgegengehalten hat, eine so entstellte (wir würden bloß sagen: ausgeschmückte) Erzählung könne unmöglich ein Familienaufsatz sein, sondern, wenn sie nicht ganz in die Klasse der Legenden gehöre, so sei doch ihre etwaige geschichtliche Grundlage nicht mehr zu unterscheiden 14). Weiter wird angeführt, in der Erzählung selbst finden sich Züge, welche kein Dichter hätte ersinnen können, welche somit darauf hinweisen, dass der Bericht ein unmittelbarer Abdruck der Thatsache sei. Ein solcher Zug soll vor allen der sein, dass die messianischen Erwartungen der verschiedenen, Luc. 1. u. 2. redend eingeführten Personen so richtig nach ihren Umständen und Verhältnissen gezeichnet seien 15): allein diese Unterschiede sind gar nicht so scharf vorhanden, wie sie Paulus dafür ausgibt, sondern sie verhalten sich mehr nur als Fortschritt vom Allgemeinen zum Bestimmteren, der auch einem Dichter oder einer Volkssage natürlich ist; insbesondere aber die judaisirende Fassung der ausgesprochenen Messiashoffnungen, aus welcher man auf die Aufzeichnung oder doch Fixirung dieser Erzählungen vor dem Tode Jesu schließen will, dauerte auch nach demselben noch fort (A. G. 1, 6) 16). Ueberhaupt wird man Schleiermacher'n beistimmen müssen, wenn er sagt, diese Reden lassen sich gerade am wenigsten als historisch genau im engeten Sinne nehmen, und behanpten, Zacharias habe wirklich in dem

<sup>13)</sup> a. a. O. S. 69.

<sup>14)</sup> In Schmidt's Bibliothek für Kritik und Exegese, 3, 1, S. 119.

<sup>15)</sup> Paulus a. a. O.

<sup>16)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handbuch, 1, 2, S. 9.

Augenblick, als er die Sprache wieder erhielt, sie auch su jenem Lobgesang benützt, ohne durch die Freude und Verwunderung der Versammlung gestört zu werden, durch welche doch der Erzähler selbst sich unterbrechen läßt. - sondern es musse auf jeden Fall angenommen werden. dass der Verfasser von dem Seinigen hinzugefügt, und die Geschichtserzählung durch die lyrischen Ausbrüche seiner Muse bereichert habe 17); denn was Kuinon vermuthet. Zacharias habe den Lobgesang erst nachher verfertigt und niedergeschrieben, ist doch, neben dem Wunderlichen, dem Texte zu sehr zuwider. Wenn aber die Erklärer sich weiter darauf berufen, am allerwenigsten würde ein Erfinder gewisse andere Züge so richtig getroffen haben, wie das Zuwinken, den Streit des Familienraths, und dass der Engel gerade zur rechten Hand des Altars gestanden 18): so zeigen sie nur, dass sie von Poesie und Volkssage entweder durchaus keinen Begriff haben, oder hier keinen haben wollen; da ja ächte Dichtung und Mythe gerade durch Anschaulichkeit und Natürlichkeit der einzelnen Züge sich auszeichnet 19).

### **S.** 19.

Die mythische Ansicht von der Erzählung auf verschiedenen Stufen.

Die oben nachgewiesene Nothwendigkeit und die zuletzt dargelegte Möglichkeit, die historische Trene des vorliegenden Berichts zu bezweifeln, hat mehrere Theologen veranlaßt, die ganze Erzählung von der Geburt des

<sup>17)</sup> Ueber die Schriften des Lukas, S. 23.

<sup>18)</sup> PAULUS und OLSHAUSEN z. d. St., HEYDENREICH a. s. O. 1; S. 87.

<sup>19)</sup> Vgl. Horst, in Henne's Museum, 1, 4, S. 705; Vater, Commentar zum Pentateuch, 3, S. 597 ff.; Hase L. J., §. 35; auch George, S. 53 f 91.

Täufers für eine Dichtung zu erklären, entstanden aus der Wichtigkeit, welche Johannes als Vorläufer Jesu für die Christen hatte, und aus der Erinnerung an einige A. T. liche Erzählungen, in welchen Ismaels, Isaaks, Samuels und namentlich Simsons Geburt auf ähnliche Weise angekündigt wird. Doch nicht rein erdichtet sollte die Sache sein: sondern als geschichtliche Wahrheit möge zum Grunde liegen, dass Zacharias mit Elisabet lange in einer unfruchtbaren Ehe gelebt; dass ihm einmal im Tempel eine Stockung des Bluts seine alte Zunge gelähmt; bald darauf aber seine bejahrte Frau ihm einen Sohn geboren, und er in der Freude hierüber das Sprachvermögen wieder bekommen habe. Schon damals, noch mehr aber als Johannes ein merkwürdiger Mann wurde, machte die Geschichte Aufsehen, und es bildete sich die vorliegende Erzählung 1).

Man muss verwundert sein, unter anderem Titel hier beinahe wieder dieselbe Erklärung sich vorgeführt zu sehen, welche bisher als natürliche beurtheilt worden ist; so dass die aufgenommene Voraussetzung möglicher Einmischung späterer Sagen in die Erzählung fast keinen Einfluss auf die Ansicht von der Sache selbst gehabt hat. Da die Erklärungsweise, auf deren Boden wir jetzt getreten sind, das Vertrauen zu den Berichten, als ächthistorischen. einmal aufgegeben hat: so müssen ihr alle Züge derselben an sich gleich problematisch sein; und ob sie einige doch als geschichtlich festhalten soll, kann sich nur darnach bestimmen, ob ein oder der andere Zug theils für sich nicht so schwierig, theils nicht so im Geist, Interesse und Zusammenhang der dichtenden Sage ist, dass sein Ursprung aus dieser wahrscheinlich würde. Als solche Züge werden hier festgehalten die lange Unfruchtbarkeit der

<sup>1)</sup> E. F. tiber die zwei ersten Kapitel u. s. w. in HERRE'S Magazin 5, 1, S. 16 ff., und BAUER, bebr. Mythol. 2, 220 f.

Elisabet und das plützliche Verstummen des Zacharias: so dass nur die Erscheinung und Vorhersagung des Engels preisgegeben wird. Da aber eben durch die Wegschaffung der Angelophanie die Stummheit des Zacharias in ihrem plötzlichen Eintreten und Wiederaufhören ihre einzig genügende übernatürliche Ursache verliert: so kehren hier alle die Schwierigkeiten zurück, welche an der natürlichen Deutung in's Licht gestellt worden sind; wozu noch die Folgewidrigkeit kommt, dass man bei einmal betretenem mythischen Standpunkte sich ohne alle Noth in diese Verlegenheit begibt, da man ja nicht mehr durch die Voraussetzung historischer Treue der Berichte an Festhaltung derselben gebunden ist. Das Andre aber, was als geschichtlich beibehalten wird, die lange Kinderlosigkeit der Eltern des Täufers, ist so ganz im Geist und Interesse der hebräischen Sagenpoesie, dass von diesem Zuge am wenigsten der mythische Ursprung verkannt werden sollte. Wie verworren hat dieses Verkennen z. B. das Raisonnement von BAUER gemacht! Man habe, sagt er, im jüdischen Geiste so geschlossen: Alle nach langer Unfruchtbarkeit im vorgerückten Alter der Eltern geborenen Kinder werden große Männer; Johannes war von alten Eltern da und wurde ein angesehener Lehrer der Busso: folglich glaubte man berechtigt zu sein, seine Geburt durch einen Engel ankündigen zu lassen. Welch ein unförmlicher Schluss! und das aus keinem andern Grunde, als weil er das Spätgeberensein des Johannes als gegeben voraussetzt. Man mache es zu etwas erst Erschlossenem: so gestaltet sich der Schlus ohne alle Schwierigkeit. Von bedeutenden Männern, lautet er nun, nahm man gerne an, dass sie Spätgeborene seien?), und ihre, menschlicherweise nicht

<sup>2)</sup> Warum man diess annahm, erklärt am besten eine, für diese Materie classische, Stelle im Evangelium de nativitate Mariae, bei Farricius, Codex apoeryphus N. T. 1, p. 22 f., bei Turzo,

mehr su erwartende Geburt durch himmlische Boten verkündigt werde; Johannes war ein großer Mann und Prophet: also machte die Sage auch ihn zu einem Spätgeborenen, und ließ seine Geburt durch einen Engel verkündigt werden.

Weil auf diese Weise die Deutung der vorliegenden Erzählung als eines halben (sogenannten historischen) Mythus von allen Schwierigkeiten einer halben Maßregel gedrückt ist: so hat sich schon Gabler lieber der Annahme eines reinen, philosophischen oder dogmatischen, Mythus zugewendet<sup>4</sup>), und Horst hielt, wie die ganzen zwei ersten Kapitel des Lukas, so auch diesen Theil derselben, für eine sinnreiche Dichtung, in welche mit der Geburtsgeschichte

<sup>1,</sup> p. 322: Deus - heisst es hier - cum alicujus uterum claudit, ad hoc facit, ut mirabilius denuo aperiat, et non libidinis esse, quod nascitur, sed divini muneris cognoscatur. Prima enim gentis vestrae Sara mater nonne usque ad octogesimum annum infecunda fuit? et tamen in ultima senectutis aetate genuit Isaac, cui repromissa erat benedictio omnium gentium. Rachel quoque, tantum Domino grata tantumque a sancto Jacob amata, diu sterilis fuit, et tamen Joseph genuit, non solum dominum Aegypti, sed plurimarum gentium fame periturarum liberatorem. Quis in ducibus vel fortior Sampsone, vel sanctior Samuele? et tamen hi ambo steriles matres habuere. — ergo — crede — dilatos diu conceptus et steriles partus mirabiliores esse solere. Die christlich-ascetische Färbuug dieser Stelle hindert nicht (HOFFMANN, S. 141f.), in derselben den richtigen Ausdruck der A. T. lichen Vorstellung zu finden. Man setze nur zu Anfange an die Stelle des Ausdruckes: libidinis, etwa: naturae, und sage dann, welche Bedeutung die Juden in jenen Erzählungen von der Geburt des Isaak u. s. f., ihre geschichtliche Wahrheit auch vorausgesetzt, finden konnten, wenn nicht die von unserem Apokryphum ausgesprochene.

<sup>3)</sup> Vgl. DE WETTE, Kritik der mosaischen Geschichte, S. 67.

<sup>4)</sup> Neuestes theol. Journal, 7, 1, S. 402 f.

des Messias auch die seines Vorläufers aufgenommen, und die Vorhersagen über dessen Charakter und Wirksamkeit nach dem Erfolge gebildet seien; wobei gerade auch die redselige Umständlichkeit der Erzählung den Dichter verrathe o. Ebenso hat Schleiermacher wenigstens das erste Kapitel des Lukas für ein kleines poetisches Kunstwerk erklärt, in der Art mehrerer jüdischer Dichtungen, die wir noch unter den Apokryphen finden. Er will zwar nicht das Ganze für durchaus ersonnen erklären, sondern es mögen Thatsachen und weitverbreitete Tradition zum Grande liegen; wobei jedoch der Dichter sich die Freiheit genommen, das Entfernte zusammenzurücken, und das Schwankende der Ueberlieferung in festen Bildern zu bestimmen; wesswegen das Bestreben, die geschichtliche und natürliche Grundlage noch berauszufinden, leer und vergeblich sei ). Als Verfasser des Stücks hat schon Horst einen jadaisirenden Christen vermuthet, und auch Schleier-MACHER nimmt an, dass es von einem Christen aus der veredelten jüdischen Schule zu einer Zeit verfaßt sei, in welcher es noch reine Johannisjünger gab, welche es zum Christenthum herüherlocken sollte, indem es die Beziehung des Johannes auf Christus als seine eigentliche höchste Bestimmung angab, selbst aber von der Wiederkunft Christi noch zugleich eine Kusserliche Verherrlichung des Volkes erwartete.

Dals eine solche Ansicht des Abschnitts die einzig richtige sei, wird vollends ganz klar werden, wenn wir die A. T.lichen Erzählungen genauer betrachten, welchen, wie die meisten Erklärer erinnern, diese Verkändigungsund Geburtsgeschichte des Täufers auffallend ähnlich ist. Hiebei darf man sich aber nicht vorstellen, wodurch man

<sup>-5)</sup> In Henre's Museum, 1, 4, S. 702 ff.

<sup>6)</sup> a. a. O. S. 24 f. Dasselbe erkennt auch Hasz an, Leben Jesu, §. 52. vgl mit §. 32.

jetzt so gerne die mythische Ansicht von dem Abschnitte widerlegt 7), der Urheber unsrer Erzählung habe die Züge derselben erst einzeln aus dem A. T. zusammengeblättert; vielmehr waren die zerstreuten Züge, wie sie bei der späten Geburt verschiedener merkwürdiger Männer im A. T. sich finden, dem Leser desselben schon vorher in ein Gesammtbild zusammengeflossen, aus welchem er nun für den vorliegenden Fall die geeignetsten hervorlangte. - Das älteste Urbild aller Spätgeborenen ist Isaak. Wie Zacharias und Elisabet (V. 5.) προβεβηχότες εν ταις ημέραις αυ-באים בימים heißen: so waren Abraham und Sara באים בימים בימים (1. Mos. 18, 11; LXX: προβεβηχότες ήμερων), als ihnen ein Sohn verheißen wurde. Besonders aber ist aus dieser Geschichte in unsere Erzählung der auf das hohe Alter der beiden Eltern gegründete Unglaube des Vaters und seine Frage nach einem Zeichen herübergenommen. Wie nämlich Abraham, als ihm Jehova von einem Leibeserben eine Nachkommenschaft verheißen hatte, welche das Land Kanaan besitzen werde, zweifelnd fragte: κατα τί γνώσομαι, ὅτι κληρονομήσω αὐτήν; (εc. τὴν γῆν. 1. Mos. 15, 8. LXX): so hier Zacharias: κατὰ τί γνώσομαι τέτο; (V. 18.) Der Unglaube der Sara ist für Elisabet nicht benützt; dieser Name der Juyarno 'Aagaiv aber könnte an den gleichen Namen von Aarons Gattin (2. Mos. 6, 23. LXX.) erinnern. — Aus der Geschichte eines andern Spätgebornen, des Simson, ist der Engel genommen, welcher die Geburt des Sohnes verkündigt. Dass er in unsrer Erzählung dem Vater im Tempel erscheint, während er dort (Richter 13.) zuerst der Mutter, dann dem Vater auf dem Felde sich zeigt, ist eine Umänderung, welche sich von selbst aus der Standesverschiedenheit der beiderseitigen Eltern ergab, indem die Priester nach jüdischer Volksvorstellung eben bei'm Räuchern im Tempel nicht selten Angelo - und

<sup>7)</sup> Z. B. HOYEMANN, S. 142 ff.

Theophanien hatten 8). Ebendaher ist die Vorschrift entlehnt, welche den Johannes, dessen späteres ascetisches Leben bekaunt war, schon vor seiner Geburt zum Nasiräat bestimmt; wie bei Simson schon seiner Mutter während der Schwangerschaft Wein, starke Getränke und unreine Speisen verboten, dann aber auch dem Sohne die gleiche Diat vom Engel vorgeschrieben worden war ), und zwar, ibnlich wie bei Johannes, mit dem Beisatze, dass der Knabe schon von Mutterleib an Gott geheiligt sein würde 10). Auch die Verheisung der für ihr Volk segensreichen Wirksamkeit beider Männer ist analog (vgl. Luc. 1, 16. 17. mit Richter 13, 5.), so wie die Schlussformel über das hoffnungsvolle Heranwachsen der beiden Knaben 11). - Aus der Geburtsgeschichte eines dritten Spätgebornen. des Samuel, müchte es zwar zu kühn sein, die levitische

Luc. 1, 15:

και οίνον και σίκερα ε μή πίη.

10) Richt. 13, 5: ότι ήγιασμένον έςαι το θεο (al. Natio Sen Isai) to naidapion εκ της γαςρός (al. ἀπό της κοι-

Vas). 11) Richt. 13, 24 f.:

zai miloynsev autor Kugios, nat ηθξήθη (al. ήδρύνθη) το παιδάφιον' και τηξατο πνευμα Κυρίπ συμπορεύεσθαι αὐτιῷ ἐν παρεμβολή Δαν, αναμέσον Σαφα καί ara uissov E19 asl. Vergl. 1. Mos. 21, 20.

### Luc. 1, 15:

και πνεύματος άγιο πλησθήσεται ξτι έχ χοιλίας μητρός αύτῦ.

### Luc. 1, 80:

το δε παιδίον ηθζανε και έκραταικτο πνεύματι, και ην έν ταϊς ephnois, Eus huipas avadelseus αὐτῶ πρὸς τὸν Ἰσοαήλ.

<sup>8)</sup> WETSTEIN zu · Luc. 1, 11. S. 647 f. führt Stellen aus Josephus und den Rabbinen an, in welchen von Hohenpriestern solche Erscheinungen erzählt werden; dass man aber auch bei gewöhnlichen Priestern dergleichen vorauszusetzen leicht geneigt war, liegt in unserer Stelle selbst, V. 22.

<sup>9)</sup> Richt. 13, 14 (LXX.): ze olvov zal dírega (al. uéθυσμα, hebr. μη πάτω.

Abstammung des Johannes als blosse Nachbildung abzuleiten (vgl. mit 1. Sam. 1, 1. 1. Chron. 7, 27.); aber die lyrischen Ergüsse sind dieser Geschichte abgesehen, welche sich im ersten Kapitel des Lukas finden. Wie nämlich Samuels Mutter bei der Uebergabe ihres Sohnes an den Hohenpriester in einen Hymnus ausbricht (1. Sam. 2, 1 ff.): so hier der Vater des Täufers bei der Beschneidung seines Sohns; nur dass im Einzelnen dem Lobliede der Hanna weniger das des Zacharias, als das der Maria nachgebildet erscheint, auf welches wir später kommen werden. Dass der bedeutsame Name Johannes (אַרְוֹרָנֵן) = Θεόδωρος) von dem Engel zum Voraus angegeben wird, hat in der Ankündigung des Ismael und Isaak seinen Vorgang 12); seinen Grund aber darin, dass das Zusammentreffen der Wortbedeutung des Namens mit der geschichtlichen Bedeutung des Mannes providentiell erschien. Die Bemerkung, dass der Name Johannes in der Familie des Zacharias sonst nicht herkömmlich gewesen (V. 61.), soll nur seine unmittelbar himmlische Herkunft um so mehr hervorheben; das πινακίδιον aber, worauf der Vater den Namon schreibt (V. 63.), war theils durch seine Stummheit gefordert, theils hatte auch Jesaias bedeutsame Namen eines Kindes auf eine Tafel sehreiben müssen (Jes. 8, 1 ff.). Der einzige ungewöhnliche Zug, für welchen eine Analogie im A. T. zu fehlen scheinen kann, ist das Verstummen des Zacharias; worauf man sich denn auch gegen die mythische Ausicht von unsrer Erzählung beruft 15). Allein bedenkt man nur, dass das Fordern und Bekommen von Zeichen zur Versicherung einer Voraussagung bei den

<sup>12) 1.</sup> Mos. 16, 11> LXX: Luc. 1, 13:

και καλέσεις το όνομα αυτή και καλέσεις το όνομα αυτή Ισμαήλ. Ιωάννην.

<sup>17, 19: - -</sup> Your.

<sup>13)</sup> OLSHAUSEN, bibl. Commentar, 1, S. 116. HOFFMANN. S. 146

Hebraera gewöhnlich war (vgl. Jes. 7, 11 ff.); dass als außerordentliche Strafe nach einer himmlischen Erscheinung auch sonst der Verlust eines Sinnes bis auf eine gewisse Zeit verhängt wird (A. G. 9, 8. 17 f.); dass Daniel, als der Engel mit ihm redet, verstummt, und erst wieder sprechen kann, nachdem der Engel durch Berührung seiner Lippen ihm den Mund geöffnet hat (Dan. 10, 15 f.): so kann man sich die Entstehung dieses Zuges in der Sage auch ohne geschichtliche Veranlassung gar wohl erklären. - Von zwei wunderlosen Nebenzügen ist der eine, die gesetzliche Gerechtigkeit der Eltern des Johannes (V. 6.), in jedem Falle bloss auf den Schluss gegründet, dass nur ein so gottseliges Ehepaar mit einem solchen Sohne habe begnadigt werden können, und hat also keinen geschichtlichen Werth; wogegen die Angabe (V. 5.), dass Johannes unter dem König Herodes (dem Grossen) geboren sei, eine ohne Zweifel richtige Berechnung ist.

So stehen wir also hier ganz auf mythisch-poetischem Grunde, und was wir als sichere historische Thatsache festhalten können, ist nur diess: der Täuser Johannes hat durch seine spätere Wirksamkeit und deren Beziehung auf Jesus so bedeutenden Eindruck gemacht, dass sich die christliche Sage zu einer solchen Verherrlichung seiner Geburt in Verbindung mit der Geburt Jesu getrieben fand 12).

<sup>14)</sup> Mit dieser Ansicht des Abschnitts vergl. DE WETTE, exeg. Handbuch zum N. T., 1, 2, S. 12.

### Zweites Kapitel.

## Jesu Davidische Abkunft nach zwei Stammbäumen.

### S. 20.

Die beiden Genealogien Jesu 1) ohne Bezug auf einander betrachtet.

Hatten wir für die Geburtsgeschichte des Täufers nur den einzigen Bericht des Lukas: so fällt bei dem Uebergang auf die Abstammung Jesu auch Matthäus ein; so dass nun durch die gegenseitige Controle zweier Erzähler unser kritisches Geschäft theils vervielfältigt, theils aber doch erleichtert wird. Auch die zwei ersten Kapitel des Matthäus übrigens, welche die Geburts- und Kindheitsgeschichte Jesu enthalten, sind, wie die parallelen Abschnitte des Lukas, in Bezug auf ihre Aechtheit angezweifelt worden: doch nur von demselben befangenen Standpunkt aus wie jene; wesswegen auch hier durch gründliche Widerlegungen die Zweifel zum Schweigen gebracht sind <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Eine gründliche, aber in künstlichen Vereinigungsversuchen sich verwirrende Untersuchung über diese Genealogien findet man bei Hoffmann, S. 148 ff; nichtssagende Declamationen bei Osiander, S. 84 ff.; wer an Grobheit und Aberwitz Gefallen findet, muss auch hier Lange zur Hand nehmen, S. 53 ff.

<sup>2)</sup> S. das Verzeichniss bei Huindl, Comm. in Matth. Proleg. p. XXVII ff.

Der Geschichte der Verkündigung und Geburt Jesu ist bei beiden Evangelisten eine Stammtafel — bei Matthäus voran- (1, 1—17.), bei Lukas nachgeschickt (3, 23-38.), welche die Davidische Abkunft Jesu als des Messias documentiren soll; und sowohl jede für sich, als beide in Vergleichung miteinander betrachtet, geben so wichtige Aufschlüsse über den Charakter der evangelischen Nachrichten in diesem Abschnitte, daß eine genaue Prüfung derselben nicht umgangen werden kann. Nehmen wir zuerst jede ohne Rücksicht auf die andere, so ist wiederum jede, und zwar soll es zuvörderst die des Matthäus sein, theils für sich, theils in Beziehung auf die A. T.lichen Stellen zu betrachten, mit welchen sie parallel läuft.

Bei der Genealogie, welche der Verfasser des ersten Evangeliums mittheilt, ist eine Vergleichung derselben' mit sich selber desswegen von Erfolg, weil sie an ihrem Schlasse (V. 17.) ein Resultat, eine Summe, zieht, und nun durch Vergleichung des Vorangeschiekten untersucht werden kann, wiefern demselben jenes Resultat wirklich entspricht. Es sagt nämlich die Zusammenfassung am Schlusse aus, von Abraham bis auf Christus seien es dreimal 14 Glieder: einmal von Abraham auf David, dann wieder von diesem zum babylonischen Exil, und endlich von da bis auf Christus herab. Zählen wir nun nach, so treffen von Abraham bis auf David, beide miteingeschlossen, die Vierzehn zu (V. 2-5.); ebenso von Salomo bis auf denjenigen, nach welchem des babylovischen Exils gedacht ist, den Jechonias (6-11.); aber von diesem bis auf Jesus bringt man, den letzteren selbst noch mitgezählt, bloß 13 Glieder heraus (V. 12-16.). Wie ist diese Differenz zwischen der vom Verfasser gezogenen Summe und den vorausgeschickten Zahlen zu erklären? Die Vermuthung, dass von den Gliedern der dritten Tessareskaidekade eines durch Versehen der AbRichtige hat hier wohl de Wette geschen, wenn er bemerklich macht, in der Zusammenzählung V. 17. werde allerdings bei beiden Uebergängen etwas zweimal genannt, aber nur das erstemal eine, demgemäß doppelt zu rechnende, Person, nämlich David; das anderemal sei es die μετοιχεσία Βαβυλώνος, einfallend awischen Josia und Jechonia, welcher letztere, da er nur drei Monate in Jerusalem regiert hatte, die längste Zeit seines Lebens aber nach der Wegführung in Babel zubrachte, zwar um des Zusammenhangs zwischen der zweiten und dritten Reihe willen auch schon am Schlusse von jener genannt, erst aber am Anfange der dritten zu zählen sei <sup>9</sup>).

Halten wir hierauf die Genealogie des Matthäns immer noch ohne Rücksicht auf die des Lukas - mit den entsprechenden Stellen des A. T. znsammen: so stimmt sie mit diesen nicht durchaus überein, und es zeigt sich das dem eben gewonnenen äußerlich entgegengesetzte Ergebniss, dass, wenn für sich betrachtet die Geschlechtstafel ein Glied verdoppeln musste, um ihr Schema zu füllen: sie in Vergleichung mit dem A. T. von den in diesem an die Hand gegebenen Gliedern mehrere ausläßt, um ihre 14Zahl nicht zu überschreiten. Mit A. T.lichen Angaben nämlich lässt sich diese Genealogie, als die berühmte Stammtafel des Davidischen Königsgeschlechts, vergleichen von Abraham bis auf Serubabel und seine Söhne, von wo an das Davidische Haus in die Dunkelheit zurückzutreten anfängt, und bei dem Schweigen des A. T. von demselben die Controle für die Matthäische Genealogie aufhört. Und zwar ist das Geschlechtsregister von Abraham bis auf Juda, Perez und Esron hinlänglich aus der Genesis bekannt; das von Perez bis David finden wir am Schlusse des Buchs Ruth und im zweiten Kapitel des ersten Buchs der Chronik; das von David bis auf Serubabel

<sup>9)</sup> Exeget. Handbuch, 1, 1, S. 12 f.

.1

im dritten Kap. desselben Buchs; Parallelen für Einzelne noch ungerechnet.

Vollziehen wir nun die Vergleichung: so finden wir die Liuie von Abraham bis David, also die ganze erste Tessareskaidekade unserer Genealogie, in den Männernamen den A. T.lichen Angaben gleichlautend; nur fügt sie einige Frauen ein, von welchen Eine Schwierigkeit macht. Dass nämlich (nach V. 4) Rahab des Boas Mutter gewesen, ist nicht nur ohne Bestätigung im A. T., sondern es sind auch, wenn sie zur Urgrofsmutter Isai's, des Vaters von David, gemacht wird, zwischen ihrer Zeit und dem Davidischen Zeitalter, beiläufig von 1450 - 1050 v. Chr., zu wenige Generationen gesetzt, nämlich, die Rahab oder den David mitgezählt, 4 für 400 Jahre. Doch dieser Fehler fällt insofern auf die A. T.lichen Genealogien selbst zurück, als Isai's Urgrossvater Salmon, welchen Matthaus zum Gatten der Rahab macht, auch Ruth 4, 20, wie bei Matthäus, Sohn eines Nahasson ist, welcher nach 4. Mos. 1, 7. noch der Zeit des Zugs durch die Wüste angehörte 10); von wo aus es denn nahe lag, seinen Sohu mit jener Rahab, welche die israelitischen Kundschafter gerettet hatte (Jos. 2.), in Verbindung zu bringen, um diese Frau, auf welche der patriotische Israelite einen besondern Werth legte (vgl. Jak. 2, 25. Hebr. 11, 31.), in das Geschlecht Davids und des Messias hereinzuziehen.

Mehrere Abweichungen finden sich in dem Abschnitte von David bis zu Serubabel und dessen Sohn, oder der zweiten Dekatetras, sammt den ersten Gliedern der dritten. — Erstlich, während es hier V. 8. heißt: Ἰωραμ ἐνέννησε τὸν Οζίαν: so wissen wir aus 1. Chron. 3, 11. 12.

<sup>10)</sup> Hiedurch wird die Auskunft Kunöl's, Comment in Matth. p. 3., die hier genannte Rahab von der berühmten zu unterscheiden, ausser dem Willkürlichen auch vollends überflüssig.

dass Usia nicht der Sohn, sondern der Enkel des Sohns von Joram war, und drei Könige zwischen beide fallen, pămlich Ahasja, Joas und Amazia, hierauf erst Usia (2. Chron. 26, 1; oder, wie er 1. Chron. 3, 12. und 2. Kön. 14, 21. heisst, Asaria). — Zweitens sagt unser Genealogist V. 11: Ιωσίας δε εγέννησε τον Ιεχονίαν και τες αδελφες avzä. Aber aus 1. Chron. 3, 16 ersehen wir einestheils. dass der Sohn und Nachfolger des Josias Jojakim hiels, und erst dessen Sohn und Nachfolger Jechonia oder Jojachin (2. Kön. 24, 6. 2. Chron. 36, 8.); anderntheils worden von Jechonia, dem hier αδελφοί zugeschrieben sind, in iener Stelle keine Brüder namhaft gemacht, wohl aber hatte Jojakim Brüder: so dass die Erwähnung der adelmol levoris bei Matthäus ans einer Verwechslung der genannten beiden Männer hervorgegangen zu sein scheinen kann. - Eine dritte Abweichung findet in Bezug auf Serubabel statt. Während dieser hier V. 12. ein Sohn Salathiels heißt, wird er 1. Chron. 3, 19. nicht durch Schealthiel, sondern durch dessen Bruder Pedaja von Jechonia abgeleitet; wogegen jedoch Esra 5, 2. und Haggai 1. 1. Serubabel wie hier als Sohn Schealthiels bezeichnet ist. Endlich der hier als Serubabels Sohn genannte Abjud ist 1. Chron. 3, 19 f. unter den Kindern Serubabels nicht su finden; vielleicht weil Abiud nur der vom Sohne genommene Beiname eines der dort Genannten war 11).

Von diesen Abweichungen sind die zweite und dritte unverfänglich, und können sieh ohne Absicht und auch ohne zu große Nachläßigkeit eingeschlichen haben; denn die Auslassung des Jojakim kann durch den Gleichklang der Namen (יְדְלִיבֶרְיִ und יְדִלִיבְרִי) veranlaßt sein, und durch eben diese Verwechslung auch die Erwähnung von Brüdern des Jechonia; während das von Serubabel Gesagte die A. T. lichen Nachrichten nur zum Theil gegen sich,

<sup>11)</sup> HOFFMANN, S. 154, nach Hue, Einl. 2, S. 271.

Theil aber für sich hat. Nicht ebense leichten Kaufs läst sich die zuerst aufgeführte Abweichung, das Ueberspringen von drei wohlbekannten Königen, auf die Seite schaffen. Zwar hat man auch hier den Gleichklang der Namen geltend gemacht, und gemeint, ganz unabsichtlich sei der Verf. von Joram statt auf Ahasja (bei den LXX Oxoziaz) auf den ähnlich lautenden Ozlaz gesprungen. Alleia allem geschickt trifft doch diese Auslassung, war einnal David deppelt gezählt, mit dem Augenmerk des Verfassers auf die dreifache Viersehn zusammen, als dass man unhin könnte, mit Hieronymus eine besondere Absicht darin zu erkennen 12). Da er von Abraham bis David, we

<sup>12)</sup> Vgl. Farrzecus, Comm. in Matth. p. 19; Paulus, exeget. Handbuch, S. 289; DE WETTE, exeg. Handb. z. d. St. Wenn OLSHAUSEN S. 44 f. sagt, es könne nicht die Absicht des Matthaus gewesen sein, auf die 14Zahl zu dringen, da er ja mehrere Glieder auslasse: so heisst diess die Sache auf den Kopf gestellt. Denn hier ist doch gerade umgekehrt zu schliessen, dem Verf. müsse besonders viel an der 14Zahl gelegen gewesen sein, sonst würde er nicht, um sie nicht zu überschreiten, wohlbekannte Glieder ausgemerzt haben. -Ebendamit widerlegt sich auch die Ansicht, welche vor den Lücken bei Joram und Josias (V. 8. u. 11.) das evérroce nicht im engern wörtlichen, sondern nur im weiteren Sinne von: e posteris ejus erat, genommen wissen will, als hätte der Genealogist die weggelassenen Glieder nicht ausschliessen, vielmehr hinzugedacht wissen wollen (Kuinöl z. d. St.): unmöglich hätte er dann so zusammenzählen können, wie er thut. Von gleichem Schlage ist die Ausslucht Hormann's, yered hier nicht für Glied, sondern für Generation zu nehmen, so dass V. 17. από Δαβιδ έως της μετοικεσίας Β. γενεαί δεκατέσσαρες, nur sagen soll, von David bis zum Exil, oder, wie Hormann rechnet, zum Wiederaufbau des Tempels, seien es 14 Menschenalter, d. h. 500 Jahre, gewesen, womit nicht gesagt sein solle, dass das in Rede stehende Geschlecht während dieses Zeitraums nicht weiter als 14 Sprossen getrieben habe (S. 156.). Und doch sind eben nur so viele aufgezählt!

der erste Absatz sich ergab, 14 Glieder vorfand: so scheint er gewünscht zu haben, auch die übrigen Abtheilungen dieser ersten gleichzählig zu finden; es boten sich aber von selbst noch zwei dar, indem in die ganze noch übrige Reihe das babylonische Exil als Scheidepunkt eintrat. Da nun jenem Wunsche die zweite Reihe in der Art nicht entsprach, daß die Stammtafel der Davididen bis zum Exil vier Glieder über 14 darbot: so ließ er hier vier Namen weg; warum gerade diese, möchte wenigstens bei den drei zuletzt erwähnten schwer zu entscheiden sein 15).

Dass dem Verfertiger dieser Genealogie so viel an der dreimal gleichen Zahl lag, davon könnte zwar der Grand, wie einige annehmen, ein lediglich mnemonischer gewesen sein, leichterer Behaltbarkeit wegen die Genealogie nach orientalischer Sitte in gleiche Abschnitte zu theilen 14); doch möchte sich wohl mit diesem zugleich ein mystischer Grund verbunden haben. Es fragt sich, ob dieser in der bestimmten Zahl, welche sich dreimal wiederholt, oder überhaupt nur darin, dass dieselbe Zahl dreimal wiederkehrt, zu suchen sei? Dass es dem Genealogisten um die Wiederholung gerade des Vierzehn, als der doppelten heiligen Sieben, zu thun gewesen 15), ist unwahrscheinlich, weil er sonst schwerlich die 7 so ganz in die 14 versteckt haben würde; noch weniger läßt sich mit Olshausen zulässig finden, dass die 14 als der Zahlwerth des Namens David besonders hervorgehoben sei 16); denn solche Künsteleien der rabbinischen Gematria finden sich sonst in den Evangelien nicht. Mithin möchte es

<sup>13)</sup> Doch vgl. FRITZSCHE 2. d. St.

<sup>14)</sup> FRITZSCHE in Matth. S. 11.

<sup>15)</sup> Paulus S. 292. Dass übrigens auf die Sieben auch in Genealogien Gewicht gelegt wurde, erhellt z. B. aus dem ξβδομος ἀπὸ ᾿Δδὰμ Ἦνώχ, Jud. V. 14.

<sup>16)</sup> Bibl. Comment. S. 44. Anm.

mehr mur um die Wiederholung der gleichen Zahl, nachdem sich zufällig zuerst die 14 ergeben hatte, bei Festhaltung von dieser zu thun gewesen sein, indem die Juden außerordentliche göttliche Heimsuchungen, erfreuliche wie traurige, in bestimmten Zwischenzeiten wiederkehrend sich dachten; so daß, wie auf den Gründer des heiligen Voltes in 14 Generationen der König nach dem Herzen Gottes gefolgt war: ebenso 14 Generationen nach der Wiederberstellung des Volkes der Sohn Davids, der Messias, gehommen sein mußte 17). Ganz dieselbe Gleichmäßigkeit inden wir sehon in den ältesten Genealogien der Genesis. Wie nach dem βίβλος γενέσεως ανθρώπων Cap. 5., von dem ersten Stammvater der Menschen an der andere, Noah: so ist von diesem oder vielmehr dessen Sohne an der Vater der Gläubigen, Abraham, der Zehnte 18).

Diese apriorische Behandlungsweise seines Stoffes, das Prokrustesbette, auf welches er, fast wie ein construirender Philosoph, denselben bald dehnend, bald verkürzend legt, kann für den Verfasser unserer Genealogie kein günstiges Vorurtheil erwecken. Zwar beruft man sich auf die Sitte orientalischer Genealogisten, sich auch sonst solche Auslassungen zu erlauben; allein wer mit der ausdrücklichen Erklärung, πάσαι αἱ γενεαὶ während eines

<sup>17)</sup> S. Schneckerburger, Beiträge zur Einleitung in das N. T., S. 41f., und die daselbst angeführte Stelle aus Joseph. B. j. 6, 4, 8. Ausserdem kann verglichen werden die von Schötter, horac hebr. et talm. zu Matth. 1. angeführte Stelle aus Synopsis Sohar p. 152. n. 18: Ab Abrahamo usque ad Sulomonem XV sunt generationes; atque tunc luna fuit in plenitunio. A Salomone usque ad Zedektam iterum sunt XV generationes, et tunc luna defecit, et Zedektae effossi sunt oculi 18) Auf die Analogie dieser A. T. lichen Geschlechtstafeln mit den evangelischen in Rücksicht auf die absichtsvolle Gleichheit der Zahlen hat die Werte hingewiesen, Kritik der mos. Geschichte, S. 69. Vgl. S. 48.

Zeitraums seien 14, eine Geschlechtstafel gibt, in welcher durch Zufall oder Absicht mehrere Glieder fehlen, der zeigt eine Willkür oder Unkritik, welche das Vertrauen auf die Sicherheit seiner Geschlechtsableitung überhaupt erschüttern muß.

Der Genealogie bei Lukas für sich genommen sieht man nicht so viele Fehler, wie der des Matthäus an. Denn einmal ihre Vergleichung mit sich selbst liefert gar kein Ergebniss, da sie nicht wie jene durch Ziehung einer Summe über sich selbst die Probe macht 19); dann aber auch von Seiten des A: T. fehlt ihr die Controle großentheils, well sie von David und Nathan an fast durch lauter unbekannte Geschlechter herabläuft, von welchen sich im A. T. kein Stammbaum findet. Nur in swei Gliedern berührt sie von da an eine im A. T. erwähnte Linie, in Salathiel und Serubabel; kommt aber eben hiedurch in Widerspruch mit 1. Chron. 3, 17. 19 f., indem sie den Salathiel einen Sohn von Neri nennt, da doch nach der angeführten Stelle Jechonia sein Vater war; als Sohn Serubabels aber einen Resa namhaft macht, welcher in der Chronik unter Serubabels Kindern fehlt. vorabrahamischen Geschlechterreihe findet sich die Abweichung, dass zwischen Arphachsad und Sela Lukas einen Kaïvav einschiebt, welcher im hebräischen Texte 1. Mos. 10, 24. 11, 12 ff. sich nicht findet, übrigens schon von den LXX eingeschaltet war. Nämlich im Gliede der ersten Reihe, von Adam an, hat auch der Grundtext diesen Namen, und von da scheint ihn die Uebersetzung an die gleiche Stelle der zweiten Reihe, von Noah an gezählt, verpflanzt zu haben.

<sup>19)</sup> Dass übrigens auch sie in Siebenzahlen aufgeht (von Adam bis Abraham 3; von Abraham bis David 2; von Nathan bis Salathiel 3; von Serubabel bis Jesus 3; zusammen 11 — wobei Abraham doppelt gezählt werden muss, darauf hat Thelle aufmerksam gemacht, zur Biographie Jesu, S. 43.

#### S. 21.

Vergleichung beider Genealogien. Versuche, ihren Widerstreit zu lösen.

Noch weit auffallendere Ergebnisse bekommt man aber, wenn man die beiden Genealogien bei Matthäus und Lukas mit einander vergleicht, und ihrer Abweichung von einander sich bewußt wird. Einige der stattfindenden Differenzen zwar sind unverfänglich und selbst nichtsbedeutend, wie die Verschiedenheit der Richtung, dass die Geschlechtstafel bei Matthäus abwärts geht, von Abraham auf Jesus, die bei Lukas aber aufwärts, von Jesus auf seine Vorfahren zurück; ebenso die Verschiedenheit des Umfangs, welchen Lukas weiter absteckt, als Matthäus, indem dieser das Geschlecht Jesu nur bis auf Abraham, joner dagegen, vielleicht in paulinisch-universalistischem Sinne ein ihm vorliegendes Document verlängernd 1), auf Adam und Gott selbst zurückführt. Bedenklicher schon ist der nicht geringe Unterschied in der Zahl der Generationen für gleiche Perioden, indem zwischen David und Jesus Lukas 41, Matthäus dagegen nur 26 Geschlechter bat. Die Hauptschwierigkeit jedoch liegt darin, dass Lukas zum Theil ganz andre Individuen zu Vorfahren Jesu macht, als Matthäug Zwar stimmen sie in der Angabe derselben nicht allein darin überein, dass beide das Geschlecht Jesu durch Joseph auf David und Abraham zurückführen; sondern auch in Bezug auf die Mittelglieder, durch welche sie diess thun, treffen sie in den Generationen von Abraham bis David, und später in den beiden Namen Salathiel und Serubabel, zusammen. Der eigentlich verzweifelte Punkt ist nun aber der, dass von David bis auf den Pflegevater Jesu, mit Ausnahme von zweien

<sup>1)</sup> S. Chrysostomus und Luther, bei CREDNER, Einleitung in d. N. T, 1, S. 143 f. Winer, bibl. Realwörterbuch, 1, S. 659.

ungefähr in der Mitte, lauter verschiedene Namen bei Lukas und Matthäus sich finden. Nach Matthäus nämlich hiefs der Vater Josephs Jakob, nach Lukas Eli: nach Matthäus ist der Sohn Davids, durch welchen Joseph von diesem König abstammte, Salomo, nach Lukas Nathan: und so läuft danu das Geschlechtsregister des Matthäus durch den bekannten Königsstamm herunter, das bei Lukas durch eine unbekannte Nebenlinie; nur in Salathiel und Serubabel treffen beide zusammen, doch so, dass sie sogleich wieder Salathiels Vater und den Sohn Serubabels verschieden haben. Da diese Differenz ein vollkommener Widerspruch zu sein scheint, so ist man von jeher mit Lösungsversuchen äußerst geschäftig gewesen. offenbar ungenügenden Auswegen, wie mystischer Deutung 2) oder willkürlicher Aenderung der Namen 3), nichts zu sagen, so haben sich besonders zwei Hypothesenpaare ausgebildet, von welchen je ein Paar sich gegenseitig stützt oder doch verwandt ist.

Das erste Paar bilden die Voraussetzung des Augustinus, dass bei Joseph ein Adoptionsverhältnis stattgefunden, und nun der eine Evangelist seinen wirklichen, der andere seinen Adoptiv-Vater nebst dessen Stammbaum gebe <sup>4</sup>), — und die Annahme des alten Chronologen Julius Africanus, dass bei Josephs Eltern eine Levirats-Ehe eingetreten sei, und nun der Stammbaum des einen Evangelisten dem natürlichen, der andere dem gesetzlichen Vater Josephs angehöre; durch den einen habe er von der Salomonischen, durch den andern von der Nathanischen Linie des Davidischen Geschlechtes abgestammt <sup>5</sup>).

<sup>2)</sup> Orig. homil. in Lucam 28.

<sup>3)</sup> LUTHER, Werke, Bd. 14. Walch. Ausg. S. 8ff.

De consensu Evangelistarum, 2, 3, und unter den Neueren z. B. E. F. in Henne's Magazin 5, 1, 180 f.

<sup>5)</sup> Bei Eusehius, H. E. 1, 7. und neuerlich z. B. Schleiermacher, über den Lukas, S. 53.

Die nähere Frage, welche von beiden Genealogien den natürlichen, und welche den gesetzlichen Vater mit seinem Stammbaum angebe, kann nach zweierlei Kriterien entschieden werden, deren eines mehr dem Buchstaben. das andere mehr dem Geist und Charakter der beiden Evangelisten angehört, und welche eine entgegengesetzte Estscheidung herbeigeführt haben. Augustinus und auch schon Africanus haben darauf gesehen, welcher von beiden Evangelisten zur Beseichnung des Verhältnisses swischen Joseph und demjenigen, den er als dessen Vater namhaft macht, sich eines Ausdrucks bediene, welcher bestimmter als der des andern auf ein natürliches Sohnesverhältniss hinweise. Einen solchen gebraucht nun Matthans; indem er nämlich sagt: Ἰακώβ εγέννησε τον Ἰωorg: so scheint das yervar nur das natürliche Verhältnis bezeichnen zu können, während das Ἰωσηφ τε Ἡλλ bei Lukas ebensowohl das Verhältnis eines Adoptivsohns. oder eines solchen, der vermöge des Leviratsverhältnisses als Sohn angesehen wird, anzeigen zu können scheint. Allein da die Verordnung der Leviratsehe gerade den Zweck hatte, Namen und Geschlecht eines kinderlos Verstorbenen zu erhalten: so war es jüdische Sitte, den ans solcher Ehe suert entsprossenen Sohn nicht in das Geschlechtsregister des natürlichen Vaters einzutragen, wie hier Matthäus thun soll, sondern in das des gesetzlichen Vaters, wie diess Lukas nach der obigen Voraussetzung beobachtet. Dass nun aber gerade der so ganz jüdisch gebildete Verfasser des ersten Evangeliums, oder der Genealogie insbesondere, einen solchen Verstoß begangen haben sollte, kann man nicht wahrscheinlich finden: welswegen z. B. Schleiermacher dem Geiste der beiden Evangelisten gemäß annehmen zu müssen glaubt, daß Matthäus, unerachtet seines εγέννησε, doch nach jüdischem Brauche den Stammbaum des gesetzlichen Vaters gebe; Lukas aber, wielleicht kein geborner Jude und der judi-

schen Gewohnheiten minder kundig, habe die Stammtafel der jüngeren Brüder Josephs zur Hand bekommen, welche nicht, wie der Erstgeborene, auf das Geschlecht des verstorbenen gesetzlichen, sondern des natürlichen Vaters geschrieben wurden, und diese habe er nun auch für die Stammtafel des Erstgeborenen, Joseph, gehalten, was sie nur nach dem natürlichen Momente war, auf welches aber die füdische Genealogistik keine Rücksicht nahm 6). Allein abgesehen von dem erst unten zu Erweisenden, dass die Genealogie bei Lukas schwerlich vom Verf. des Evangeliums herrührt, also aus dessen minder jüdischer Bildung kein Schluss auf die Deutung des von ihm anfgenommenen Geschlechtsregisters gilt: so würde der Genealogist im ersten Evangelium sein everynge nicht so ohne allen Beisatz hingeschrieben haben, wenn er an ein bloss gesetzliches Vaterverhältnis gedacht hätte; wesswegen die beiden Ansichten von dem Verhältniss der Genealogien in dieser Beziehung gleich schwierig sind.

Indess, wir müssen uns diese, bis jetzt nur im Allgemeinen bezeichnete Hypothese erst näher vor die Vorstellung bringen, um über ihre Zulässigkeit urtheilen zu können. Da in Bezug auf die Voraussetzung der Leviratsche Verfahren und Ergebnis im Ganzen dasselbe bleibt, ob wir mit Augustin und Africanus dem Matthäus, oder mit Schleiermacher dem Lukas die Angabe des natürlichen Vaters zuschreiben: so wollen wir das Verhältnis beispielsweise in der ersten Form betrachten; um so mehr, da uns Eusebius nach Africanus eine sehr genaue Ausführung hierüber hinterlassen hat. Nach dieser Vorstellungsweise war also Josephs Mutter zuerst mit demjenigen Manne verheirathet, welchen Lukas als Josephs Vater nennt, mit Eli; da aber dieser ohne Kinder starb, so

a. a. O. S. 53. Vgl. Winer, bibl. Realwörterbuch, 1. Band. S. 660.

ehelichte vermöge des Leviratsgesetzes sein Bruder, der von Matthäus als Vater Josephs genannte Jakob, die Wittwe, und erzeugte mit ihr den Joseph, welcher nun gesetzlich als Sohn des verstorbenen Eli angesehen wurde, wie diels Lukas angibt, während er natürlich der Sohn seines Bruders Jakob war, eine Betrachtungsweise, welcher Matthäus gefolgt ist.

Allein, bloss so weit geführt, würde die Hypothese keineswegs ausreichen. Denn wenn die beiden Väter Josephs wirkliche Brüder, Söhne desselben Vaters, waren: so hatten sie Einen und denselben Stammbaum, und es müsten in diesem Falle die beiden Genealogien nur den Vater des Joseph verschieden haben, über demselben aber sogleich wieder zusammenlaufen. Um zu erklären, wie sie bis auf David hinauf abweichen können, muss man die zweite Voraussetzung hinzufügen, welche auch Africanus gemacht hat, dass die beiden Väter des Joseph nur Halbbrüder gewesen, nämlich nur einerlei Mutter, nicht aber denselben Vater, gehabt haben. Man müste also annehmen, die Mutter der beiden Väter Josephs habe nach einander in zwei Ehen gelebt: einmal mit dem Matthan des Matthäus, welcher durch Salomo und die königliche Linie von David descendirte, und diesem habe sie den Jakob geboren; außerdem aber sei sie vor- oder nachher mit dem Matthat des Lukas verehelicht gewesen, welcher durch Nathan Davids Nachkomme war, und dieser habe den Eli mit ihr erzeugt; nach dessen Verheirathung und kinderlosem Ableben sein Halbbruder Jakob seine Wittwe geheirathet, und gesetzlich für den Verstorbenen den Joseph erzeugt habe.

Müssen wir schon bis hieher die Hypothese einer gerade in zwei aufeinanderfolgenden Gliedern so verwickelten Ehe, zu welcher die Abweichung der beiden Genealogien uns trieb, zwar keineswegs unmöglich, aber doch unwahrscheinlich finden; so wird die Schwierigkeit durch

Ţ

3

1

die unwillkommene Uebereinstimmung noch verdoppelt, welche sich, wie schon erwähnt, mitten unter den ahweichenden Reihen, in den beiden Gliedern Salathiel und Serubabel, findet. Um nämlich zu erklären, wie sowohl Neri bei Lukas als Jechonia bei Matthäus Vater des Salathiel, des Vaters von Serubabel, heißen könne: müßte nicht nur die Annahme einer Leviratsehe wiederholt werden, sondern auch die, dass die beiden nacheinander mit derselben Frau vermählten Brüder diess nur mütterlicher Seits gewesen seien. Wesentlich gemindert wird diese Schwierigkeit auch nicht durch die Bemerkung, dass nieht bloß der Bruder, sondern üherhaupt der nächste Blutsverwandte dem andern in einer Leviratsehe folgen wenn nicht gemusst, so doch gekonnt habe (Ruth 3, 12 f. Denn da auch über zwei Vettern der 4, 4. f.) <sup>7</sup>). Stammbaum weit früher zusammenlaufen muß, als er hier über Jakob und Eli und über Jechonia und Neri zusammengeht: so müste man doch beidemale die Hypothese von Halbbrüdern zu Hülfe nehmen; nur dass dann die beiden so eigenthümlichen Ehen nicht in zwei unmittelbar auf einander folgende Geschlechter fallen würden. Dass nun dieser seltsame Doppelfall sich nicht allein zweimal wiederholt, sondern dass auch beidemale die Genealogisten sich in die Angabe des natürlichen und des gesetzlichen Vaters auf die gleiche Weise, und beidemale stillschweigend, getheilt haben sollten, das ist so unwahrscheinlich, dass auch die Hypothese einer Adoption, welche nur von der Hälfte dieser Schwierigkeiten gedrückt ist, schon daran mehr als genug hat. Da nämlich zur Adoption kein brüderliches, oder sonstiges Verwandtschaftsverhältnis des natürlichen und des adoptirenden Vaters erfordert wird: so fällt zwar die zweimalige Zu-

<sup>7)</sup> Vgl. MICHAELIS, Mos. Recht. 2, S. 200. WINER, bibl. Real-wörterb. 2, S. 22 f.

flucht zu einer Halbbruderschaft weg, und es bleibt nur die Nothwendigkeit, zweimal ein Adoptions-Verhältniss anzunehmen und zweimal das Eigene, dass die eine Gesealogie es unjüdisch ignorirte, die andere aber nur stillschweigend berücksichtigte.

Anf weit bequemere Weise glaubte man daher in senerer Zeit den Knoten durch die Annahme lösen zu können, daß wir nur bei dem einen Evangelisten die Genealogie des Joseph, bei dem andern aber die der Maria haben, deren Verschiedenheit also kein Widerspruch wärre 3); wozu man gerne noch die Voraussetzung fügt, daß Maria eine Erbtochter gewesen sei 3). Die Ansicht, daß auch Maria aus Davidischem Geschlechte stamme, ist schon alt. Zwar der Idee zulieb, daß in dem Messias, als zweitem Melchisedek, die königliche Würde mit der priesterlichen vereinigt sein sollte 10), und verleitet durch die Verwandtschaft der Maria mit der Aaronstochter Elisabet, wie sie von Lukas 1, 36. an die Hand gegeben ist 11), ließen nicht nur schon frühzeitig Manche den Joseph von einer aus den Stämmen Juda und Levi gemischten Familie abstam-

<sup>8)</sup> So z. B. Spanheim, dubia evang. P. 1. S. 13 ff. Lightfoot, Michaelis, Paulus, Kuinöl, Olshausen, jetzt Hoffmann u. A.

<sup>9)</sup> Schon Efifhanius, Gnotius, stellten diese Vermuthung auf.
Olsmausen nimmt sie an (S. 41.), weil es zum Entwicklungsgange des Davidischen Geschlechts zu passen scheine (siehe über ein ähnliches Passen §. 20. Anmerk. 9.), dass diejenige Linie desselben, aus welcher der Messias hervorgehen sollte, sich mit einer Erbtochter beschloss, die den verheissenen ewigen Erben des Davidischen Throns gebärend, dieselbe endigte!

<sup>10)</sup> Testament. XII Patriarch., Test. Simeon c. 71. In Fabric. Codex pseudepigr. V. T. p. 542: Εξ αὐτῶν (den Stämmen Levi und Juda) ἀνατελεῖ ὑμῖν τὸ σωτήριον τῦ Θεῦ. ᾿Αναςήσει γὰς Κύριος ἐχ τῦ Δεῦι ὡς ἀρχιερία, και ἐκ τῦ Ἰόδα ὡς βασιλία κ. τ. λ.

<sup>11)</sup> Vgl. jedoch Paulus a. a. O. S. 119.

men <sup>12</sup>), sondern auch die Ansicht war nicht selten, dass Jesus durch Joseph zwar aus königlichem, durch Maria aber aus priesterlichem Geschlechte gewesen sei <sup>13</sup>). Gewöhnlicher jedoch wurde bald die Ansicht von einer Davidischen Abstammung Maria's. Mehrere Apokryphen sprechen sich dabin aus <sup>14</sup>); ebenso Justin der Märtyrer, bei welchem man den Ausdruck, dass die Jungfrau aus dem Geschlechte Davids, Jakobs, Isaaks und Abrahams gewesen, selbst als eine Andeutung auslegen könnte, dass er eines unsrer Geschlechtsregister, welche ja ebenso über David auf Abraham zurückgehen, auf die Maria bezogen hätte <sup>15</sup>).

Fragt man nun aber, welcher der beiden Stammbänme als der der Maria gefast werden solle, so scheint dies eigentlich bei keinem von beiden möglich zu sein, indem beide gar zu bestimmt sich als Genealogien des Joseph ankündigen; der eine in den Worten: Ἰακώβ ἐγέννησε τὸν Ἰωσῆφ, der andere durch die Worte: νἱος Ἰωσῆφ τῷ Ἡλί. Dennoch aber lautet auch hier das ἐγέννησε des Matthäus bestimmter als das τῷ des Lukas, welches nach jenen Auslegern wohl auch einen Schwiegersohn oder Enkel anzeigen könnte, so dass die Genealogie bei Lukas in den Worten 3, 23. entweder sagen wollte: Jesus war nach der gewöhnlichen Ansicht ein Sohn Josephs, welcher selbst ein Schwiegersohn des Eli, Vaters der Maria war ¹ε⟩;

<sup>12)</sup> Vgl. Tamo, cod. apocr. N. T. 1, S. 374 ff.

So z. B. der Manichäer Faustus bei Augustin. contra Faust.
 L. 23, 4.

<sup>14)</sup> Protevangel. Jacobi c. 1 f. u. 10. und evangel. de nativitate Mariae c. 1. werden als die Eltern der Maria Joschim und Anna, aus Davidischem Geschlechte, genannt. Faustus hingegen, in der angeführten Stelle, bezeichnet eben diesen Joachim als sacerdos.

<sup>15)</sup> Dial. c. Tryph. 43. 100. der Mauriner Ausg. Paris 1742.

<sup>16)</sup> So namentlich Paulus z., d. St. Auch die Juden, indem sie

oder: Jesus war, wie man glaubte, ein Sohn Josephs, und darch Maria ein Enkel des Eli 17). Indem man hiegegen einwenden kann, dass die Juden bei ihren Genealogien auf die weibliche Linie keine Rücksicht zu nehmen pflegten 18): so kommt hier die weitere Hypothese su Hülfe, dass Maria eine Erbtochter, d. h. die Tochter eines söhnelogen Vaters, gewesen, in welchem Falle es nach 4. Mos. 36, 6. und Nehem. 7, 63. die jüdische Sitte mit sich gebracht habe, dass der Mann, der eine solche Tochter ehlichte, nicht nur aus demselben Stamme mit ihr sein musste, sondern sich auch in ihr Geschlecht aufnehmen liefs, und somit ihre Vorfahren zu den seinigen machte. Allein nur das Erstere ist aus der mosaischen Stelle erweislich; wogegen aus der andern, in Vergleichung mit mehreren ähnlichen (Esra 2, 61. 4. Mos. 32, 41. vergl. mit 1. Chron. 2, 21 f.), nur so viel erhellt, dass ausnahmsweise bisweilen Einer nach den mütterlichen Vorfahren benannt warde. Doch die Schwierigkeit wegen der jüdischen Sitte tritt ganz zurück hinter einer ungleich bedeutenderen. Wenn es nämlich gleich nicht geläugnet werden kann, dass der Genitiv bei Lukas, als Casus der Abhängigkeit überhaupt, an sich jedes Verwandtschaftsverhältnis, mithin auch das des Schwiegersohns oder Enkels, bedeuten könnte: so dürfte doch der Zusammenhang nicht so entschieden dagegen sein, wie hier. In den 34 oberen Gliedern, die uns aus dem A. T. bekannt sind, bezeichnet dieser Genitiv nachweislich durchweg das eigentliche Soh-

eine Maria, Tochter Eli's, als gequält in der Unterwelt vorstellen (s. Lientroot a. a. O.), scheinen den von Eli ausgehenden Stammbaum bei Lukas für den der Maria genommen zu haben.

<sup>17)</sup> So z. B. Lightfoot horae p. 750; Oslander, S. 86.

<sup>¶8)</sup> Juchasin f. 55, 2. bei Lientroor S. 183. und Bava bathra f. 110, 2. bei Warstein S. 230 f. Vgl. indess Joseph. Vita, 1.

nesverhältnis; ebenso wieder in der Mitte, zwischen Salathiel und Serababel: wie könnte er das Einemal bei Joseph den Schwiegersohn anzeigen? oder wie gar nach Andern das durchaus im Nominativ hinzuzudenkende vioc in fortwährender Aufsteigung: Sohn, Enkel, Urenkel, bis zum entferntesten Abkömmling hin? Beruft man sich auf das Adau ve Jee, wo der Genitiv auch nicht Sohn im eigentlichen Siune bedeuten könne: so zeigt er doch auch hier auf den unmittelbaren Daseinsurheber hin, ein Begriff, unter welchen weder Schwiegervater noch Großvater gestellt werden können. - Eine weitere Schwierigkeit hat diese Auffassung der beiden Stammbäume mit der ersteren gemein, nämlich, das Zusammentreffen beider in den Namen Salathiel und Serubabel zu erklären. Man könnte auch hier wie dort eine Leviratsehe voraussetzen: doch die hiehergehörigen Erklärer ziehen meistens die Annahme vor, dass diese gleichen Namen in den beiden Genealogien gar nicht dieselben Personen bezeichnen. Allein, wenn Lukas an der 21ten und 22ten Stelle nach David, wie Matthäus - die vier übergangenen Glieder eingerechnet - an der 19ten und 20ten 19) dieselben Namen, worunter ein sehr berühmter, hat: so ist gewiss auch an dieselben Personen zu denken.

Ueberhaupt findet sich sonst im N.T. nicht nur keine Spur von einer Davidischen Abstammung der Maria <sup>20</sup>),

<sup>. 19)</sup> Nach OSIANDER (S. 86) sind diess ,, ungleiche Zeitstellen ...

<sup>20)</sup> Wie Neander mit Hoffmann in Luc. 1, 32. eine solche Spur finden will, ist nicht einzusehen. Uebrigens erlaubt Neander'n sein Wahrheitsgefühl nicht, den Stammbaum bei Lukas, so wie er dasteht, als den der Maria anzusprechen; er er greift daher den Ausweg, derselbe habe vielleicht ursprünglich zwar sich auf Maria bezogen, im Evangelium aber eine unrichtige Stellung erhalten; doch fühlt er sich auch hiemit nicht sicher, und lässt das Verhältniss beider Genealogien dahingestellt (L. J. Chr. S. 17. Ann.).

sendern einige Stellen sprochen sogur dagegen. Luc. 1, 27. bezieht sich das έξ οἴκθ Δαβὶδ nur auf das sunächst stehende: ἀνδρὶ ῷ ὄνομα Ἰωσὴφ, nicht aber auf das entfersteire: παρθένον μεμνηςευμένην; hauptsächlich aber die Wendung Luc. 2, 4: ἀνέβη δὲ καὶ Ἰωσὴφ - διὰ τὸ εἶναν επὸν ἐξ οἴκθ καὶ πασριᾶς Δαβὶδ, ἀπογράψωσθαι σὺν Μαρίφ z. τ. λ., wo so leicht statt αὐτὸν αὐτὸς gesetzt werden kennte, wenn der Verfasser einen Gedanken an eine Davidische Abkunft auch der Maria hatte, — verstärkt sum Ueberfins die nachgewiesene Unmöglichkeit, die Davidische Genealogie gerade des dritten Evangelisten auf die Maria su beziehen.

### 5. 22.

### Die Genealegien unhistorisch.

Bedenkt man die unüberwindlichen Schwierigkeiten, in welche sich alle diese Vereinigungsversuche unvermeidlich verwickeln: so wird man wohl mit freier denkenden Exegeten an der Möglichkeit einer Friedensstiftung zwischen beiden Geschlechtstafeln verzweifels, und ihren gegenseitigen Widerspruch anerkennen müssen 1). Indem so wenigstens nicht beide richtig sein können: so scheint, wenn gewählt werden sollte, zunächst Manches für die des Lukas zu sprechen. Für's Erste zeigt sie doch nicht dieselbe Wilkür im Zählen und Gleichmachen der Perioden, und, während für den Zeitraum von David bis Jechonia oder Neri die 20 Geschlechter des Lukas der Wahrscheinlichkeit wenigstens nicht ferner stehen, als

<sup>1)</sup> Se Escriber, Einl. in des N. T. 1. Bd. S. 425. Raiber, bibl. Theol. 1, S. 232. Wessenbern, Institut. 5. 123, not. d. De Werer, bibl. Dogm. 6. 279. und exeget. Handbuch 1, 2, S. 32. Winen, bibl. Resiwörterb. 1, S. 660 f. Hase, Leben Jesu, 6. 33. Fritzsche, Comm. in Matth. p. 35. Annon, Fortbildung des Christenthums zur Weltreligien, 1, S. 196 ff. . Das Leben Jesu 3te Auß. 1. Band.

Matthäus mit selner Weglassung von 4 Gliedern der geschichtlichen Wahrheit: so sind für die Periode von Jechenia (geb. 617 v. C.) bis auf Jesus, d. h. beiläufig 600 Jahre, 22 Generationen, jede su 271/2 Jahr, wie sie Lukas gibt, der Natur der Sache, und namentlich des Orients. angemessener, als die 13 des Matthäus, jede zu 46 Jahren. Außerdem macht sich die Geschlechtstafel des Lukas dadurch weniger eines verherrliehenden Bestrebens verdächtig, als die des Matthäus, dass sie, mit der Davidischen Abkunft überhaupt zufrieden, das Geschlecht Jesu nicht wie jene gerade durch die königliche Linie herunterführt. Indess lässt sich hier ebenso umgekehrt unwahrecheinlicher finden, dass von der minder bedeutenden Nathanischen, als dass von der königlichen Linie ein Stammbaum vorhanden gewesen sei; auch scheint die öftere Wiederholung derselben Namen, auf welche Hoffmann mit Recht aufmerksam macht, die Genealogie des Lukas als eine gemachte su bezeichnen.

So hat in der That keine vor der andern etwas voraus: sondern, wenn die eine als unhistorisch anzusprechen ist, so auch die andere, zumal es sehr wenig Wahrscheinlichkeit hat, daß nach den Zerrüttungen des Exils und der folgenden Zeiten in der obscuren Familie des Joseph noch so weit hinaufreichende Genealegien vorhanden gewesen?). Erkennen wir somit in beiden, so weit sie nicht aus dem A. T. geschöpft sind, freie Bildungen, oder doch wilkürliche Anwendungen vorhandener framder Genealogien auf Jesum: so könnten wir dabei immer noch das als historische Grundlage festhalten, daß Jesus von David abgestammt habe, und nur die Mittelglieder dieser Abstammung von Verschiedenen verschieden ergänzt worden seien?). Allein das Eine, worauf man

<sup>2)</sup> s. Winer, a. a. O.

Wie Farrzsenz z. d. St., der übrigens nach der Beobachtung, welche er Prolegg. in Matthaeum p. XV. ausgesprochen: omne

sieh hiefter beruft, die durch den Consus veranlagste Reise der Eltern Jesu nach Bethiebem, steht selbst nichts weniger als fest, wie wir bald genug sehen werden, und würde therdiess noch lange nicht hinrelchen, ihre Abkunft gerade von David wahrscheinlich zu machen. Gewichtiger ist der andere Grund, dass Jesus überall im N. T., und stne bemerkbaren Widerspruch der Gegner, als Abkömmling Davids gilt. Doch könnte vielleicht auch das vioc And ein Pradicat sein, welches Jesu nicht aus historischen, sondern aus degmatischen Gründen beigelegt wurde. Der Messias konnte, den Weissagungen gemäß, nur von David stammon: wie denkbar daher, wenn ein Galiläer, dessen Abstaumung weiter hinauf gar nicht bekannt war, dem mithin anch Niemand beweisen konnte, dass er nicht von David stamme - wie denkbar, wenn ein seleher sich den Ruf des Messias erworben hatte, dass sich bald in verschiedenen Formen die Sage von der Davidischen Abkunft desselben bildete, und dass nun nach diesen Sagen Genealogien von ihm verfasst wurden, welche aber, weil es an urkundlichen Nachrichten fehlte, nothwendig so abweichend und widersprechend ausfallen mulsten, wie nun die Geschlechtsregister bei Matthäus und Lukas sich zu cinander verhalten ').

studium — ee contuit scriptor (der Verf. des ersten Evangeliums) ut nihil Jesu ad Messiae exemplar fingi posset expressius, in der Ueberschrift des ersten Kapitels, Comm. p. 6., einen weitergehenden Zweifel anzudeuten scheint: Jesus, ut de futuro Messia canunt V. T. oracula, est e gente Davidica per Josephum vitricum oriundus.

<sup>4)</sup> s. DE WETTE, bibl. Dogm., a. a. O. und exeg. Handb., 1, 1, S. 14; Hase, L. J., a. a. O. Eine nicht unwahrscheinliche Veranlassung zu dieser Abweichung gibt Eusebius an (ad Steph. quaest. 3, nachgewiesen von Сакрика, 1, S. 68 f.), dass nämlich unter den Juden neben der Ansicht, der Messias müsse durch die königliche Linie von David abstammen, eine

Fragt man daher nach der sichern geschichtlichen Ausbeute, welche diese Genealogien gewähren, so besteht sie doch nur in dem auch sonsther Gewissen: Jesue hat, persönlich und durch seine Jünger, auch auf streng jüdisch Gesinnte einen so eutschiedenen Eindruck der Messianität gemacht, dass diese nicht zweiselten, auch das prophetische Merkmal Davidischer Abstammung müsse bei ihm zugetroffen haben, und mehr als Eine Feder sich in Bewegung setzte, um durch genealogische Nachweisung dieses Merkmals seine Anerkennung als Messias zu rechtfertigen.

andere hergegangen sei, welche dieser vielfach verunreinigten und in ihrem letzten regierenden Gliede der ferneren Nachfolge auf dem Throne Davids unwürdig erklärten (Jerem. 22, 30) Linie eine minder befleckte, wenn auch minder berühmte, vorgezogen habe.

<sup>5)</sup> Die weiteren Betrachtungen über Ursprung und Bedeutung dieser Genealogien, welche sich aus der Zusammenhaltung derselben mit der Nachricht von Jesu übernatürlicher Erzeugung ergeben, können erst nach der Untersuehung über diese letztere Angabe folgen.

### Drittes Kapitel.

# Verkündigung der Empfängniss Jesu; dessen übernatürliche Erzeugung; Besuch der Maria bei Elisabet.

### S. 23.

Abries der verschiedenen, kanonischen und spekryphischen, Berichte.

In Bezug auf die nächste Herkunft Jesu findet in unsern kanonischen und apokryphischen Evangelien eine bedeutende Abstufung statt, indem in verschiedenen Graden mehr oder weniger weit in die Anfänge zurückgegangen, und diese kürzer oder ausführlicher, natürlicher oder gekünstelter, dargestellt werden. Markus und Johannes setzen die Geburt Jesu als gegeben voraus, und begaugen sich, gelegentlich im Verlauf ihrer Erzählungen Marit als die Mutter (Marc. 6, 3.) und Joseph als den Vater Jesu (Joh. 1, 46.) mamhaft zu machen. Weiter gehen Matthäus and Lukas zuräck, indem sie die Entstehung der messianischen Person Jesu genetisch darstellen, seine Geburt summt den dieselbe vorbereitenden Umständen berichten. Unter den genannten Beiden selbst steigt Lukas noch etwas höher hinauf als Matthäus. Dieser nämlich lässt Maria, als Verlobte Josephs, schwanger befunden werden, und als nun hieran ihr Bräutigam Anstofs nimmt, und damit umgeht, sie zu entlassen, wird er im Traume durch den Engel des Herrn von dem göttlichen Ursprung und der hohen Bestimmung der Leibesfrucht Maria's vergewissert; was die Folge hat, dass er die Maria heirathet, doch bis zur Geburt Jesu nicht ehlich berührt (Matth. 1, 18 -25.). Ist somit bei Matthäus die Schwangerschaft der Maria eine vorgefundene und erst nachträglich durch den Engel gerechtfertigte: so wird dieselbe bei Lukas durch gine himmlische Erscheinung bevorwortet und angekündigt. Derselbe Gabriel, welcher dem Zacharias die Geburt des Johannes angesagt hatte, kündigt nun auch der mit Joseph verlobten Maria ihre durch göttliche Kraft zu bewirkende Schwangerschaft an; worauf die künftige Mutter des Messias mit der schwangeren Mutter des Vorläufers auf bedentungsvolle Weise zusammentrifft, und ihre Empfindungen in hymnischer Form mit derselben tauscht (Luc. 1, 26 -56.). Nahmen Matthäus und Lukas wenigstens das Verhältnis zwischen Maria und Joseph als gegebenes: so suchen apokryphische Evangelien, namentlich das Protevangelium Jacobi und das Evangelium de nativitate Mariae 1), mit deren Inhalte auch Kirchenväter theilweise zusammenstimmen, selbst jenes Verhältnis in seiner Entstehung darsustellen; ja, sie gehen sogar bis zur Geburt der Maria zurück, welcher sie eine ähnliche Vorausverkündigung, wie Lukas der Geburt des Täufers und Jesu, voranschicken, a Wie die Geburtsgeschichte des Johannes bei Lukas vorzugsweise der des Samuel und Simson im A. T.: so ist nun die Geburtsgeschichte der Maria in den genannten Apokryphen der des Täufers, sammt jenen A. T. lichen, nachgebildet

2

Joachim, so lautet die apokryphische Erzählung, und Anna (wie Samuels Mutter hieß?)) fühlen sich unglück-

<sup>1)</sup> Fabricius, Codex apocryphus N. T. 1, p. 19 ff. 66 ff.; Trino, 1, p. 161 ff. 319 ff.

An diese fand sich schon Gregor von Nyssa oder sein Interpolator durch die apokryphische Anna erinnert, wenn er von
ihr sagt: Μιμαϊται τοίνυν καὶ εύτη τὰ περὶ τῆς μητρός τὰ Σαμκήλ
δυγήματα κ. τ. λ. bei Fabricius, 1, p. 6.

lich in langer kinderloser Bhe (wie die Eltern des Johannes): da erscheint ihnen beiden (wie Simsons Eltern) an verschiedenen Orten ein Engel, und verheifst ihnen ein Kind, die Gottesgebärerin, welche (wie der Täufer) von dem Engel einer nasiräischen Lebensweise bestimmt wird. In früher Kindheit wird nun Maria (wie Samuel) von ihren Eltern in den Tempel gebracht, we sie von Engeln besucht und gespeist, auch göttlicher Anschauungen gewärdigt, bis sum swölften Jahre verweilt. Mit den Jahren der Mannbarkeit soll sie aus dem Tempel entfernt werden, and über ihre weitere Versorgung und Bestimmung wird dem Hohenpriester das Orakel zu Theil, dass - zufolge der Weissagung Jes. 11, 1 f.: egredietur virga de radice Jesse, et flos de radice ejus ascendet, et requiescet super eum spiritus Domini - alle der Familie Devids angehörige, heirathfähige, unverehlichte Männer nach der einen 3), oder alle Wittwer im Volke nach der andern Erzählung 1), ihre Stäbe herbeibringen sollten, und an wessen Stabe sich (wie am Stabe Aarons 4. Mos. 17.) ein Zeichen ereigne, nämlich das in der angeführten Prophetenstelle verheißene, der solle die Maria zu sich nehmen. Dieses Zeichen ereignete sich an dem Stabe Josephs, indem aus demselben, ganz nach dem Orakel, eine Blume bervorsprofste und eine Taube sich auf die Spitze desselben setzte 1). Joseph war nach den Apokryphen und Kirchenvätern schon alt \*); doch findet der Unterschied

<sup>5)</sup> Evang. de nativ. Mar. c. 7: cunctos de domo et familia Dauid nuptút habiles, non conjugatos.

<sup>4)</sup> Protev. Jac. c. 8: τά; χηρεύοντας τᾶ λαᾶ.

<sup>5)</sup> So im Evang, de nativ. Mariae c. 7 u. 8; etwas anders im Protev. Jac. c. 9.

<sup>6)</sup> Protev. c. 9: πρεσβύτης. Evang. de nativ. Mar. 8: grandaevus. Epiphan. adv. haeres. 78, 8: λαμβάνει την Μαρίαν χῆρος, κατάγων ἡλικίαν περί πε ὀγδομιοντα ἐτῶν καὶ πρόσω ὁ ἀνὴρ.

statt, dass nach dem Evang. de nativ. Mariae, unerschtet des von Maria vorgewendeten Keuschheitsgelübdes und der Weigerung des Joseph wegen seines Alters, dennoch anf priesterliches Geheiß eine wirkliche Verlobang and später eine Heirath eintritt (welche freilich im Sinne des Verfassers ohne Zweifel eine keusche blieb); wogegen es dem Protevang. Jacobi zufolge gleich von Anfang an gar nicht auf Verlobung und Ehe, sondern nur auf Behütung der Jungfrau durch den Joseph abgesehen scheint 7), und dieser noch bei der Reise nach Bethlehem zweifelt, ob er sie als seine Tochter oder Frau einschreiben lassen solle. weil er durch das letztere, des Altersverhältnisses wegen, lächerlich su werden fürchtet 3); wie auch, wo bei Matthëus Maria ή γυνή des Joseph heißt, das Apokryphum sie versichtig nur als  $\eta$   $\pi \alpha \tilde{\imath} g$  bezeichnet, und selbst das  $\pi \alpha g \alpha$ λαβείν gerne vermeidet, oder mit διαφυλάξαι vertauscht, womit auch manche Kirchenväter zusammenstimmen ). In Josephs Haus aufgenommen, erhält nun nach dem Protevangelium Maria mit mehreren Jungfrauen den Auftrag. Zeug zum Tempelvorhang zu verfertigen, wobei ihr durch das Loos die Bearbeitung des Purpurs zu Theil wird. Während indels Joseph in Geschäften abwesend ist, bekommt Maria den Besuch des Engels; Joseph, bei seiner Rückkehr, findet sie schwanger, und stellt sie, nicht als Bräutigam, sondern als verantwortlicher Ehrenwächter, sur Rede; sie aber hat die Worte des Engels vergessen, und betheuert, die Ursache ihrer Schwangerschaft nicht zu wissen. Indem nun Joseph damit umgeht, Maria seiner Obhut heimlich zu entlassen, wird ihm im Traume

παφάλαβε αὐτὴν εἰς τήφησιν σεαυτῷ. ε; 9. Vergl dagegen Evang. de nativ. Mar. c. 8 u. 10.

<sup>8)</sup> Protev. Jac. c. 17.

<sup>9)</sup> C. 14. s. die Varianten bei Thilo, p. 227. Die Stellen der Kirchenväter bei dems. S. 365. not.

durch den Engel der beruhigende Ausschless zu Theil. Als die Sache vor die Priester kommt, müssen beide wegen des Verdachts der Unkenschheit das öden zing eherzeue trinken; werden aber, da die durch dasselbe unbeschädigt bleiben, frei gesprochen; worauf die Schatzung und Jesu Geburt folgt 10).

Wie diese apskryphischen Erzählungen längere Zeit in der Kirche für historisch gehalten, und gleich den Berichten der kanonischen Evangelien vom supranaturalistischen Standpunkt aus auf wunderhafte Weise erklärt wurden: so haben sie in neuerer Zeit auch das Loos der natärlichen Erklärung mit den N. T.lichen Erzählungen theilen müssen. War nämlich in der älteren Kirche der Wunderglanbe so überschwänglich stark, daß er auch noch über das N. T. hinaus für apokryphische Erzählungen sureichte, und über deren offenbar unhistorischen Charakter verblendete: so war in einzelnen Herolden der neueren Aufklärung der rationalistische Pragmetismus so überkräftig, dass sie, wie z. B. der Verfasser der natürlichen Geschichte des großen Propheten von Nazaret, denselben sogar den apekryphischen Mirakeln gewachsen glaubten; welswegen der genannte Verf. getrost auch die Erzählungen von der Abkunft und Jugend der Maria, natürlich gedeutet, in den Kreis seiner Darstellung aufgenommen hat 11). Wenn man in unsern Tagen mit der Einsicht in den fabelhaften Charakter solcher Erzählungen sowohl auf jene Kirchenväter, als auf diese natürlichen Erklärer herabblickt: so hat man hiesu insofern swar ein Recht, als an den apokryphischen Berichten auch hier jener Charakter nur bei großer Unkunde zu verkennen ist; näher angesehen jedoch zeigt sich ihr Unterschied von den kanoni-

<sup>10)</sup> So im Protev. Jac. c. 10-16. Weniger charakteristisch im Evang. de nativ. Mar. c. 8-10.

<sup>11) 1</sup>ter Band, S. 119 ff.

schen Erzählungen über die Lebensanfänge des Täufers und Jesu nur als ein Unterschied der Form: aus derselben Wurzel, die wir später finden werden, sind die einen als frische und gesunde Schöfslinge, die andern als künstlich veranlaßte schwache Nachtriebe hervorgegangen. Se hatten jene Kirchenväter und natürlichen Erklärer vor der Mehrzahl jetziger Theologen doch dieß voraus, daß sie durch den Unterschied der Form sich über die wesentliche Achnlichkeit nicht täuschen ließen, sondern die verwandten Erzählungen auch auf gleiche Weise faßten: entweder beide wunderhaft, oder beide natürlich; nicht aber, wie jetzt gewöhnlich ist, die einen zwar als Dichtung, die andern aber als Geschichte.

#### S. 24.

Abweichungen der beiden kanonischen Evangelien in Bezug auf das Formelle der Verkündigung.

Gehen wir nach diesen allgemeinen Umrissen näher auf die Art und Weise ein, in welcher unsern Berichten zufolge die erste Kunde von dem zu gebärenden Jesus an Maria und Joseph gelangte: so können wir von dem Inhalte dieser Verkündigung, daß nämlich Jesus durch eine außerordentliche Wirksamkeit des heiligen Geistes erseugt werden solle, zunächst absehen, und nur das Formelle derselben berücksichtigen: wem, wann und auf welche Weise jene Verkündigung gegeben wurde.

Wie die Geburt des Täufers, so wird nach den evangelischen Berichten auch die Empfängnis Jesu durch einen Engel vorher verkündigt. Während aber dort nur das Eine Evangelium des Lukas die Engelerscheinung auf Eine Weise beschrieb: so haben wir hier zwei, aber nicht gleichlautende, Berichte, derer Vergleichung uns zunächst beschäftigen wird. Abgesehen, wie gesagt, von dem Inhalte, finden sich zwischen beiden Berichten folgende Verschiedenheiten: Erstlich, das erseheinende Subject heißt

bei Matthäus nur unbestimmt ayyslog Kuple: bei Lukas ist es namentlich als ὁ ἀγγελος Γαβριήλ bezeichnet; 2) das Subject, welchem der Engel erscheint, ist nach Matthäus Joseph, nach Lukas Maria; 3) der Zustand, in welchem sie die Engelerscheinung haben, ist bei Matthäus der Traum, bei Lukas das Wachen; 4) findet in Bezug auf das Zeitverhältnifs der Erscheinung eine Abweichung statt: dem Matthäus zufolge nämlich wird erst nach der bei Maria eingetretenen Schwangerschaft dem Joseph eine himmlische Kunde zu Theil: nach Lukas der Maria schon vor ihrem Schwangerwerden; worauf endlich 5) auch Zweck und Wirkung der Erscheinung verschieden sind, nämlich nach Matthäus, den durch die Schwangerschaft seiner Braut unruhig gewordenen Joseph nachträglich zu beruhigen: nach Lukas, durch die Vorherverkundigung jedem möglichen Anstolse zuvorzukommen.

Bei so großen und wesentlichen Abweichungen kann die Frage zunächst als überslüssig befremden, ob die beiden Evangelisten eigentlich Ein und Dasselbe, nur sehr abweichend, oder ob sie Verschiedenes erzählen, so dass ihre Berichte in einander eingeschoben und durch einander ergänzt werden können? Das Erstere kann gar nicht angenommen werden, ohne der historischen Geltung der Erzählungen zu nahe zu treten; wesswegen die Mehrzahl der Theologen, alle nämlich, die hier eine wirkliche, sei es wunderhafte oder natürliche, Geschichte sehen, sich für das Letztere entschieden haben. Indem sie demgemäß mit Recht behaupten, das Stillschweigen eines Evangelisten über eine Begebenheit, welche der andere erzähle, sei kein Läugnen derselben 1), fügen sie die beiden Berichte folgendermassen ineinander ein: 1) Zuerst verkündigt der Engel der Maria ihre bevorstehende Schwangerschaft (Lukas); 2) dann reist sie zu Elisabet (ebenders.); 3) nach ihrer

<sup>1)</sup> Schon Augustin, de consens. evangelist. 2, 5.

Rückkehr nimmt Joseph an der entdeckten Schwangerschaft Austols (Matthäus); worauf 4) auch ihm eine Emgelerscheinung zu Theil wird (ders.) 2).

Allein diese Stellung der Begebenheiten hat, wie schon von Schleiermacher bemerkt worden ist 5), viel Bedenkliches, und es scheint, was der eine Evangelist erzählt, das vom andern Berichtete nicht nur nicht vorauszusetzen. sondern sogar auszuschließen. Denn färs Erste ist das Benehmen des dem Joseph erscheinenden Engels schwer erklärlich, wenn er oder ein anderer schon früher der Maria erschienen war. Jener nämlich (bei Matthäus) spricht ganz so, wie wenn sein Erscheinen das erste in dieser Sache wäre ): er weist nicht auf eine der Maria früher zu Theil gewordene Botschaft zurück; er macht dem Joseph keinen Vorwurf, dass er dieser nicht geglaubt habe; besonders aber, dass er den Namen des zu erwartenden Kindes, mit ausführlicher Begründung dieser Benennung, dem Joseph an die Hand gibt (Matth. 1, 21.), ware ganz überflüssig gewesen, hatte (nach Luc. 1, 31.) der Engel bereits der Maria diesen Namen angezeigt gehabt.

Doch noch unbegreiflicher wird bei dieser Stellung der Sache das Benehmen der beiden Verlobten. Hatte

<sup>2)</sup> So Paulus, exeget. Handb. 1, a. S. 145 ff. Olshausen, Comm. 1, 142 ff. Fritzsche, Comm. in Matth. p. 56.

<sup>3)</sup> Ueber die Schriften des Lukas, S. 42 f. Vergl. DE WETTE, exeg. Handbuch, 1, 1, S. 18.

<sup>4)</sup> Durch Heckheit den Mangel an Evidenz ersetzend, sagt hier Hormann: "Dass — die einzelnen Berichte — keine Einschiebung dulden, ist geradezu falsch. Denn Matthäus referirt so, dass man recht deutlich die Zusammenziehung weitläuftigerer Nachrichten wahrnimmt. Die erste Engelsverkündigung liess er weg, weil ihm die zweite genügte, und er sich, an Juden schreibend, durchweg mehr mit dem beschäftigen musste, was den Joseph betraf" u. s. f. S. 174.

Maria eine Engelerscheinung, welche ihr eine bevorstehende Sehwangerschaft ohne Zuthun des Joseph ankündigte: was hatte eine sartfühlende Braut Eiligeres zu thun, als die erhaltene himmlische Botschaft dem Bräutigam mitwatheilen, um einer beschämenden Entdeckung ihres Zustandes durch Andere und einem schlimmen Verdachte des Bräutigams suvorzukommen? Aber gerade aaf jene Entdeckung durch Andere läfst es Maria ankommen, and fahrt dadurch diesen Verdacht herbei; denn dals das ευρέθη εν γαςρί έχυσα (Matth. 1, 18.) eine Ent-. deckung ganz ohne Zuthun der Meria bedeutet, ist klar, and chenso, dass auch Joseph nur auf diese Weise ihren Zustand in Erfahrung bringt, da ja sein Benehmen als Felge jenes εὐρίσκοσθαι dargestellt wird. Das Räthsel eines solchen Benehmens von Seiten der Maria hat schondas apokryphische Protevangelium Jacobi gefühlt, und auf die für den supranaturalistischen Standpunkt vielleicht folgerechteste Weise zu lösen versucht. Erinnerte sich Maria noch - auf diesem Schlusse beruht die sinnreiche Darstellung des Apokryphums -- an den Inhalt der himmlischen Betschaft: so musste sie denselben auch dem Joseph mittheilen; da sie diels, nach Josephs Benehmen su schliefsen, nicht gethan zu haben scheint: so bleibt nur die Annahme ührig, dass jene, in erhöhtem Gemüthssustande ihr su Theil gewordene, geheimnisvolle Eröffnung nachher wieder aus ihrem Gedächtnisse verschwand, and sie selbst die wahre Ursache ihrer Schwangerschaft nicht kannte ). In der That bleibt auf diesem Standpunkte für den gegenwärtigen Fall kaum etwas Andres übrig, als sich in das Wunderbare und Unbegreifliche su flüchten;

<sup>5)</sup> Protev. Jac. c. 12: Μαριώμ δε δπελάθετο τῶν μυχηρίων, ὧν εἰπε πρὸς αὐτήν Γαβρήλ. Als sie daher von Joseph zur Rede gestellt wird, versichert sie ihn mit Thränen: ἐ γρεώσου, πόθεν ἐςὶ τῶτο τὸ ἔν τῷ γρεςτ με. C. 13.

als sie surückkommt, läfst sie, vermuthlich durch Andere, dem Joseph bedeuten, wie es um sie stehe, und was für Verheißungen sie empfangen habe. Den Joseph aber fand dieser erste Eindruck nicht gehörig gestimmt und vorbereitet; er ging mit allerlei Gedanken um, sehwankte zwischen Verdacht und Hoffnung, bis endlich ein Traum entscheidend wurde ). Allein hier ist erstlich der Reise Maria's eine Bedeutung untergelegt, welche derselben in der Ersählung des Lukas fremd ist. Nicht um sich bei ihr Raths zu erholen, sondern um sich des vom Engel gegebenen Zeichens zu versichern, wandert Maria zu Elisabet, und keine durch die Freundin zu beschwichtigende Unzuhe. sondern stolse, durch keinerlei Rücksicht verkümmerte Frende spricht aus ihren Reden zu der künftigen Mutter des Vorläufers. Ueberdiels aber kann ein so verspätetes Geständnis die Maria nicht einmal rechtfertigen. Welches

ď

١

<sup>8)</sup> Paulus, exeg. Handb. 1, a, S. 121. 145. Auch Hoffmann fasst jene Reise so: "Die freiwillige dreimonatliche Entfernung der Maria versteht sich einfach aus dem Wunsche, sich der älteren Freundin mitzutheilen, in der Stille die nöthige Ruhe und Klarheit wieder zu gewinnen, welche ihr der Anblick Josephs nur hätte rauben können. In seiner Gegenwart hätte ein Streit der Empfindungen um so stärker, je mehr sie ihn liebte und achtete, sie beunruhigt. Nachher konnte sie gefasst und gestärkt ihm Alles entdecken, was vielleicht bis dahin der Ruf ihm schon gesagt haben mochte." S. 178. Wie modern! man glaubt in der natürlichen Geschichte des grossen Propheten zu lesen. Eigentlich ist die Bewegung, Verwirrung, Rathlosigkeit, in welche man die Maria auf die Engelsbotschaft hin versetzt, nur die Wirkung des versteckten Unglaubens der Theologen, Wäre ihr Glauhe stark genug, um sich fest und lebhaft die Maria als überzeugt von dem Uebernatürlichen der Empfängniss denken zu können: so müssten sie ihr auch eine über jede Unruhe und Verlegenheit erhabene Sicherheit anstihlen; nur weil sie ihren Zweisel auf Maria übertragen, leihen sie derselben auch ihre Verlegenheit.

Betragen einer Verlobten, nach einer den Bräutigam so nahe angehenden höheren Mittheilung in einer so zarten Angelegenheit — viele Meilen weit wegzureisen, drei Monate auszubleiben, und hierauf erst durch dritte Personen dem Bräutigam das nicht mehr zu Verheimlichende zusteeken zu lassen!

Wer daher die Maria nicht auf eine Weise handela lassen will, wie unsre Evangelisten gewiss nicht voraussetzen, daß sie gehandelt habe, der muß geradezu annehmen, sie habe die Engelbotschaft sogleich nach Erhalt derselben ihrem Bräutigam mitgetheilt, dieser aber habe ihr keinen Glauben geschenkt 9). - Allein nun sehe man zu. wie man mit dem Charakter des Joseph zurechtkommen moge! Auch HESS ist der Meinung, so wie Joseph die Maria kennen muste, hätte er keine Ursache gehabt, einen Zweifel in ihre Aussage zu setzen, wenn sie ihm die gehabte Erscheinung mittheilte. That er es doch, so scheint diess ein Misstrauen gegen seine Verlobte vorauszusetzen, das mit seinem Charakter als avno dixago (Matth. 1, 19.), und einen Unglauben an das Wunderbare, der mit seiner sonstigen Geneigtheit, auf Engelerscheinungen einzugehen, sehwer vereinbar ist, und ihm auf keinen Fall bei der später ihm selbst zu Theil gewordenen Erscheinung so ganz ungeahndet hingegangen wäre.

Da somit unvermeidlich etwas dem Sinne unserer Evangelisten, sofern sie offenbar den Joseph wie die Maria als reine Charaktere halten wollen, Unangemessenes sieh ergibt, wenn man ihre Erzählungen einander gegenseitig voraussetzen und ergänzen läßet: so darf eben dieß nicht angenommen werden, sondern ihre Berichte schliessen einander aus. Nicht ist sowohl der Maria suerst, als auch dem Joseph hernach ein Engel erschienen; sondern nur entweder dem einen, oder dem andern

<sup>9)</sup> Dahin neigt sich NEARDER, L. J. Ch. S. 18.

Theile kann er erschienen sein: hiemit aber auch nur die eine oder die andre Relation für historisch angesehen werden. Hier könnte man sich nun nach verschiedenen Rücksichten für die eine oder die andere Erzählung entscheiden wollen: man könnte von rationalistischem Standpunkte aus die Erzählung des Matthäus wahrscheinlicher finden, weil sich die Engelerscheinung im Traume, wie er sie gibt, leichter natürlich erklären lasse; vom supranaturalistischen aber die des Lukas, weil die Art, wie hier dem Verdachte gegen die heilige Jungfrau zuvorgekommen wird, gotteswärdiger sei, u. dgl.: bei genauerer Einsicht jedoch ergibt sich, dass keine von beiden etwas Wesentliches vor der andern voraus hat. Beide enthalten eine Engelerscheinung: sind also von allen den Schwierigkeiten gedrückt, welche, laut dessen, was oben, bei Gelegenheit der Verkündigung des Täufers, auseinandergesetzt wurde, der Annahme von Engeln und Krscheinungen derselben überhaupt entgegenstehen; der Inhalt der Engelbotschaften aber ist, wie wir bald sehen werden, auf beiden Seiten eine Unmöglichkeit: so dass jedes unterseheidende Kriterium verschwindet, um die eine Ersählung zu verwerfen, die andre aber festzuhalten, und wir uns für beide mit Nothwendigkeit auf den mythischen Standpunkt versetzt sehen.

1

Auf diesem fallen dann auch von selbst die verschiedenen Deutungen weg, welche man, namentlich von Seiten natürlicher Erklärer, von den beiden Engelerscheinungen zu geben versucht hat. Wenn Paulus die Erscheinung bei Matthäus für einen natürlichen Traum erklärt, bewirkt durch die vorangegangene Mittheilung der Maria über die ihr zu Theil gewordene Verkündigung, von welcher Joseph gewußt haben müsse, weil sich nur daraus erkläre, wie er sich im Traume ganz ähnliche Worte könne sagen lassen, als früher der Engel der Maria gesagt hatte: so beweist vielmehr gerade diese Aehnlichkeit der Worte des

voraussetzlich zweiten Engels mit denen des ersten, ohne daß doch in jenen auf diese Rücksicht genommen würde, daß diese früheren dabei nicht vorausgesetzt werden, und überhaupt fällt die natürliche Erklärung dadurch weg, daß die Berichte sich als mythische gezeigt haben. Eben dieses Letztere gilt auch von der Art, wie Paulus versteckt, der Verf. der natürlichen Geschichte aber offen, den zu Maria eingetretenen Engel (bei Lukas) für einen Menschen erklären; woven in der Folge noch wird die Rede sein müssen.

Nach allem Bisherigen können wir über den Ursprung der beiden Ersählungen von erschienenen Engeln nur folgendermaßen urtheilen. Daß Jesus durch göttliche Thätigkeit in Maria erzeugt sei, dieß durch nicht bloß durch schwankende Vermuthung gefunden, es mußte klar und suverläßig ausgesprochen werden, und dasu bedurfte man eines himmlischen Boten, welchen ohnehin, wie für die Geburt eines Simson und Johannes, so noch mehr für die Geburt des Messias, das theokratische Decorum zu erfordern schien. Auch die Worte, deren sich hiebei die Engel bedienen, sind zum Theil mit A. T. lichen Ankündigungen merkwürdiger Kinder gleichlautend 19). Daß den

Richter 13, 5. (Ankündigung Simsons):

καὶ αὐτὸς ἄρξεται σῶσαι τὸν Ἰσχαὴλ ἐκ χειρὸς Φυλιςτίμ.

1. Mos. 16, 11 ff. (Ankündigung Ismaels):

καὶ είπεν αὐτῆ ὁ ἄγγελος Κυρίεὶ 
ἐδὰ σὸ ἐν γαςρὶ ἔχεις, καὶ τέξη 
νίον καὶ καλέσεις τὸ ὔνομα αὐτἔ 
Ἰσυαςλ. Οὖτος ἔςαι — —.

### Matth. 1, 21:

(μή φοβηθής παφαλαβείν Μαφιάμ τήν γυναϊκά σε —) τέξεται δε νίον, και καλέσεις το όνομα αὐτε Ἰησεν' αὐτος γὰς σώσει τον λαόν αὐτε ἔπο τών άμαςτιών αὐτών.

### Luc. 1, 30 ff.:

καὶ είπεν ὁ άγγελος αὐτ $\hat{g}^*$  — ἰδὰ συλλήψη ἐν γαςολ, καὶ τέξη υἱὸν, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτὰ Ἰησαῦν. Οὖτος ἔςαι — —.

<sup>10) 1.</sup> Mos. 17, 19. LXX. (An-

kündigung Isaaks):

ιδή Σάβξα ή γυνή σε τίζεται σοι υίον, και καλίσεις το όνομα αὐτῦ Ἰσαάκ.

٠,

Engel die eine Erzählung schon vorläufig der Maria, die andere erst nachträglich dem Joseph erscheinen lässt, ist als eine Variation der Sage oder der Bearbeitung zu betrachten, welche ein erläuterndes Seitenstück in der Geschichte der Verkündigung Isaaks hat. 1. Mos. 17, 15 ff. verheifst Jehova dem Abraham einen Sohn von der Sara. worüber jener sich des Lachens nicht enthalten kann, aber wiederholt dieselbe Versicherung bekommt; 18, 1ff. gibt Jehova diese Verheißung unter der Terebinthe zu Mamre, und Sara lacht, wie über etwas Neues und Unerhörtes; endlich 21,5 ff. spricht Sara erst nach Isaaks Geburt von dem Lachen der Leute, das der Anlass des Namens Isaak zein soll; wobei also jene beiden andern Erzählungen von der Vorherverkundigung der Geburt Isadks nicht vorausgesetzt sind 11). Wie in Bezug auf Isaaks Geburt verschiedene Sagen oder Dichtungen ohne Rücksicht auf einander sich bildeten, einfachere und ausgeschmücktere: so auch über die Geburt Jesu zwei abweichende Erzählungen, von denen die bei Matthäus 12) einfacher und in gröberem Style gearbeitet ist, indem sie es nicht vermeidet, wenn

<sup>11)</sup> Vgl. DE WETTE, Kritik der mos. Geschichte, S. 86 ff.

<sup>12)</sup> Das nach Matthäus dem Joseph zu Theil gewordene Traumgcsicht hat noch insbesondere eine Art von Vorbild an demjenigen, welches nach jüdischer Tradition, wie sie sich schon bei Josephus findet, dem Vater des Moses in ähnlicher Lage, als er wegen der Schwangerschaft seiner Frau, obwohl aus anderem Grunde, bekümmert war, zu Theil geworden sein soll. Joseph. Antiq. 2, 9, 3: "Αμαράμης, τῶν εὐ γεγονότων παρὰ τοῖς Ἑβραίος, δεδιώς ὑπὲρ τῶ παντὸς ἔθνες, μὴ σπάνει τῆς ἐπιτραφησομένης νεύτητος ἐπιλείπη, καὶ χαλεπῶς ἐπ' αὐτῷ φέρων, ἐκύτε γὰρ αὐτῷ τὸ γύναιον, ἐν ἄμηχάνοις ῆν. Καὶ πρὸς ἱκετείαν τῆ θεῦ τρέπεται —. ὁ δὲ θεὸς ἐλεήσας αὐτὸν, — ἐφίςαται κατὰ τὰς ὕπνες αὐτῷ, καὶ μήτε ἀπογινώσκεν αὐτὸν περὶ τῶν μελλόντων παρεκάλει — —. ὁ παῖς γὰρ οὖτος — τὸ μὲν Ἑβραίων γένος τῆς παρ' Αἰγυπτίοις ἀνάγκης ἀπολύσει, μνήμης δὲ ἐφ' ὕοον μένει χρόνον τὰ σύμπαντα, τεύξεται παρ' ἀνθρώποις.

auch nur in einem vorübergehenden Verdachte des Joseph, einem Schatten auf die Maria zu werfen, der erst hintennach wieder entfernt wird: wogegen die Darstellung bei Lukas, schon feiner und kunstreicher, gleich von vorne herein die Maria in dem reinen Lichte einer Braut des Himmels zeigt 13).

#### §. 25.

Inhalt der Engelsbotschaft. Erfüllung der Weissagung des Jesaias.

Der Engel, welcher nach Lukas der Maria erscheint, spricht zunächst nur davon, dass Maria, noch unbestimmt, auf welche Weise, schwanger werden, und einen Sohn gebären werde, den sie Jesus nennen solle; er werde groß sein, and νίος νψίς genannt werden; Gott werde ihm den Thron seines Ahnherrn David geben, und er das Haus Jakob ohne Ende beherrschen. Hier ist ganz in den gewöhnlichen jüdischen Formeln vom Messias die Rede, und selbst das vios vilce wirde, wenn nichts Weiteres nachkame, nur in demselben Sinne zu nehmen sein, wie nach 2. Sam. 7, 14. Ps. 2, 7. ein gewöhnlicher israelitischer König, also noch mehr der höchste dieser Könige, der Messias, auch als blofser Mensch betrachtet, so genannt. werden konnte. Dieses jüdische Reden wirft nachträglich. noch ein weiteres Licht auf den historischen Werth dieser Engelerscheinung zurück, indem man mit Schleibr-MACHER sagen muss, dass schwerlich der wirkliche Engel Gabriel in so strengjüdischen Formeln die Ankunft des Messias verkändigt hahen wärde 1); ebendelswegen wird man geneigt sein, mit diesem Theologen auch das gegenwärtige Erzählungsstück, wie das vorige, den Täufer be-

Hiezu vergl. Ammon, Fortbildung des Christenthums, 1,
 3. 208 f.

<sup>1)</sup> Veber die Schriften des Lukas, S. 23.

treffende, einem und demselben judenchristlichen Verfasser zuzuschreiben. — Erst als gegen die Verheißung eines Sohnes Maria von ihrer Jungfrauschaft aus Einwendungen macht, bestimmt der Engel die Art der Empfängniß näher dahin, daß sie durch den heiligen Geist, durch die Kraft der Gottheit, bewirkt werden werde; wornach nun auch die Benennung viòg Ges einen bestimmteren metaphysischen Sinn erhält. Zum bestätigenden Zeichen, daß etwas der Art Gott keineswegs unmöglich sei, wird Maria auf den Vorgang mit ihrer Verwandtin Elisabet verwiesen; worauf sie sich glaubig in den göttlichen Rathschluß mit ihr

ergibt.

Bei Matthäus, wo die Beschwichtigung der Bedenklichkeiten Josephs die Hauptsache ist, beginnt der Engel sogleich mit der Eröffnung, dass, wie der Evangelist schon V. 18. für sich berichtet hatte, das in Maria erzeugte Kind vom πνεῦμα άγιον sei, und hierauf erst wird Jesu messianische Bestimmung durch den Ausdruck bezeichnet, dass er sein Volk von dessen Sünden erlösen werde. Klingt diel's auch anscheinend weniger jüdisch, als das, wodarch bei Lukas die messianische Stellung des zu gebärenden Kindes ausgedrückt war: so sind doch in den augorlauc auch die Strafen derselben, namentlich die Unterjochung des Volks durch Fremde, mitbegriffen, so dass auch hier das jüdische Element nicht fehlt; so wie andrerseits in dem βασιλεύειν bei Lukas das Herrschen über ein folgsames, gebessertes Volk enthalten, also hier das Höhere nicht ganz zu vermissen ist. Hierauf fügt, sei es der Engel, oder wahrscheinlicher der Erzähler, durch die besonders bei ihm so oft wiederkehrende Formel: τετο δὲ ὅλον γέγονεν, Ένα  $\pi \lambda \eta \rho \omega \vartheta \tilde{\eta}$  το  $\dot{\eta} \eta \vartheta \dot{\epsilon} \nu$  κ. τ. λ. (V. 22.) ein A. T. liches Orakel bei, welches durch diese Art der Empfängnis Jesu sich erfülle; dass nämlich nach Jes. 7, 14. eine Jungfrau schwanger werden und einen Sohn gebären solle, welchen man Gottmituns nennen werde.

C

Der ursprängliche Sinn der jesalanischen Stelle ist den neueren Forschungen sufolge 2) dieser. Den König Ahas, welcher aus Furcht vor den Königen Syriens und Israels sich zu einem Bunde mit Assyrien neigte, will der Prophet von dem bald bevorstehenden Untergang jener jetzt so gefürchteten Feinde lebhaft versichern, und sagt daher: setze, dass eine jetzt noch Unverheirathete, die sich nun erst in ein geschlechtliches Verhältniss einliesse 3), ein Kind empfinge; oder kategorisch: eine bestimmte junge Frau (vielleicht die eigene des Propheten) ist schon oder wird sehwanger werden; jedenfalls werden bis zu der Geburt ihres Kindes die politischen Umstände sich so weit gebessert haben, dass man demselben einen Namen von guter Vorbedeutung wird geben können, und ehe dann das Kind in die Unterscheidungsjahre getreten sein wird, werden die feindlichen Mächte ganz vernichtet sein. D. b. prosaisch ausgedrückt: ehe neun Monate vergehen, wird es sich mit der Lage des Reichs schon besser anlassen, und binnen dreier Jahre etwa wird die Gefahr versehwunden sein. So viel ist in jedem Falle durch die neuere Auslegung einleuchtend gemacht, dass nur ein Zeichen aus der Gegenwart und nächsten Zukunft in den Verhältnissen, wie sie die Einleitung zu dem Orakel des Jesaias angibt, einen Sinn haben konnte. Wie unpassend

<sup>2)</sup> Vgl. Gesenws u. Hrrzie in ihren Commentaren zum Jesaia; Umbreit, über die Geburt des Immanuel durch eine Jungfrau, in den theol. Studien u. Krit., 1850, 3. Heft. S. 541 ff.

δ) Bei dieser Erklärung verliert der Streit über die Bedeutung des τις με sein Gewicht. Er dürfte übrigens dahin entschieden sein, dass das Wort nicht die unbefleckte, sondern die mannbare Jungfrau hedeute (s. Gesenus a. a. O. 2, a, S. 297 f.). Schon zu Justins Zeiten behaupteten die Juden, das Wort sei nicht durch παρθένος, sondern durch νεάνις zu übersetzen. Dial. c. Tryph. no. 43. p. 139 E. der bezeichneten Ausgabe.

: 1

E

:9

ist die prophetische Rede nach der Deutang Hengsten-BERG'S 4): so gewiss dereinst noch der Messias unter dem Bundesvolke von einer Jungfrau geboren werden wird, so unmöglich ist es, dass das Volk, unter welchem er geboren werden, und die Familie, von welcher er abstammen soll, zu Grunde gehe. Wie übel berechnet von dem Propheten, die Unwahrscheinlichkeit der nahen Rettung durch eine größere Unwahrscheinlichkeit aus der fernen Zukunft wahrscheinlich machen zu wollen! Und dann vollende der gegebene Termin von wenigen Jahren! Der Sturz der beiden Königreiche, deutet Hengstenberg, soll erfolgen nicht in der Zeit bis nun demnächst der bezeichnete Knabe wirklich in die Unterscheidungsjahre treten wird, sondern - in so viel Zeit von jetzt an, als in fernster Zukunft einst zwischen der Geburtides Messias und seiner ersten Entwicklung vergehen wird, also ungefähr in drei Jahren. Welche abenteuerliche Vermengung der Zeiten! Ein Kind soll geboren werden in ferner Zukunft, und was nun geschehen soll, ehe dieses Kind in die Unterscheidungsjahre treten wird, das soll in die nächste Gegenwart fallen.

So entschieden aber Paulus und seine Partei gegen Hengstenberg und die Seinigen darin Recht hat, daß seinem ursprünglichen Localsinne nach das Orakel des Jesaias auf gegebene Zeitverhältnisse, und nicht auf den künftigen Messias, oder gar auf Jesus, sich beziehe: ebenso entschieden hat Hengstenberg gegen Paulus Recht, wenn er darauf beharrt, daß hier bei Matthäus die jesaianische Stelle als Weissagung auf Jesu jungfräuliche Geburt genommen werde. Während nämlich die orthodoxen Ausleger in der häufigen Formel  $\text{Vec} \ \pi \lambda \eta \phi \omega \mathcal{I} \tilde{\eta}$  und ähnlichen von jeher den Sinn fanden: dieß geschah nach göttlicher Veranstaltung, damit die A. T. liche Weissagung einträfe, mit welcher es schon ursprünglich auf das N. T.liche Ereigniß abgesehen

<sup>4)</sup> Christologie des A. T. 1. b, S. 47.

war, - so finden die rationalistischen Erklärer nur so viel darin: diess geschah auf eine Weise, war so beschaffen, dass die A. T. liehen Worte, die sich ursprünglich swar auf etwas Anderes besogen, sich doch darauf anwenden lassen, and dadurch erst gleichsam ihre volle Wahrheit bekommen. Bei der ersteren Deutung ist das Verhaltnis zwischen der A. T. lichen Stelle und dem N. T.lichen Ereigniss ein objectives, von Gott selbst veranstaltetes 5): nach der letzteren nur ein subjectives, von dem späteren Schriftsteller gefundenes; nach jener ein genaues, wesentliches: nach dieser ein ungefähres, zufälliges. Allein gegen diese letztere Auffassung der N. T.lichen Stellen, welche eine A. T. liche Weissagung als erfüllt nachweisen, ist ebensowohl die Sprache als der Geist der N. T.lichen Schriftsteller. Die Sprache; denn weder kann πληρεσθαθαι in solcher Verbindung etwas Anderes heißen, als ratum fieri, eventu comprobari, noch iva, oxwa, etwas Anderes, als eo consilio ut, indem die verbreitete Annahme eines ένα έκβατικον nur aus dogmatischer Verlegenheit entstanden ist 6). Ganz besonders aber ist eine solche Audegung dem jüdischen Geiste der evangelischen Schriftsteller zuwider. Wenn nämlich Paulus behauptet, der Orientale denke nicht im Ernst, das Aeltere sei in der Absicht gesagt, oder von Gott desswegen zur Wirklichkeit gebracht, damit das Neuere dadurch vorgebildet würde, und umgekehrt: so ist diess ein Hinübertragen unserer occidentalischen Nüchternheit in das Phantasieleben des

<sup>5)</sup> Die Sache auf diese Formel gebracht, fällt auch HERESTER-BERG hieher, ob er gleich die orthodoxe Ansicht (1, a, S. 338 ff.) weit mehr mildert, als auf seinem Standpunkte folgerichtig gefunden werden kann.

<sup>6)</sup> s. Winer, Grammatik des neutest. Sprachidioms, 3te Aufl. S. 382 ff. Fritzsche, Comm. in Matth. p. 49. 317. und Excurs. 1, p. 836 ff.

Orientalen; wenn er aber hinzusetzt, vielmehr habe das Zusammentreffen eines Späteren mit einem Früheren im Gemüthe des Morgenländers nur die Gestalt einer Beabsichtigung angenommen: so ist hiedurch der erste Sats wieder aufgehoben; denn es kann damit nichts Anderes gesagt sein, als: das, was nach unserer Einsicht bloßes Zusammentreffen ist, erschien dem Orientalen als Beabsichtigtes, und diesen Sinn müssen wir in einer orientalischen Darstellung finden, wenn wir sie nach ihrem urspränglichen Verstande auslegen wollen. Namentlich von den späteren Juden ist es bekannt, daß sie allenthalben im A. T. Weissagungen für Gegenwart und Zukunft fanden, dass sie namentlich vom künftigen Messias aus zum Theil falsch gedeuteten A. T. lichen Stellen sich ein genaues Bild susammengesetzt hatten ); und mit solchen, wenn auch noch so verkehrten Schriftanwendungen meinte es der Jude wirklich so, dass er eine eigentliche Erfüllung des Schriftwortes da zu finden glaubte, wo er es anwendete: wesswegen es, mit Olshausen zu reden, blosse dogmatische Befangenheit ist, den N. T. lichen Schriftstellern einen ganz andern, als den unter ihren Landsleuten gewöhnlichen Sinn jener Formel unterzuschieben, nur damit ihnen keine falsche Schriftauslegung zur Last fallen solle.

Unbefangen genug in Rücksicht auf das A. T., um gegen die altorthodoxe Auslegung die ursprüngliche Beziehung mancher Weissagungen auf Naheliegendes zu erkennen; auch nicht gewaltthätig genug gegen das N. T., um mit rationalistischen Exegeten die entschieden messianische Deutung jener Orakel in den Evangelien abzuläugnen: sind doch jetzt manche Theologen nicht vorurtheilsfrei genug, um eine hin und wieder unrichtige Auslegung des A. T. im neuen zuzugeben; wesswegen sie

<sup>7)</sup> S. die Einleitung, §. 14.

denn den Ausweg ergreifen, bei jenen Weissagungen eine zwiefache Beziehung, auf ein gegenwärtiges Niederes, and ein zukünftiges Höheres, zu unterscheiden, um so einerseits gegen den klaren grammetisch-historischen Sinn der A. T.lichen Stellen nicht zu verstoßen, und andrerseits doch auch die N. T.lichen Deutungen dieser Stellen weder zu verdrehen noch Lügen zu strafen 3). So soll bei dem vorliegenden Orakel des Jesaias der Geist der Weissagung die doppelte Absicht gehabt haben, einmal das näherliegende Gebären der Verlobten des Propheten. dann aber auch die hieven verschiedene, in ferner Zukunft liegende Geburt Jesu von einer Jungfrau, vorauszuverkündigen. Aber ein solches Monstrum von Doppelsinn ist ja gleichfalls nur in dogmatischer Verlegenheit gezeugt, um. wie Olshausen seibst sagt, den Anstofs wegsuräumen, welcher in der Annahme liegen könnte, dass die N. T.lichen Schriftsteller und Jesus selbst das A. T. nicht richtig, oder näher nicht kunstgerecht nach unsern jetzigen hermeneutischen Grundsätzen, sondern in der Weise ihrer Zeit, welche nicht die richtigste war, ausgelegt haben sollen. Indem nun aber für den Vorurtheilsfreien dieser Anstols so wenig verhanden ist, dass es ihm vielmehr ein Anstols sein würde, wenn es sich umgekehrt verhielte, und allen Gesetzen geschichtlich nationaler Entwickelung zuwider die neutestamentlichen Männer sich ans der Auslegungsweise ihrer Zeit - und Volksgenossen ganz herausgehoben hätten: so werden wir in Bezug auf die im N. T. angeführten Weissagungen nach Umständen

<sup>8)</sup> So namentlich OLEHAUSEN, über tieferen Schriftsinn, und im bibl. Comm. Eine ähnliche Ansicht, doch etwas mehr herabgestimmt, spricht BLEEN aus: einige Bemerkungen über die dogmatische Benutzung A. T. licher Aussprüche im N. T., in den theol. Studien u. Kritiken, 1835, 2, S. 441 ff., und HOFF-MANN, S. 183 ff.

١

'n

:1

ohne Weiteres zugeben können, dass sie hier nicht selten ganz anders gedeutet und angewendet werden, als sie ursprünglich gemeint waren.

Wir haben hier in der That eine vollständige Tafel aller vier über diesen Puukt möglichen Ansichten, worunter zwei Extreme und zwei Vermittlungen, eine falsche und eine, hoffentlich, richtige.

- 1. Orthodoxe Ansicht (HENGSTENBERG u. A.):
  Dergleichen A. T.liche Stellen hatten schon ursprünglich nur
  die prophetische Beziehung auf Christus; denn die N. T.lichen
  Schriftsteller deuten sie so, und diese müssen Recht haben,
  wenn auch der Menschenverstand dabei zu Grunde geht.
- 2. Rationalistische Ansicht (von Paulus u. A.): Auch die N. T.lichen Schriftsteller geben den A. T.lichen Orakeln jene streng-messianische Deutung nicht; denn diese Beziehung ist den Orakeln, verständig angesehen, ursprünglich fremd; mit dem Verstande aber müssen die N. T.lichen Schriftsteller zusammenstimmen, was auch die Altgläubiger dagegen sagen mögen.
- 3. Mystisch vermittelnde Ansicht (von OlsHAUSEN u. A.): In den A. T.lichen Stellen liegt urspränglich sowohl der von den N. T.lichen Schriftstellern angegebene tiefere, als auch der durch verständige Ansicht
  derselben uns aufgenöthigte nähere Sinn: so kann sich
  gesunder Menschenverstand und Altgläubigkeit vertragen.
- 4. Entscheidung der Kritik: Die A. T.lichen Weissagungen hatten ursprünglich sehr häufig nur jene nähere Beziehung auf Zeitverhältnisse: wurden aber von den N. T.lichen Männern als wirkliche Prophezeihungen auf Jesus als den Messias angesehen, weil der Verstand in jenen Männern durch die Denkart ihres Volks beschränkt war, was sowohl der Rationalismus als die Altgläubigkeit verkennt <sup>9</sup>).

<sup>9)</sup> Die ganze rationalistische Schriftauslegung beruht auf einem

Demgenkis werden wir auch in Bezug auf das in Rede stehende Orakel keinen Augenblick anstehen, einzuräumen, dass die Beziehung auf Jesus ihm vom Evangelisten aufgedrungen ist; ob so, dass die wirkliche Geburt Jesu von einer Jungfrau zu dieser Anwendung des Orakels, oder dass das sehon vorher auf den Messias gedeutete Orakel zu der Annahme einer jungfräulichen Geburt Jesu Veranlassung gab, kann erst aus dem Folgenden entschieden werden.

# S. 26.

Jesus durch den heiligen Geist erzeugt. Kritik der orthodoxen Ansicht.

Was die beiden Evangelisten, Matthäus und Lukas, über die Art der Erzeugung Jesu melden, ist von den kirchlichen Auslegern jederzeit dahin gedeutet worden, dass Jesus durch eine, an die Stelle der männlichen Mitwirkung getretene göttliche Thätigkeit in Maria erzeugt worden sei. Und wirklich hat diese Auslegung den Au-

ziemlich handgreislichen Paralogismus, mit welchem sie steht und fällt:

Die N. T. lichen Schriftsteller dürfen nicht so ausgelegt werden, als ob sie etwas Unvernünstiges sagten (allerdings nichts ihrer Vernunstbildung Widersprechendes).

Nun wären aber ihre Aussprüche bei einer gewissen Deutung unvernünftig (nämlich gegen unsre Vernunftbildung).

Folglich können sie es nicht so gemeint haben, und müssen anders ausgelegt werden.

Wer sieht hier nicht die quaternio terminorum und die dem Rationalismus tödtliche Inconsequenz eines mit dem Su pranaturalismus gemeinschaftlichen Bodens, dass nämlich, während man bei jedem Andern erst zusieht, ob er nur Richtiges und Wahres rede und schreibe, den N. T. lichen Münnern das Vorrecht eingeräumt wird, bei ihnen dieses schon vorzuszusetzen?

ø

ŧ

3

ł

genschein der Stellen für sich, indem durch das noir n ouveldein autes (Matth. 1, 18.) und das ettel andpa & niνώσχω (Luc. 1, 34.) der Antheil des Joseph und jedes Mannes überhaupt an der Erzeugung des in Frage stehenden Kindes ausgeschlossen; durch das πνεῦμα άγιον aber und die δύναμις υψίσε zwar nicht der heilige Geist im kirchlichen Sinne, als dritte Person in der Gottheit, wohl aber, nach dem A. T.lichen Sprachgebrauche von רוּדְדַאָלהִים, Gott in seiner Einwirkung auf die Welt, und namentlich auf den Menschen, bezeichnet; endlich durch die Ausdrücke εν γαςρί έχεσα εκ πνεύματος άγίε bei Matthäus, und πνεύμα άγιον επελεύσεται επί σε x. τ. λ. bei Lukas deutlich genug gesagt ist, dass die fehlende männliche Mitwirkung durch die göttliche Schöpferkraft - obwobl nicht in physischer Art, nach heidnischer Vorstellung - ersetzt werden würde.

Erscheint diess als die Vorstellung, welche die bezeichneten evangelischen Abschnitte über den Ursprung
des Lebens Jesu geben wollen: so lässt sich dieselbe doch
nicht ohne bedeutende Schwierigkeiten vollziehen. Wir
können die, so zu sagen, physico-theologischen von den
exegetisch-historischen Schwierigkeiten unterscheiden.

Die physiologischen Schwierigkeiten laufen darin zusammen, dass eine solche Erzeugung die auffallendste Abweichung von allem Naturgesetze wäre. So wenig nämlich die Physiologie über das nähere Wie des Hergangs im Klaren ist: so fest steht durch eine ausnahmlose Erfahrung die Thatsache, dass nur durch Zusammenwirken zweier geschiechtlich verschiedenen menschlichen Organismen ein neues Menschenleben sich erzeugt 1); wesswegen

<sup>1)</sup> In seiner rabulistischen Weise sucht Hoffmann (S. 187) durch die Unklarheit jenes Wie das von demselben ganz unabhängige Dass unsicher zu machen.

es auf den Grund des Plutarchischen: παιδίον εδεμία ποτέ rum légerai moiñoui diza noirantas ardoòs 3), bei dem Cerinthischen impossibile 3) sein Bewenden haben wird. Nur bei den niedrigsten Thiergattungen ist eine Fortpflanzung ohne Geschlechtsvermischung bekannt 4), und so wäre es, die Sache bloss physiologisch betrachtet, mit einem ohne Geschlechtsvermischung entstandenen Menschen in der That an dem, was Origenes, freilich im Sinne des höchsten Supranaturalismus, sagt, dass die Worte Ps. 22, 7.: ich bin ein Warm und kein Mensch, - eine Weissagung auf Jesum insofern seien, als auch er, wie diess bei Würmern sich inde (ohne jene Vermischung) entstanden sei 5). su der bloss physiologischen Betrachtungsweise bringt schon der Engel bei Lukas die theologische hinzu, indem er sich (1, 37.) auf die göttliche Allmacht beruft, welcher kein Ding unmöglich sei. Allein da die göttliche Allmacht vermöge ihrer Einheit mit der göttlichen Weisheit nie ohne zureichende Gründe wirkt: so müsste sich auch hier ein solcher nachweisen lassen. Ein genügender Grand aber zur Suspension eines selbstgegebenen Naturgesetzes könnte für Gott nur darin liegen, dass zur Erreichung gotteswürdiger Zwecke jene Abweichung vom Naturgesetze nothwendig wäre. Nun sagt man hier: der Zweck der Erlösung forderte Jesu Unsändlichkeit; um aber unsändlich tein zu können, mußte Jesus durch Entfernung des Antheils eines sündhaften Vaters und einen göttlichen

<sup>2)</sup> Conjugial. praecept. Opp. ed. Hutten, Vol. 7. S. 428.

<sup>3)</sup> Irenaeus adv. haer. 1, 26: Cerinthus Jesum subjecit non ex virgine natum, impossibile enim hoc el visum est.

<sup>4)</sup> Worauf sich wirklich eine Abhandlung in HERRE's neuem Magazin, 3, 3, S. 369. beruft.

<sup>5)</sup> Homil. in Lucam 14. Gegen die Berufung auf die, gleichfalls ohne Geschlechtsverkehr entstandenen, ersten Menschen vergl. meine Streitschriften, 1, 2, 8. 72 f.

Einflus auf seine Erzeugung aus dem Zusammenhang der Erbsünde herausgenommen sein 6). Allein, wie auch sonst schon bemerkt 7), neuestens aber von Schleiermacher auf eine die Sache von dieser Seite abschließende Weise gezeigt worden ist 8), so war hiezu die Ausschließung bloß des väterlichen Antheils nicht hinreichend, wenn nicht auch der, gleichfalls Sünde fortpflanzende, mütterliche, etwa durch die Valentinische Behauptung eines blossen Durchgangs Christi durch Maria, entfernt wird. Bleibt nun aber der mütterliche Antheil nach den evangelischen Berichten offenbar stehen: so müssen wir, um doch die voraussetzlich nothwendige Unsündlichkeit herrauszubekommen, eine göttliche Thätigkeit annehmen, welche den Antheil der sündhaften menschlichen Mutter bei der Erzeugung Jesu heiligte. Nahm aber Gott mit dem stehenbleibenden mütterlichen Antheil eine solche Reinigung vor, so lag es näher, dasselbe auch mit dem männlichen zu thun, als durch gänzliche Ausschließung desselben das Naturgesetz auf so unerhörte Weise zu durchbrechen: und es lässt sich somit die vaterlose Erzeugung Jesu nicht als nothwendiges Mittel zum Zwecke seiner Unsündlichkeit behaupten.

Doch wer auch über die bisher vorgetragenen Schwierigkeiten sich hinüberhelfen zu können glaubt, indem er sich in einen für Vernunftgründe und Naturgesetze unzugänglichen Supranaturalismus hüllt, dem müssen doch die auf seinem eigenen N. T.lichen Boden gelegenen,

<sup>6)</sup> e. OLSHAUSEN a. a. O. S. 48. NEANDER, L. J. Ch., S. 16 f. Dem Versuche BAUEN's, Jahrbücher f. wiss. Krit., 1835, Dec., No. 111 f., dieses Argument höher und speculativer zu fassen, habe ich in meinen Streitschriften, 1, 3, S. 104 ff., seine Verwirrung nachgewiesen.

<sup>7)</sup> z. B. von Eichhorn, Einleitung in das N. T. 1. Bd. S. 407.

<sup>8)</sup> Glaubenslehre, 2. Thl. §. 97. S. 73f. der zweiten Auslage.

ezegetisch - historischen Schwierigkeiten bedenklich sein, welche gleichfalls die Ansicht von einer übernatürliehen Erzengung Jesu drücken. In keiner andern Stelle des N. T. nämlich, außer den beiden Kindheitsevangelien bei Matthäus und Lukas, wird von einem solchen Ursprunge Jesu gesprochen, oder auch nur deutlich auf denselben hingewiesen ). Nicht allein Markus lässt die Erzeugungsgeschichte weg, sondern auch der veraussetzliche Verfasser des vierten Evangeliums, Johannes, der, als angeblicher Hausgenosse der Mutter Jesu nach dessen Tode, am genauesten über diese Verhältnisse unterrichtet sein musste. Man sagt: er wollte mehr die himmlische els die irdische Herkunft Jesu berichten; aber es fragt sich eben, ob mit seiner im Prologe ausgesprochenen Lehre von einer, wirklich in Jehu fleischgewordenen und ihm immanent gebliebenen, göttlichen Hypostase die in unsern Stellen liegende Ansicht von einer blossen, seine Erzengung bedingenden, göttlichen Einwirkung verträglich sei, ob er also die Erzeugungsgeschichte des Matthäus und Lukas habe voraussetzen können? Da jedoch dieser Einwand so lange keine entscheidende Kraft hat, bis sieh uns im Verfolg unsrer Untersuchung der apostolische Ursprung des vierten Evangeliums bewährt haben wird: so kommt hauptsächlich diess in Betracht, dass auch im weiteren Verlaufe nicht bloss des Markus- und Johannes-Evangeliums, sondern auch des Matthäus und Lukas selbst, keine rückweisende Hindentung auf diese Art der Erzeugung

<sup>9)</sup> Diese Seite findet sich besonders hervorgekehrt in der Skiagraphie des Dogma's von Jesu übernatürlicher Geburt, in Schmidt's Bibliothek 1, 3, S. 400 ff.; in den Bemerkungen über den Glaubenspunkt: Christus ist empfangen vom heil. Geist, in Hanta's neuem Magazin, 3, 3, 365 ff.; in Kaisen's bibl. Theol. 1, S. 231 f.; de Wette's bibl. Dogmatik, §. 281; Schleiermachen's Glaubenslehre, 2. Thl. §. 97.

Jesu vorkommt. Nicht nur bezeichnet Maria den Joseph ohne Weiteres als den Vater Jesu (Luc. 2, 48.), und spricht der Evangelist von beiden geradezu als von seinen vovels (Luc. 2, 41.), was der so eben von der Erzählung der übernatürlichen Erzeugung herkommende Berichterstatter nur im weiteren Sinne genommen haben kann: sondern alle seine Zeitgenossen überhaupt hielten ihn nach unsern Evangelien für einen Sohn des Joseph, und nicht selten warde es verächtlich und vorwurfsweise in seiner Gegenwart geäußert (Matth. 13, 55. Luc. 4, 22. Joh. 6, 42.), ihm also entschiedene Veranlassung gegeben, sich auf seine wunderbare Erzeogung zu berufen, was er jedoch mit keinem Worte thut. Könnte man hier sagen. dass er auf diese äußerliche Weise nicht von der Göttlichkeit seiner Person überzeugen wollte, auch bei innerlich Abgeneigten keine Wirkung davon sich versprechen konnte: so ist hinzusunehmen, dass nach der Angabe des vierten Evangeliums auch seine eigenen Jünger neben seiner Gottessohnschaft ihn doch für den wirklichen Sohn Josephs hielten; denn Philippus stellt ihn dem Nathanaël als Irogo vor vion Iwong vor (Joh. 1, 46.), offenbar in demselben Sinne eigentlicher Vaterschaft, wie ihn sonst die Juden ebenso bezeichnen, ohne dass diess irgendwo als eine irrige oder unvollkommene Ansicht dargestellt würde, welche diese Apostel nachher hätten ablegen müssen: vielmehr hat die Erzählung unverkennbar den Sinu, dass hier der rechte Glaube in denselben zum Dasein gekommen sei. Die räthselhafte Voraussetzung, mit welcher bei der Hochzeit zu Kana Maria sich an Jesum wendet 10), ist viel zu unbestimmt, um eine Erinnerung der Mutter an seine übernatürliche Erzeugung zu beweisen; jedenfalls wird dieser Zug von dem entgegengesetzten aufgewogen, dass die Familie Jesu, und wie es aus Matth. 12, 46. ff.

<sup>10)</sup> Geltend gemacht von NEANDER, L. J. Ch., S. 12.

vergl. mit Marc. 3, 21. ff. den Anschein gewinnt, auch seine Mutter, an seinen Bestrebungen später irre wurde, was bei solchen Erinnerungen selbst von den Brüdern kaum erklärlich wäre.

Ebensewenig als in den Evangelien findet sich in den übrigen N. T.lichen Schriften etwas zur Bestätigung der Ansicht von einer übernatürlichen Erzeugung Jesu. Denn wenn der Apostel Paulus Jesum γενόμενον έκ γυναιmennt (Gal. 4, 4.): so wird man in diesem Ausdrucke doch nieht eine Ausschließung des männlichen Antheils finden wollen, da ja das beigesetzte: γενόμετον ὑπὸ νόμον, deutlich zeigt, dass er, wie so häufig im A. u. N. T. (s. B. Hiob 14, 1. Matth. 11, 11.), überhaupt die menschliche Natur mit allen ihren Bedingungen bezeichnet. Paulus ferner (Röm. 1, 3. f. vergl. 9, 5.) Christum xatà σάσκα von David und den Erzvätern abstammen, κατά πνεύμα άγιωσύνης aber als Gottes Sohn sich bewähren lässt: so wird man doch hier den Gegensatz von σαοξ und πνεύμα nicht dem von menschlichem mütterlichen, und durch göttliche Thätigkeit ersetztem väterlichen Antheil an seiner Erzeugung gleichsetzen wollen. Endlich, wenn im Hebräerbrief (7, 3.) Melchisedek als ἀπάτωρ mit dem viòς τε θεε verglichen wird: so verbietet sich eine Beziehung des wörtlich gefasten ἀπάτωρ auf die menschliche Erscheinung Jesu schon durch das danebenstehende αμήτωρ, weiches bei ihm so wenig als das weiter beigesetzte αγενεαλόmos sutreffen würde.

#### S. 27.

# Rückblick auf die Genealogien.

Doch die entscheidendste exegetische Instanz gegen die Wirklichkeit einer übernatürlichen Erzeugung Jesu liegt uns näher als alle bisher aufgeführten Stellen, nämlich in den beiden Genealogien, die wir nur so eben erst betrachtet haben. Schon der Manichäer Faustus machte

geltend, wer, wie unsre zwei Genealogisten, Jesum durch Joseph von David abstammen lasse, der könne ohne Widerspruch nicht voraussetzen, dass Joseph gar nicht Jesu Vater gewesen sei: und Augustinus wußte ihm nichts Triftiges zu erwiedern, wenn er bemerkte, dass wegen des Vorrangs des männlichen Geschlechts die Genealogie Jesu durch Joseph habe geführt werden müssen, welcher, wenn auch nicht durch leibliche, doch durch geistige Verbindung Maria's Gatte gewesen sei 1). Auch in neuerer Zeit haben manche Theologen die Bemerkung gemacht, aus der Beschaffenheit unserer Geschlechtsregister bei Matthäus und Lukas erhelle, dass die Verfasser derselben Jesum als wirklichen Sohn Josephs sich gedacht haben 2). Sie sellen nämlich beweisen, dass Jesus durch Joseph von Davids Geschlecht abstamme; was beweisen sie aber, wenn Joseph Jesu Vater gar nicht war? Die als Zweck der ganzen Genealogie (bei Matthäus 1, 1.) vorausgeschickte Behauptung, dass Jesus νίος Δαβίδ gewesen, wird durch die darauf felgende Läugnung seiner Erzeugung durch den Davididen Joseph geradezu wieder aufgehoben. Unmöglich kann man es desswegen wahrscheinlich finden, dass die Genealogie und die Geburtsgeschichte von demselben Verfasser herrühre 3), sondern man wird mit den zuvor angeführten Theologen annehmen müssen, dass die Genealogien anderswoher genommen seien. Schwerlich möchte man hiegegen mit der Bemerkung ausreichen, da Joseph ohne Zweifel

<sup>1)</sup> Augustinus contra Faustum Manichaeum L. 23, 3. 4. 8.

<sup>2)</sup> Skiagraphie des Dogma u. s. f. in Schmidt's Bibl. a. a. O. S. 403 f.; K. Ch. L. Schmidt, ebend. 3, 1, S. 132 f. Vergl. Schmiermachen, Glaubenslehre, 2, §. 97. S. 71; Wreschrider, Instit. §. 123. not. d).

<sup>3)</sup> Wie diess z. B. Etchnon, Einl. in das N. T. 1, S. 425, ausdrücklich für wahrscheinlich, DR WETTE, exeg. Handb. 1, 1, S. 7f., wenigstens für möglich erklärt:

Jesum adoptirt habe, so habe sein Stammbaum auch für diesen volle Gältigkeit bekommen. Denn die Adeption mochte wohl hinreichen, um dem angenommenen Sohne die Anwartschaft auf gewisse aussere, Erbschafts- und andere Rechte aus der Familie des Adoptirenden zu verschaffen ); keineswegs aber konnte ein solches Verhältnifs Ansprach auf die messianische Wärde verleihen, welche an wirkliches Davidisches Blut und Geschlecht gehunden war. Schwerlich würde daher, wer den Joseph blofs für den Adoptiv-Vater Jesu gehalten hätte, sich die Mühe genommen haben, der Davidischen Abstammung des Joseph nachsuspären; sondern, wenn anders neben der einmal gewonnenen Ansicht von Jesu als Gottessohn noch ein Interesse, ihn als Davidssohn darzustellen, fortdauerte. so würde man zu diesem Behuf eber die Genealogie der Maria gegeben haben, indem, wenn auch gegen die Gewohnheit, der Stammbaum der Mutter zu Hülfe genommen werden musste, wo kein menschlicher Vater vorhanden war. Am wenigsten würden mit der Zusammensetzung eines durch Joseph vermittelten Stammbaums Jesu Mehrere sich befast haben, so dass uns noch zwei verschiedene Genealogien dieser Art übrig bleiben konnten, wenn man nicht zur Zeit ihrer Abfassung noch ein näheres Verhältnis Jesu zu Joseph angenommen hätte.

Kaum wird man daher dem Urtheil jener Gelehrten abstehen können, es seien diese Genealogien von der Ansicht aus verfertigt, daß Jesus der wirkliche Sohn Jo-

<sup>4)</sup> Dass es auch bei Jesu um eine Erbschaft, nämlich die der Verheissung, sich gehandelt habe, diese Bemerkung Housmann's (S. 200) ist eine Spielerei, welche er selbst unzulänglich findet, indem er die Adoption in Davids Geschlecht von väterlicher Seite nur zureichend findet in Verbindung mit wirklicher Davidischer Abstammung von Seiten der Mutter, wie er sie fälschlich in der Genealogie des Lukas gegeben glaubt.

asphe und der Maria gewesen sei; die Verfasser oder Sammler unserer Evangelien aber, obwohl ihrerseits von dem höheren Ursprung Jesu überzeugt, haben dieselben doch in ihre Sammlungen aufgenommen; nur dass Mattheus (1, 16.) das ursprüngliche: Iwono de eyerrnos tor Inger ex the Maplac (vgl. V. 3. 5. 6.) nach seiner abweichenden Ansicht abgeäudert, und obenso Lukas (8, 23.) seine Genealogie statt einfach mit: Ἰησες - νίος Ἰωσης, durch ων. ως ενομίζετο x. τ. λ. eingeleitet habe. Man wende hiegegen nicht ein, wenn nach unsrer Bemerkung von der Ansicht aus, daß Joseph nicht Vater Jesu gewesen, unsre Genealogien nicht verfertigt werden konnten, so lasse bei dieser Ansicht auch nicht einmal dafür ein Interesse sich denken, sie den Evangelien einzuverleiben. Denn das ursprängliche Verfertigen einer Genealogie Jesu, und wenn es in unserem Falle auch nur darin bestanden hätte, dass gegebene fremde Stammbäume in Beziehung auf Jesum gesetst wurden, erforderte ein starkes und ganzes Interesse, welches, in der Voraussetzung einer leiblichen Abkunft Jesu von Joseph, durch jene Operation eine Hauptstütze für den messianischen Glauben an ihn zu gewinnen hoffte; wogegen zur Aufnahme der schon vorhandenen auch das schwächere Interesse anregen konnte, daß sie, auch ohne ein zwischen Jesu und Joseph statt gehabtes natürliches Verhältnifs, dennoch sur Anknüpfung Jesu an David nicht undienlich scheinen mochten. wird ja in den beiden Geburtsgeschichten bei Matthäus und Lukas, welche den Joseph entschieden von der Erzeugung Jesu ausschließen, doch noch immer auf die Davidische Abstammung Josephs Gewicht gelegt (Matth. 1, 20. Luc. 1, 27. 2, 4.), indem man das zwar nur bei der früheren Ansicht recht Bedeutsame doch auch nach geandertem Standpunkte beibehielt.

Indem wir auf diese Weise in den beiden Genealogien Denkmale aus einer Zeit und einem Kreise der ältesten Kirche sehen, in welchen Jesus noch für einen natärlich erseugten Menschen galt: so müssen uns hiebei die Ebioniten einfallen, da uns eben von diesen aus jener ersten Zeit gemeldet wird, dass sie die beseichnete Ansicht von der Person Christi gehabt haben 5). Sollten wir hienach erwarten, in den alten ebionitischen Evange lien, von welchen wir noch Kunde haben, vor Allem diese Geschlechtsregister noch ansutreffen: so müssen wir uus niebt wenig überrascht finden, wenn wir erfahren, dass gerade jene Evangelien ohne die Genealogien waren. Zwar, da nach Epiphanius das Evangelium der Ebioniten erst mit dem Auftritte des Täufers anfaug, so könnte man unter den yerealoylais, welche sie weggeschnitten haben sellen, die Geburts- und Kindheitsgeschichte der beiden ersten Kapitel unseres Matthäus verstehen, welche sie, weil dieselben die von ihnen verworfene vaterlose Zeugung Jesu enthalten, wenigstens nicht in ihrer jetzigen Form annehmen konnten; und man könnte nun vermuthen, dass in ihrem Evangelium vielleicht nur diese ihrem System zuwiderlaufenden Abschnitte gefehlt haben, die ihrer Ansicht zusagenden Geschiechtsregister aber dennoch irgendwo eingefügt gewesen seien. Aber diese Aussicht verschwindet alsbald, wenn wir sehen, wie Epiphanius in Bezug auf die Nazarener die Genealogien, von welchen er nicht weils, ob sie auch ihnen gefehlt oder nicht, als τας απὸ τẽ Αβρααμ εως Χριςε bestimmt ); wonach er unter den Genealogien, welche einigen Häretikern fehlten, offenbar zunächst die Geschlechtstafeln versteht, wenn er auch in Besiehung auf die Ebioniten zugleich die Geburtsgeschichte unter jenem Ausdruck mitbegreift.

<sup>5)</sup> Justin. Mart. Dial. cum Tryphone, 48; Origenes contra Celsum L. 5, 61. Euseb. H. E. 3, 27.

<sup>6)</sup> Epiphan. hacres. 30, 14.

<sup>7)</sup> Hactes. 29, 9,

Wie sollen wir uns nun diese befremdende Erscheinung erklären, dass gerade bei derjenigen Christenpartei, in welcher sich die den Genealogien zum Grunde liegende Ansicht forterhielt, dieselben nicht zu finden sind? Ein neuerer Forscher stellt die Vermuthung auf, die Judenchristen baben die Geschlechtsregister aus Klugheit weggelassen, um nicht durch dieselben die unter Domitian und vielleicht auch schon früher über die Davidische Familie verhängten Verfolgungen zu erleichtern und zu ver-Allein zu solchen äußerlichen Erklärungen mehren 8). aus gufälligen Umständen, die selbst noch dem Zweifel der historischen Kritik unterliegen, sollte man nur dann seine Zuflucht nehmen, wenn jede Erklärung der fraglichen Erscheinung aus der Sache selbst, also hier ans dem Innern des ebionitischen Systems, unmöglich ist.

So misslich aber steht es in unserem Falle noch lange nicht. Bekanntlich sprechen die Kirchenväter von doppelten Ebioniten, von welchen die einen, neben strengern Grundsätzen in Bezug auf die Verbindlichkeit des mossischen Gesetzes, Jesum für den auf natürliche Weise erzeugten Sohn Josephs und der Maria gehalten, die andern, sofort auch Nazarener genannt, mit der orthodoxen Kirche eine Krzeugung durch den heiligen Geist angenommen haben <sup>9</sup>). Neben diesem Unterschiede aber geht noch ein anderer her. Die ältesten Kirchenschriftsteller, wie Justinus Martyr, Irenäus, wissen nur von solchen Ebioniten, welche ganz einfach Jesum für einen natürlich erzeugten und erst bei der Taufe mit höheren Kräften ausgerüsteten Menschen hielten <sup>10</sup>): wogegen wir bei Epiphanius und in den Klementinischen Homilien Ebioniten begegnen,

S) Carever, in den Beiträgen zur Einleitung in das N. T. 1, S. 443. Anm.

<sup>9)</sup> Orig. a. a. O.

<sup>10)</sup> Vergl. NEARDER, H. G. 1, 2, S. 615f.

welche ein gnostisch-speculatives Element in sich aufgenommen haben. Man hat diese Richtung, welche nach Epiphanius von einem Elxai sieh herschreiben soll, vom Kinflusce des Essenismus abgeleitet 11), und schon in den Irrichrers des Colesserbriefs Spuren derselben bemerkt 12); während die erstere Klasse der Ebioniten offenbar vom gewöhnlichen Judenthum ausgegangen war. Weiche von diesen Richtungen die frühere und welche die spätere gewesen, ist nicht so leicht aussumachen; in Bezug auf den seletzt ausgeführten Unterschied könnte man, da dieser speculirenden Ebioniten erst die Klementinen und Epiphanius, jener einfachen aber schon Justin und Irenaus Meldang thun, diese für die früheren ansehen: allein da auch schon Tertullian von einer gnostisirenden Christologie der Ebioniten weifs 13), and im Essenismus der Keim zu solchen Ansichten schon um die Zeit Jesu gegeben war: so scheint die Annahme sicherer zu sein, beide Richtungen für gleichzeitig neben einander hergebende zu halten 14). Ebensewenig lässt sich in Besug auf die andere Differens beweisen, dass die nazaräische Ansicht von Christo sich

<sup>11)</sup> Cammen, über Essener und Ebioniten und einen theilweisen Zusammenhang beider, in Winna's Zeitschrift f. wissenschaftliche Theologie, 1. Bd. 2tes und 3tes Heft; vgl. Baun, Progr. de Ebionitarum origine et doctrina ab Essenis repetenda, und christl. Gnosis, S. 403.

<sup>12)</sup> NEANDER, a. a. O. S. 620.

<sup>13)</sup> De carne Christi, c. 14: Poterit hace opinio Hebioni conventre, qui nudum hominem, et tantum en semine David, i. e. non et Dei filium, constituit Jesum, ut in illo angelum fuisse edicat.

<sup>14)</sup> Mit Neamer a. a. O. u. Schnechenburger, über einen häufig übersehenen Punkt in der Lehre der Ebioniten v. d. Person Christi, Tübinger Zeitschrift f. Theol. 1830, 1, 114 ff. — Das Erstere ist die Ansicht von Gersker, über Nazaräer und Ebioniten, in Szäuden's und Tescherer's Archiv für H. G. 4. Bd. und Carder's a. a. O.

erst später sur ebionitischen herabgestimmt habe <sup>15</sup>); da die theils verworrenen <sup>16</sup>) theils späten Nachrichten kirchlicher Schriftsteller sich natürlich aus der gleichsam optischen Täuschung der Kirche erklären lassen, welcher, während sie in der Verherrlichung Christi vorwärts schritt, ein Theil der Judenchristen aber stehen blieb, es vorkam, als bliebe sie stehen, die andern aber gingen ketserisch zurück.

Durch diese Unterscheidung einfacher und speculirender Ebioniten ist so viel gewonnen, dass das Fehlen der Genealogien bei den letzteren, von welchen Epiphanius spricht, nicht beweist, dass sie auch den ersteren gefehlt haben. Um so weniger, wenn wir im Stande sein sollten, wahrscheinlich zu machen, dass die Gründe ihrer Abneigung gegen die Geschlechtsregister in demjenigen lagen, was ihnen im Unterschiede von den gewöhnlichen Ebioniten eigen war. Einer dieser Gründe nun war offenbar die angünstige Ansicht, welche die Ebioniten des Epiphanius und der Klementinischen Homilien über David hatten, von welchem die Genealogie das Geschlecht Jesu ableitet. Sie unterschieden bekanntlich im A. T. eine doppelte Prophetie, eine männliche und eine weibliche, reine und unreine, von welchen jene nur Himmlisches und Wahres, diese Irdisches und Trügliches verheiße; jene von Adam und Abel, diese von Eva und Kain ausgehend, und beide durch die ganze Geschichte der Offenbarung herunterlaufend 17). Als wahre Propheten werden im A. T. nur die frommen

<sup>15)</sup> Wie Hoffmann zu beweisen sucht, S. 198 ff.

<sup>16)</sup> Hiemit meine ich die Nachricht des Hegesippus bei Eusebius, H. E. 4, 22. Dass Epiphanius, haer. 30, 1, die Ebioniten als die jüngere Secte den Nazaräern gegenüberstelle, wie Hornmann behauptet, ist falsch; haer. 29, 7. 30, 2. lässt er beide Secten gleichzeitig entstehen.

<sup>17)</sup> Homil. 3, 23 — 27.

Männer von Adam bis Josua anerkannt: die späteren Prophoten und Gottesmänner, anter welchen auch David und Salomo namhaft gemacht sind, werden nicht nur nicht anerkannt, sondern verabscheut 18). Wir finden aber spgar bestimmte Spuren, dass den David ihre Abneigung gans besonders getroffen hat. Mehrere Punkte waren es, welche sie von David (und auch von Salomo) abstiefsen. David war ein blutiger Krieger: Blutvergiessen aber nach der Lehre dieser Ebioniten eine der vornehmsten Sünden; von David ist ein Bhebruch (von Salomo seine Wollust) bekannt: den Bhebruch aber verabscheute die genannte Partei noch mehr als selbst den Mord; David war ein Saitenspieler: das Saitenspiel aber galt fener Secte, als Erfindung der Kainiten (1. Mos. 4, 21.), für ein Zeichen der falschen Prophetie; endlich gingen sowohl die von David herrührenden, als die an ihn (und Salomo) geknüpften, Weissagungen auf ein irdisches Reich, von welchem die gnostisirenden Ebioniten nichts wissen wollten 19). Diesen Grand zur Abneigung gegen die Genealogien nun konnten die vom gewöhnlichen Judenthum ausgegangenen Ebioniten nicht theilen, da für den rechtglaubigen Juden David Gegenstand der höchsten Verehrung war. - Ueber einen sweiten Punkt sind die Nachrichten nicht gehörig klar und einstimmig; ob nämlich diese Ebioniten auch durch

<sup>18)</sup> Epiphan. haeres. 30, 18. vgl. 15.

<sup>19)</sup> S. die Belegstellen bei Cruderen, in der angef. Abhandlung. Dass es diese Züge gewesen seien, welche der genannten Christenpartei an David missstelen, wird wenigstens in Einer Stelle der Klementinischen Homilien auch ohne Nennung des Namens klar genung, nämlich Homil. 5, 25: Ετι μήν καὶ οἱ ἀπὸ τῆς τάτα (τὰ Καὶν) ὁιαδοχῆς προεληλυθύτες πρώτοι μαιχοὶ ἐγένοντο, καὶ ψαλτήσα, καὶ κιδώρα, καὶ χαλκεῖς ὁπλων πολεμικῶν ἐγένοντο. Δ΄ ὁ καὶ ἡ τῶν ἐγγόνων προφητεία, μοιχῶν καὶ ψαλτηρίων γέμεσα, λανθανύν... τως δμὰ τῶν ἡδυπαθακῶν ὡς τὰς πολέμες ἐγείρει.

eine Steigerung der gemeinebienitischen Lehre von der Person Christi zur Verwerfung der Genealogie veranlaßt waren. Nach Epiphanius unterschieden sie ganz gnostisch Jesus, den Sohn Josephs und der Maria, von dem auf ihm herabgekommenen Christus 20), und insofern mochte sie von einer Beziehung der Genealogie auf jenen nur etwa ihre Abneigung gegen David zurückhalten: aus der Grundansicht und einer Stelle der Klementinen dagegen 21) ist neuerlich nicht ohne Schein gefolgert worden, daß vom Verfasser derselben die Ansicht von einer natürlichen Erzeugung und selbst Geburt Jesu aufgegeben war 22); wobei dann noch offenbarer der Grund, warum diese Secte die Genealogien verwarf, ihr eigenthümlich und nicht mit den andern Ebioniten gemeinsam wäre.

Doch auch positive Spuren fehlen nicht ganz, dass die vom gewöhnlichen Judenthum ausgegangenen Ebioniten die Genealogien gehabt haben. Während die Ebioniten des Epiphanius und der Klementinen Jesum nur Sohn Gottes nannten, die Benennung Sohn Davids aber, als der gemeinen jüdischen Ansicht zugehörig, verwarfen 23): werden andere Ebioniten von den Kirchenvätern verklagt, Jesum nur als den Sohn Davids, auf welchen die Geschlechtsregister hinführen, nicht ebenso als Sohn Gottes anzuerkennen 24). Ferner erzählt Epiphanius von den uralten

<sup>20)</sup> Epiphan. Haer. 30, 14. 16. 34.

<sup>21)</sup> Hom. 3, 17.

<sup>22)</sup> Schnechensurger, über das Evang. der Aegypter, S. 7; Baun, christl. Gnosis, S. 760 ff. Vergl. dagegen Cardner, a. a. O. S. 253 f. und Hoffmann, S. 208 ff.

<sup>23)</sup> Orig. Comm. in Matth. T. 16, 12. Tertullian. De carne Christi, 14, a. Ann. 15 (eine Stelle, in welcher freilich die speculativen Ebioniten und die gewöhnlichen vermischt sind).

<sup>24)</sup> Clement. homil. 18, 13. Sie bezogen hienach den Spruch Matth. 11, 27: ἐδεὶς ἔγνω τον πατέρα, ελ μὴ ὁ υίὸς κ. τ. λ. auf τές πατέρα νομίζοντας Χριζά τον Δαβιό, καὶ αὐτὰν δὲ τὸν Χριζόν ωἰον ὅντα,

judaisirenden Gnostikers, Cerinth und Carpokrates, daß sie im Uebrigen zwar desselben Evangeliums, wie die Ebioniten, sieh bedient, aber die Genealogien, welche sie demnach in demselben lasen, zum Beweise der menschlichen Erzeugung Jesu durch Joseph gebraucht haben 25). Auch die aus judenehristlichem Gebiete stammenden απομαγμονεύματα Justins scheinen eine ähnliche Genealogie wie unser Matthäus gehabt zu haben, da Justin wie Matthäus in Bezug auf Jesum von einem γένος τῦ Δαβιδ καὶ ᾿Αβραάμ, von einem σπέρμα ἐξ Ἰακώβ, διὰ Ἰέσα καὶ Φαρὸς καὶ Δαβιδ κατερχόμενον, spricht 29); nur daß zur Zeit und in

<sup>201</sup> viòr 3e3 μη δγευνότας, und beklagten sich, dass årel τό 3e3 τὸν Δαβιδ πάντες δλεγον.

<sup>25)</sup> Hacres. 30, 14: ὁ μὸν γὰρ Κηρινθος καὶ Καρποκρᾶς τῷ αὐτῷ χρώμενοι παρ' αὐτοῖς (τοῖς Ἐβιωναίοις) εὐαγγελίφ, ἀπό τῆς ἀρχῆς τὰ κατά Ματθαΐον εθαγγελία διά της γενεαλογίας βάλονται παριζάν έκ σπέρματος Justin zal Maelas elvas rov Xpisov. Wie Credner (Beiträge a. a. O.) dazu kommt, hier unter yevealoyla nicht das Geschlechtsregister, sondern die Geburtsgeschichte zu verstehen, ist nicht einzusehen. Wie hätte denn die Matthäische Geburtsgeschichte zu einem Beweis für die reinmenschliche Abkunft Jesu dienen können? Wenn sich Cardwar darauf berufen kann, dass ja dem von Cerinth und Carpokrates gebrauchten Ebionitenevangelium die Geschlechtsregister gefehlt haben, also jene beiden Häretiker nicht aus diesem, ihrer Urkunde gerade fehlenden, Theile haben argumentiren können: so erhellt aus der Wendung, mit welcher Epiphanius nach jener Acusserung über Cerinths und Carpokrates Benützung der Genealogien zu den Ebioniten übergeht: Fra de alla roa diaνούνται. παρακόψαντες γάς τὰς παρά τῷ Ματθαίο γενεαλογίας κ. τ. λ. aus dieser Wendung erhellt deutlich genug, dass das Evangelium der Ebioniten sich von dem, übrigens mit ihm identischen, des Cerinth und Carpocrates durch den Mangel der Genealogien unterschied.

<sup>26)</sup> Dial. c. Tryph. 100. 120. Auch hier kann ich nicht mit Cardwar übereinstimmen, welcher dem Justin die Genealogie abspricht (a. a. O. S. 212. 443.)

dem Kreise Justias bereits die Ansicht von einer übernatürlichen Erzeugung Jesu Veraniassung gegeben hatte, die Genealogie statt auf Joseph, vielmehr auf Maria zu beziehen.

Hienach haben wir in den Genealogien ein mit anderweitigen Spuren zusammenstimmendes Denkmal dafür, dass in der allerersten christlichen Zeit in Palästina eine Ansahl von Christen, groß genug, um von verschiedenen Grundansichten aus sweierlei messianische Stammbäume anzulegen, Jesum für einen natürlich erseugten Menschen gehalten hat; eine Ansicht, von der uns in den apostolischen Schriften kein Beweis dafür vorliegt, das die Apostel sie für unchristlich erklärt haben würden: erst vom Standpunkte der Geburtsgeschichten des ersten und dritten Evangeliums aus erschien sie so: obwohl auch noch Kirchenväter dieselbe auffallend milde behandeln 27).

#### S. 28.

Die natürliche Erklärung der Empfängnissgeschichte.

Hat nach dem zuletzt Ausgeführten die supranaturalistische Erklärung der Empfängnissgeschichte so bedeutende, sowohl philosophische als exegetische, Schwierigkeiten: so verlohnt es sich wohl, die evangelische Erzählung noch einmal darauf anzusehen, ob nicht vielleicht
eine andere Auslegung derselben möglich sei, durch welche
diese Anstösse vermieden würden. Eine solche hat man
wirklich von verschiedenen Seiten in der Art versucht,
dass man bald nur mit dem einen oder andern, bald aber
auch mit allen beiden Berichten auf dem Wege natürlicher
Erklärung fertig werden zu können glaubte.

Zunächst schien sich die Erzählung des Matthäus einer solchen Deutung darzubieten. In Bezug auf sie wurde durch zahlreiche rabbinische Stellen nachgewiesen, daß

<sup>27)</sup> S. NRANDER, H.G. a. a. O. S. 616.

nach iddischer Ansicht ein Sohn frommer Eltern unter Mitwirkung des heiligen Geistes erzeugt sei und ein Sohn desselben genannt werde, ohne dass hiebei an Ausschliesung des männlichen Antheils an seiner Erzeugung gedacht wärde. Der betreffende 'Abschnitt des Matthäus nun, meinte man, enthalte weiter nichts, als diese Vorstellung; der Engel wolle hier dem Joseph nicht sagen, dass Maria ohne Zuthun eines Mannes schwanger gewordensondern nur, dass sie, ihrer Schwangerschaft ungeachtet, als rein, nicht als eine Gefallene, anzusehen soi. Kret bei Lukas sei, vermöge einer Steigerung der ursprünglichen Vorstellung, durch das ἄνδρα ε γινώσκω jede väterliche Mitwirkung ausgeschlossen 1). Wurde von der andern Seite hiegegen richtig bemerkt, dass ja bei Matthäus der einsige, hier in Frage kommende Mann, nämlich Joseph, darch das apir n owel Jeir avrès (1, 18.) zu entschieden ausgeschlossen sei: so glaubte man nun von dieser Seite jene Ausschließung im Lukasevangelium weniger entschieden zu finden; freilich nur, indem man entweder unexegetisch den klaren Wortsinn auf den Kopf stellte, oder unkritisch einen Theil der so wohl zusammenhängenden Erzählung verdächtigte. Bei dem ersteren Verfahren sollte die Frage der Maria: πῶς ἔςαι τῶτο, ἐπεὶ ἀνδρα ἐ γινώσκω; (1, 34) so viel heißen: wie kann ich, die schon Verlobte und Vermählte, den Messias gebären, als dessen Mutter ich keinen Mann haben müßte? worauf der Engel erwiedere, dass auch aus ihrem mit Joseph erzeugten Kinde Gott durch seine Kraft etwas Besonderes machen könne<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Br..., die Nachricht, dass Jesus durch den heil. Geist und von einer Jungfrau geboren sei, aus Zeitbegriffen erläutert, in Schmidt's Bibl. 1, 1. S. 101 ff.; Horst, in Herke's Museum, 1, 4, 497 ff., über die beiden ersten Kapitel im Evang. Lukas.

<sup>2)</sup> Bemerk. über den Glaubenspunkt u. s. f., Hanka's n. Magazin, 3, 3, S. 399.

Ebenso willkürlich ist das andere Verfahren, die angeführte Zwischenfrage der Maria für eine unnatürliche Unterbrechung der Rede des Engels zu erklären, jene abgerechnet aber in der Stelle keine bestimmte Hindeutung auf die außernatürliche Empfängnis zu anden 3).

Ist somit die Schwierigkeit der natürliehen Erklärung für beide Berichte gleich groß: so mußte entweder auf beiden Seiten auf eine solche verzichtet, oder sie beidemale gewagt werden, und der consequente Rationalismus. z. B. eines PAULUS, konnte sich nur für das Letztere entscheiden. Den Antheil Josephs swar hält der genannte Ausleger durch Matth. 1, 18. für ausgeschlessen, keineswegs aber jede andere männliche Wirksamkeit: so wenig als er in πνευμα άγιον und δύναμες ύψίζε (Luc. 1, 35.) eine wundervolle göttliche Thätigkeit finden kann. Das πνευτια άγιον ist ihm nichts Objectives, von aufsen auf Maria Einwirkendes, sondern ihre eigene fromme Gesinnung; die déraus vuice aber ist ihm nicht unmittelbar die göttliche Allmacht, sondern jede gottgefällig angewandte Naturkraft kann nach ihm so genannt werden. Demzufolge ist nach Paulus der Sinn der Verkündigung des Engels nur dieser: vor der Verehlichung mit Joseph werde Maria mit reiner Begeisterung für das Heilige ihrerseits, und durch gottgefällige Wirksamkeit (versteht sich, eines Mannes) auf der andern Seite, Mutter eines Kindes werden, das, wegen dieses heiligen Ursprungs, ein Gottessohn zu nennen sein werde.

Schen wir aber noch näher nach, wie sich der Repräsentant rationalistischer Auslegung die Umstände der Erzeugung Jesu vorstellt. Von Elisabet, der patriotischen, klugen Aaronstochter, wie er sie nennt, geht er aus. Hatte diese die Hoffnung gefaßt, einen Gottespropheten zu gebären: so mußte sie wünschen, daß er der höchste

<sup>3)</sup> Schleibrmachen, über den Lukas, S. 26 f.

Prophet, der Vorläufer des Messias, sein, dass also anch dieser beld geboren werden möchte. Und eine zur Mutter des Messias gans taugliche Person hatte sie in ihrer Verwandtschaft: die jungfräuliche Davidische Descendentin Maria; es kam nur darauf an, sie su besonderen Hoffnungen zu veranlassen. Während man nach diesen Andeutungen bereits einen schlauen Plan der Elisabet mit ihrer inngen Verwandtin ahnt, und in denselben eingeweiht zu werden hofft: lässt Paulus hier auf einmal den Vorhang fallen, und bemerkt, die Art, wie Maria zu der Ueberzengung gekommen, Mutter des Messias zu werden, müsse man historisch unentschieden lassen; nur so viel sei gewifs, dass Maria dabei rein geblieben sei, indem sie unmöglich, wie später geschah, mit gutem Gewissen unter das Kreus ihres Sohnes hätte treten können, wenn sie sich cines Vorwurfs über den Ursprung ihrer Hoffnungen von ihm bewulst gewesen wäre. Nur folgender Wink über die eigentliche Ansicht von Paulus kommt weiterhin noch vor: der verkändigende Engel sei vielleicht Abends, oder gar bei Nacht, zu Maria gekommen; ja der richtigeren Lesart zufolge, welche Lue. 1, 28. nur: zai elgeldwir noog αυτήν είπε, ohne ὁ ἄγγελος, habe, sei hier nar von einem Hereingekommenen überhaupt die Rede (als ob das elgeh-Dw'r in diesem Falle nicht nothwendig vig bei sich haben, oder ohne dieses auf das Subject: ὁ ἀγγελος Γαβριήλ, V. 26., bezogen werden müste!): daß es der Engel Gabriel gewesen, habe sich Maria erst nachher, als sie von der Vision des Zacharias hörte, ergänst.

Was in dieser Erklärung des Vorgangs stecke, hat schon GABLER in einer Recension des PAULUS'schen Commenters ') mit angemessener Derbheit an's Licht gezogen, indem er geradezu sagt, bei der Ansicht von Pautus bleibe.

<sup>4)</sup> Im neuesten theol. Journal, 7. Bd. 4. Stück. S. 407 f. Vgl. Bausa, hebr. Mythol. 1, S. 192, e, ff. 15

nichts Anderes zu denken übrig, als daß sich Jemand für den Engel Gabriel ausgegeben, und als angeblicher Gottesbote selbst die Maria beschlafen habe, um den Messias mit ihr zu erzeugen. Und das, fragt Gabler, wenn Maria zu einer Zeit, da sie schon verlobt ist, von einem Andern schwanger wird, soll eine unsündliche, gottgefällige Weise, eine vorwurflose, heilige Wirksamkeit heifsen? Maria erschiene hier als eine fromme Schwärmerin, und der angehliche Gottesbote entweder als ein Betrüger, oder auch als ein grober Schwärmer. Mit Recht findet der genannte Theologe vom christlichen Standpunkte aus eine solche Behauptung empörend; vom wissenschaftlichen angesehen aber widerspricht sie gleichsehr den Gesetzen der Auslegung wie der Kritik.

Als der wärdigste Dolmetscher von Paulus ist hier der Verfasser der natürlichen Geschichte des großen Propheten von Nazaret zu betrachten, welcher, wenn er auch bei Abfassung dieses Theils von seinem Werke den Pau-Lus'schen Commentar noch nicht beautzen konnte, doch ganz in dessen Geiste, was dieser noch behutsam mit einem Schleier verhüllt, ohne Scheue aufdeckt. Er veraleicht eine Erzählung bei Josephus 1), nach welcher eben im Zeitalter Jesu ein römischer Ritter die kensche Gattin eines edeln Römers dadurch für seine Wünsche gewann, dass er sie durch einen Isispriester in den Tempel dieser Göttin unter dem Vorwande laden liefs, der Gott Anubis begehre sie zu umarmen; worein die Frau unschuldsvoll und glaubig sich ergab, und später vielleicht auch ein Götterkind zu gebären geglaubt haben würde, wenn nicht der Buhle bald darauf mit bitterem Hohn ihr den wahren Stand der Sache entdeckt hätte. Auf ähnliche Weise meint der Verfasser, sei Maria als Verlobte des ältlichen Joseph durch einen verliebten und schwärmerischen

<sup>5)</sup> Antiq. 18, 3, 4.

Jüngling (er läst ihn in der folgenden Geschichte als Joseph von Arimathäa auftreten!) getäuscht worden, und habe sofort, in aller Unschuld, wieder Andere getäuscht. Hier wird es nun klar, dass diese Erklärungsart nicht verschieden ist von jener uralten jüdischen Blasphemie, welche wir bei Celsus und im Talmud siuden, dass Jesus seine Geburt von einer reinen Jungsrau fälschlich vorgegeben habe, in der That aber von Maria im Ehebruch mit einem gewissen Panthera erzeugt gewesen sei?).

Treffender kann man über diese ganze, in der Lästerung der Juden culminirende Ansicht nicht urtheilen, als schon Origenes gethan hat, indem er sagt: wenn sie der Geschichte von Jesu übernatürlicher Erzeugung etwas Anderes hätten unterschieben wollen, so hätten sie diels wenigstens auf wahrscheinlichere Weise thun sollen; sie hätten nicht, gleichsam wider Willen, zugeben dürfen, dals Maria von Joseph unberührt gewesen sei, sondern schon diesen Zug hätten sie läugnen, und Jesum aus einer gewöhnlichen menschlichen Ehe jener beiden entstehen lassen müssen; wogegen nun das Gezwungene und Abentenerliche ihrer Hypothese jedem Kenner die Läge verrathe 8). Was heifst diess anders, als: wenn einmal an einigen Zügen einer wunderhaften Erzählung gezweifelt wird, so ist es folgewidrig, andre unbezweifelt stehen zu lessen; vielmehr muss dann ein solcher Bericht nach allen

<sup>6) 1</sup>ter Theil, S. 140 ff.

<sup>7)</sup> Die Sage hat verschiedene Formationen erlebt, durch welche aber immer der Name Panthera oder Pandira hindurchgeht.

S. Origenes c. Cels. 1, 28. 32; Schöttern, Horae, 2, 693 ff. aus Tract. Sanhedrin u. A.; EISENMENGER, entdecktes Judenthum, 1, S. 105 ff. aus der Schmähschrift: Toledoth Jeschu; Trico, Cod. apocr., 1, S. 528 f.

<sup>8)</sup> c. Cels. 1, 32.

seinen Theilen mit kritischem Auge angesehen werden. Die richtige Ansicht von der vorliegenden Erzählung lag, wenigstens mittelbar, in Origenes. Denn wenn er das einemal mit der übernatürlichen Empfängnis Jesu die Erzählung von Plato's Erzeugung durch Apollo als gleichartig zusammenstellt (aber hier freilich der Meinung ist, nur Böswillige können dergleichen bezweifeln) ); das andremal aber von der Erzählung über Plato sagt, sie gehöre zu den Mythen, durch welche man die ausgezeichnete Weisheit und Kraft großer Männer habe erklären wollen (aber hier die Erzählung von Jesu Erzeugung aus dem Spiele läfst) 10): so hatte er ja die beiden Prämissen (Gleichartigkeit der beiden Erzählungen und mythischen Charakter der einen), aus welchen sich als Schlussatz der bloss mythische Werth der Erzählung von der Empfängniss Jesu ergab; ein Schluss, den er aber freilich nicht einmal vor seinem eigenen Bewufstsein gezogen haben kann.

# S. 29.

Die Geschichte der Erzeugung Jesu als Mythus.

Wenn man dem übernatürlichen Ursprunge Jesu ausweichen will, sagt Gabler in seiner Recension von Paulus Commentar, um nicht in unsern Tagen zum Gespötte zu werden; wenn aber andrerseits die natürlichen Erklärungen desselben auf sonderbare nicht nur, sondern selbst empörende Behauptungen führen: so wähle man doch lieber die Annahme eines Mythus, durch welche alle jene Schwierigkeiten vermieden werden. Viele große Männer hatten in der alten mythischen Welt eine außerordentliche Geburt und waren Göttersöhne. Jesus selbst sprach von seinem himmlischen Ursprung, nannte Gott seinen Vater,

<sup>9)</sup> Ebend. 6, 8.

<sup>10)</sup> Ebend. 1, 37.

und hiefs ohnehin als Messias Gottes Sohn. Aus Matth. 1, 22 f. sieht man ferner, dass die Stelle Jes. 7, 14. in der ersten christlichen Kirche auf Jesum bezogen wurde. Jesus, dachte man, mus als Messias, dieser Stelle zufolge, von einer Jungfrau durch Gotteskraft geboren sein; was sein musste, schloß man, ist auch wirklich geschehen, und se entstand ein philosophischer (dogmatischer) Mythus über die Geburt Jesu. Seiner wirklichen Geschichte nach wäre dann Jesus aus einer ordentlichen Ehe Josephs und der Maria entsprossen; womit, wie mit Recht bemerkt wird, ebensowohl die Würde Jesu als die schuldige Achtung gegen seine Mutter besteht 1).

Man hat also, um sich die Entstehung eines solchen Mythus zu erklären, an die Neigung der alten Welt erinnert, große Männer und Wohlthäter ihres Geschlechts als Göttersöhne darzusteilen. Die Beispiele sind von den Theologen reichlich beigebracht. Namentlich aus der griechisch-römischen Mythologie und Geschichte hat man an Hercules und die Dioskuren erinnert, an Romulus und Alexander, vor Allen aber an Pythagoras<sup>2</sup>) und Plato, von deren Letzterem Hieronymus, ganz auch auf Jesum anwendbar, sagt: sapientiae principem non aliter arbitrantur, nisi de partu virginis editum<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Gabler, in seinem neuesten theol. Journal, 7, 4. S. 408 f.; Ezchhorn, Einleitung in das N. T. 1, S. 428 f.; Bauer, hebr. Mythol. 1, 192 e ff.; Kaiser, bibl. Theologie, 1, S. 231 f.; Wesscheider, Instit. §. 123; de Wette, bibl. Dogmat. §. 281. und exeg. Handb. 1, 1, S. 18 f.; Ammon, Fortbildung des Christenth. S. 201 ff.; Hase, L. J. §. 33; Fritzsche, Comment. in Matth. S. 56. Der Letztere schon in der Ueberschrift des ersten Kapitels, S. 6, richtig: non minus ille (Jesus) ut ferunt doctorum Judalcorum de Messia sententiae, patrem habet spiritum divinum, matrem virginem.

<sup>2)</sup> Jamblich. vita Pythagorae, cap. 2. ed. Kinssline.

<sup>3)</sup> adv. Jevin. 1, 26. Diog. Laert. 3, 1, 2.

Wenn man aus diesen Beispielen schließen möchte, daß wohl auch die Erzählung von der übernatürlichen Erzengung Jesu, ohne historischen Grund, aus einer ähnlichen Neigung hervorgegangen sein dürfte: so vereinigen sich Orthodoxe und Rationalisten, jene Analogie nicht gelten zu lassen; wiewohl aus sehr verschiedenen Gründen. Wenn bei Origenes nicht viel fehlt, dass er um der Gleichartigkeit der beiderseitigen Erzählungen willen auch die heidnischen Sagen von Göttersöhnen für wahre Wundergeschichten hielte: so ist Paulus auf seinem Standpunkte mit mehr Entschiedenheit so consequent, beiderlei Ersählungen als natürliche, aber wahre, Geschichten zu erklären. Wenigstens von der den Plato betreffenden Erzählung sagt er, man könne nicht behaupten, dass sie der Hauptsache nach erst später entstanden sei; vielmehr habe Periktione leicht glauben können, von einem ihrer Götter schwanger su sein: dass ihr Sohn hierauf wirklich ein Plato wurde, könne sur Bestätigung ihres Glaubens gedient haben, ohne doch dessen Ursache gewesen su sein. THOLUCK macht auf den bedeutenden Unterschied aufmerksam, dass jene Mythen von Remulus u. A. erst Jahrbunderte nach den Lebzeiten dieser Männer sich gebildet haben: die über Jesum dagegen ganz kurz nach seinem Tode entstanden sein müßten 1). Der Erzählung von Plato's Geburt zu gedenken, vermeidet er klüglich, weil er wohl weiß, dass diese eben in jener Hinsicht ein gefährlicher Punkt ist. Dagegen fährt nun Oslander mit großem Pathos eben auf diesen Punkt zu, und behauptet, Plato's Apotheose sum Sohne Apollo's sei erst mehrere Jahrhunderte nach ihm ausgeboren worden 5): da vielmehr schon Plato's Schwestersohn davon, als von einer in Athen ver-

<sup>4)</sup> Glaubwürdigkeit, S. 64.

<sup>5)</sup> Apologie des L. J., S. 92.

breiteten Sage, sprach 1). Auf noch andere Weise will OLSHAUSEN, dem sieh NEANDER anschließt, die Analogie der mythischen Göttersöhne unschädlich machen, indem er darauf aufmerksam macht, wie diese Erzählungen, wenn gleich unkisterisch, doch für die allgemeine Ahnung und Schnaucht nach einer solchen Thatsache, und damit für die Wirklichkeit derselben wenigstens in Einer geschichtlichen Erscheinung, bürgen. Allerdings nun muß einer allgemeinen Ahnung und Vorstellung Wahrheit zum Grunde liegen; nur dass diese nicht in einer einzelnen, jener Vorstellung genau entsprechenden Thatsache bestehen wird, sondern in einer idee, welche sich in einer Reihe, jener Verstellung oft sehr unähnlicher, Thatsachen verwirklicht, -- und wie die verbreitete Vorstellung eines goldenen Zeitalters nicht beweist, dass wirklich einmal eine solche Zeit gewesen: so hat auch die Vorstellung von göttlichen Erzeugungen in etwas ganz Anderem ihre Wahrheit, als darin, dass irgendeinmel ein Individuum auf diesem Wege sum Dasein gekommen ist ').

Eine wesentlichere Einwendung gegen die dargelegte Analogie ist, dass die Vorstellungen der Heidenwelt nichts für die abgeschlossenen Jaden beweisen, und das namentlich die dem Polytheismus angehörige Idee von Göttersöhnen auf ihre strengmonetheistischen Messiasbegriffe nicht wohl einen Einfluss habe ausüben können <sup>6</sup>). Allerdings darf man bier nicht zu schnell aus dem Ausdruck: Sohn Gottes, der sich auch bei ihnen findet, schließen, welcher,

<sup>6)</sup> Diog. Laërt. a. a. O.: Σπευσιππος (Sororis Platonis filtus, Hieron.) δ' ἐν τῷ ἐπιγραφομένῃ Πλατωνος περιδείπνη και Κλέαρχος ἐν τῷ Πλατωνος ἐγκωμέᾳ και ᾿Αναζιλίδης ἐν τῷ δευτέρῃ περὶ φιλοσόφων, φασὶν. ᾿Αθήνησιν ἦν λόγος κ. τ. λ.

<sup>7)</sup> Uebereinstimmend Hass, L. J. §. 33; DE WETTE, exeg. Handh. 1, 1, S. 19.

<sup>8)</sup> NEARDER, L. J. Ch. S. 10.

wo er im A. T. von Obrigkeiten (Ps. 82, 6.) oder theokratischen Königen (2. Sam. 7, 14. Ps. 2, 7.) gebraucht wird, eben nur dieses theokratische, kein physisches oder metaphysisches Verhältniss anzeigt; noch weniger darf man darauf Gewicht legen, dass bei Josephus ein Römer schöne füdische Fürstenkinder sehmeichelnd Götterkinder nennt 9). Doch aber hatten, wie im vorigen \$. bemerkt, die Juden die Vorstellung, dass bei Erzeugung der Frommen der heilige Geist mitwirke; ferner, dass die auserwähltesten Rüstzeuge Gottes durch göttlichen Beistand von solchen Eltern erzeugt werden, welche nach dem natürlichen Laufe der Dinge kein Kind mehr bekommen haben würden: und wenn bei diesen nach glaubiger Vorstellung die göttliche Wirksamkeit die erstorbene Fähigkeit beider Theile erneuerte (Röm. 4, 19.), so war es nur noch ein Schritt bis zu der Annahme, dass sie bei Erzeugung des höchsten jener Rüstzeuge, des Messias, die fehlende Wirksamkeit des einen Theils, bei vollkommener Fähigkeit des andern, ersetzen werde; dieses verhält sich zu jenem kaum als ein höherer Grad des Wunderbaren. So muss es der Verfasser von Luc. 1. selbst angesehen haben, indem er die Zweifel der Maria durch denselben Spruch niedergeschlagen werden läßt, mit welchem im A. T. Jehova den Zweifel der Sara surückgewiesen hatte 10). Dass es zu dieser Steigerung vollends kam, daran konnte weder die jüdische Achtung vor der Ehe hindern, welcher eine ascetische Schätzung des ehelosen Lebens; noch die herrschende Vorstellung vom Messias als einem gewöhnlichen Menschen 11), der von Daniel aus die Idee von ihm

<sup>9)</sup> Antiq. 15, 2, 6.

<sup>10) 1.</sup> Mos. 18, 14. LXX:

Luc. 1, 37:

μή ἀδυνατήσει παρά τῷ θεῷ ὅτι ἐκ ἀδυνατήσει παρά τῷ θεῷ ῥῆμα; πᾶν ἑῆμα.

<sup>11)</sup> Auf Beides beruft sich NEANDER, L. J. Ch., S. 10.

als einem höheren Wesen zur Seite ging. Eine bestimmte Veraniassung aber, die unsern Geburtsgeschichten zum Grunde liegende Vorstellung auszubilden, lag zum Theil echon in dem, einmal für den Messias üblich gewordenen Titel: viôc 9e8 12). Denn es ist die Natur solcher zunächst bildlichen Ausdrücke, dass sie mit der Zeit immer mehr eigentlich und im strengen Sinne genommen werden, und besonders unter den späteren Juden war eine sinnliche Auffassung des früher geistig und bildlich Gemeinten au der Tageserdnung. Dieser natürlichen Neigung, das vios Isa vom Messias in immor wörtlicherem Verstande zu nehmen, kam dann einerseits der Zusatz entgegen, welchen Ps. 2, 7. das messianisch gedentete אין in dem א האם ילדרוך hat, welches fast unausbleiblich verleiten muste, hier an ein physisches Verhältnis zu denken; andererseits das jesaianische Orakel von der gebärenden Jungfrau, welches, wie so viele, deren nächste Beziehung sich verdunkelt hatte, auf den Messias scheint bezogen worden su sein: eine Beziehung, welche man in der Wahl des Wortes παρθένος, d. h. reine, unbefleckte Jungfrau, bei den LXX, statt des vearis bei Aquila u. a. griechischen Uebersetzern, finden kann 13). Hierauf wurden dann die Begriffe vom Gottessohn und Jungfrauensohn in der Art durch einander ergänzt, dass man die göttliche Wirksamkeit an die Stelle der menschlich-väterlichen setzte. Freilich versichert WETSTEIN, dass nie ein Jude die jesaianische Stelle auf den Messias bezogen habe, und auch Schöttgen weiß Spuren der Ansicht vom Messias als Jungfrauensohn aus den Rabbinen nur äußerst mühselig zusammenzulesen 13): allein bei der Mangelhaftigkeit der

<sup>12)</sup> Vgl. Ercurony, Einl. in das N. T. a. a. O.

<sup>13)</sup> DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, 8. 17.

<sup>14)</sup> Jüngere Rabbinen haben sie allerdings, s. MATTHABI, Religionsgl. der Apostel, 2, a, S. 555 ff.

Nachrichten über die messianischen Ideen jener Zeit beweist diess nichts gegen die Voraussetzung einer Zeitvorstellung, von welcher die vollständigen Grundlagen im A. T. und eine kaum verkennbare Folge im neuen sich findet.

Noch ist eine Einwendung zurück, die ich jetzt nicht mehr eine Olshausen eigenthümliche nennen kann, seit auch andere Theologen sich beeifern, an dem Ruhme derselben Antheil zu bekommen. Nämlich, die mythische Auffassung der vorliegenden Erzählung sei besenders deswegen gefährlich, weil sie nur zu geeignet sei, profauen und getteslästerlichen Vorstellungen über den Ursprung Jesu, wenn auch nur dunkel, Eingang zu verschaffen. Denn sie könne nur die, den Begriff eines Erlösers vernichtende, Ansicht begünstigen, das Jesus auf unheilige Weise in's Leben gerufen worden, da ja Maria unvermählt gewesen sei, als sie ihn unter dem Herzen getragen habe 15). Wenn Olshausen in der ersten Auflage

<sup>15)</sup> Bibl. Comm. 1, S. 47. Auch THERE, dessen hiehergehöriger 6. 14. (und überhaupt seine Behandlung der Jugendgeschichte) ein merkwürdiges Stück von Geben mit der einen Hand und Nehmen mit der andern ist, findet, obwohl er einsieht, dass bei der mythischen Ansicht mit der übernatürlichen auch die voreheliche Zeugung wegfiele, doch möglich, dass Einem die Aufklärung verböte, mit der ersteren auch die letztere in Abrede zu ziehen; wogegen ich auf den, §. 16. aufgestellten und im Obigen angewendeten, kritischen Kanon verweise. Etwas glimpflicher stellt NEANDER (S. 9) das Dilemma, die mythische Ansicht müsse hier entweder eine reine Dichtung, oder eine solche annehmen, der etwas Geschichtliches zum Grunde liege, was dann nur jenes Unheilige sein könnte. Darauf aber werde der Mythiker nothwendig hingetrieben; denn jener ersteren Annahme "widerstrebe durchaus die einfache, prosaische Erzählung des Matthäus". Es kann nur bedauert werden, dass auch NEARDER die Einsicht in die my-

hinzusetzte, er wolle übrigens gerne zugestehen, dals colche Erklärer nicht wissen, was sie thun: so ist es billig, das gleiche Zugeständnis auch ihm zu Gute kommen zu lassen, da er hier gar nicht zu wissen scheint, was mythische Erklärung ist. Denn wie könnte er senet sagen, dass diese Erklärungsweise nur jene blasphemische Ansicht begünstigen könne; dass also Alle, welche die vorliegende Ersählung mythisch fassen, das Unsinnige su begehen geneigt seien, was schen Origenes den jüdiechen Lästerern zum Vorwurf machte; nämlich von einer Erzählung, welche sie im Uebrigen für unhistorisch erkennen, doch den Einen Zug festzuhalten, dass Maria noch nicht verheirathet gewesen sei; ein Zug, welcher offenbar nur sur Stütze des andern, dass Jesus von keinem Manne erzeugt gewesen, dienen soll, also mit diesem steht und fällt? So verblendet und inconsequent ist kein einziger der Erklärer gewesen, welche hier einen Mythus im vollen Sinne finden, sondern alle haben eine legitime Ehe swischen Joseph und Maria vorausgesetzt, und aur OLSHAUSEN malt die mythische Auffassungsweise in das Fratzenhafte, um desto eher mit derselben fertig zu werden, weil sie, wie er eingesteht, in diesem Abschnitte besonders viel Blendendes hat.

## S. 80.

Verhältniss Josephs zu Maria. Brüder Jesu.

Ganz im Geiste der alten Sage finden es unsre Evangelien anständig, die Mutter Jesu, so lange sie diese

thische Natur wenigstens einzelner evangelischer Erzählungen schon von vorne herein durch die verkehrte Verstellung sich verbaut hat, als könnte der Mythus nicht (und zwar schon in seinem Ursprung) einfach, prosaisch, sein. Wer im Wald keine Bäume finden will, der darf nur bei sich feststellen, was ein Baum sei, müsse roth aussehen: dann findet er gewiss keinen, ausser etwa hie und da im Herbst,

himmlische Frucht unter dem Herzen trug, von keinem irdischen Manne berührt und verunreinigt werden zu lassen. Daher lässt Lukas vor Jesu Geburt den Joseph mit Maria nur im Verhältnis der Verlobung stehen (2, 5.), und wie es von Plato's Vater heisst, nachdem seine Gattin von Apollo empfangen hatte: δθεν καθαράν γάμε φυλάξαι ξως της αποχυήσεως 1), so wird bei Matthäus von Joseph bemerkt (1, 25.): καὶ ἐκ ἐγίνωσκεν αὐτην (την γυναῖκα αύτε) έως ε έτεκε τον υίον αύτης τον πρωτότοκον. Offenbar mus in beiden verwandten Stellen das ξως auf gleiche Weise genommen werden; nun aber bezeichnet es in der ersteren unstreitig nur diess, dass zwar bis zu Plato's Geburt sein Vater sich der Gemeinschaft mit der Gattin enthalten habe, nachher aber in seine ehelichen Rechte eingetreten sei, zumal wir ja von Brüdern Plato's wissen. Nicht anders wird daher das & in Bezug auf die Eltern Jesu zu nehmen sein: dass es nur bis zu der angegebenen Gränze hin die eheliche Gemeinschaft läugnet, nach derselben aber sie stillschweigend voraussetzt. scheint das πρωτότοχος, wie Jesus in beiden Evangelien bezeichnet wird (Matth.1, 25. Luc. 2, 7.), eine Folge anderer Kinder der Maria vorauszusetzen, nach dem Lucianischen: εί μὲν πρώτος, εἰ μόνος εἰ δὲ μόνος, εἰ πρώτος ); zumal in denselben Evangelien (Matth. 13, 55. Luc. 8, 19.) von αδελφοῖς Ιησε die Rede ist. Wenn also nach Fritz-SCHE'S Worten lubentissime post Jesu natales Mariam concessit Matthaeus (ebenso auch Lukas) uxorem Josepho, in hoo uno occupatus, ne quis ante Jesu primordia mutua Venere usos suspicaretur: so genügte diess doch den Orthodoxen um so weniger in die Länge, je höher bald die Verehrung der Maria stieg, deren Leib, einmal durch göttliche Thätigkeit befruchtet, nicht mehr durch gemein-

<sup>1)</sup> Diog. Laërt. a. a. O. Vgl. Origenes c. Cels. 1, 37.

<sup>2)</sup> Demonax, 29.

menschlichen Geschlechtsverkehr entheiligt werden sollto 5). Frühzeitig trat daher die Ansicht, dass Maria nach der Geburt Jesu mit Joseph ehelichen Umgang gehabt, in die Kreise der Ketzer zurück 1), und die rechtgläubigen Väter suchten auf jede Weise derselben auszuweichen und sie zu bekämpfen. Exegetisch erdachte man sich für das Euc & die Auslegung, dass es suweilen nicht bloss bis su der angegebenen Zeitgränze hin, sondern auch über dieselbe hinaus, für immer, etwas behaupte oder läugne, so dals hier das ex eyirwoxer cutin two & etexe x. t. l. die cheliche Gemeinschaft zwischen Joseph und Maria fär alle Zeiten ausschließe 5). Ebenso machte man in Bezug auf das πρωτότοχος geltend, es schließe nicht nothwendig in sich, dass nachher noch andere Kinder geboren seien, sendern nur, dass andere verher, schliesse es aus 6). Um aber nicht bloß grammatisch, sondern auch physiologisch den Gedanken an ein eheliches Verhältniss swischen Maria und Joseph zu entfernen, machte man den Letzteren zum abgelebten Greise, welchem Maria mehr nur zur Aufsicht und Beschützung übergeben worden sei, und sah demnach die im N. T. vorkommenden adelopes Inge für Kinder Josephs aus einer früheren Ehe an 7). Bald

<sup>3)</sup> S. Origenes in Matthaeum, Opp. ed. de la Rue Vol. 3. S. 463.

<sup>4)</sup> Der Arianer Eunomius lehrte nach Photius, τον Ἰωσὴφ μετὰ τὴν ἄφραςον κυοφορίαν συνάπτεσθαι τῷ παρθένω. Ebense nach Epiphenius die von ihm sogenannten Dimöriten und Antidikomarianiten, und nach Augustin die Helvidianer. Vergl. hierüber die Sammalung von Suicza, im Thesaurus 2, s. v. Μαρία, fol. 305 f.

Vergl. Theophylakt und Suidas bei Suican 1, s. v. fως, fol. 1294 f.

<sup>6)</sup> Hieron. z. d. St.

S. Orig. in Matth. Tom. 10, 17; Epiphan. haeres. 78, 7; Historia Josephi c. 2; Protev. Jac. 9. 18.

aber sollte Maria nicht allein von Joseph niemals berührt, sondern auch durch die Geburt Jesu ihrer Jungfrauschaft nicht verlustig geworden sein <sup>5</sup>). Ja selbst die unverletzte Jungfräulichkeit der Maria genügte in die Länge nicht: auch von Joseph wurde beständige Virginität verlangt; man war nicht zufrieden, dass er mit Maria keinen ehelichen Umgang gehabt, er sollte überhaupt niemals in ehelichen Verhältnissen gestanden haben. Daher wurde, was selbst Epiphanius zugibt, von Hieronymus als gottlose apokryphische Träumerei verworfen, dass nämlich Joseph von einer früheren Gattin Söhne gehabt habe, und es wurden von jetzt an die ἀδελφοί Ἰησε zu blossen Vettern desselben degradirt <sup>5</sup>).

Auch neuere orthodoxe Theologen halten mit den Kirchenvätern daran fest, dass niemals ein ehelicher Umgang zwischen Joseph und Maria eingetreten sei, und glauben demgemäß auch die evangelischen Ausdrücke, welche für das Gegentheil zu sprechen scheinen, erklären zu können. Wenn in Beziehung auf πρωτόποιος Οισημούν με behauptet, dass es ebensowohl den einzigen Sohn, als den ersten neben andern bedeuten könne: so wird ihm hierin auch von Paulus Recht gegeben, und Clemen 10 und Fritzsche suchen vergebens die Unmöglichkeit dieser Auslegung darzuthun; denn wenn es 2. Mos. 13, 2. heißt:

ΤΟΡΟ (πρωτόνοιον πρωτογενές LXX.)

σο war doch keineswegs allein ein solches Erstgeborene, auf welches noch andere, später Geborene folgten, Jehova heilig, sondern jede Leibesfrucht, vor welcher keine andere von

<sup>8)</sup> Chrysostomus, hom. 142, bei Suican, s. v. Magia, — besonders widerlich ausgeführt im Protev. Jac. c. 19. u. 20.

<sup>9)</sup> Hieron. ad Matth. 12, und advers. Helvid. bei Suzcan, 1, S. 85.

<sup>10)</sup> Die Brüder Jesu. In Winen's Zeitschrift für wissenschaftliche Theologic, 1, 5, S. 364 f.

derseiben Mutter geboren war; was also der Ausdruck: TOUTOTOXOS, nothwendig auch muss bezeichnen können. Freilich muse man andererseits mit Winer u. A. 11) sagen, dass, wenn der Ersähler, vor welchem die Geschichte abgeschlossen daliegt, jenen Ausdruck gebraucht, man denselben in seinem ursprünglichen Sinne zu nehmen versucht ist, da der Schriftsteller, wenn er weitere Kinder ausschließen wollte, wohl eher den Ausdruck uoroyevis gebraucht, oder mit πρωτότοκος verbunden haben würde. Doch, wenn auch dieses nichts entscheiden mag, so ist um so sehlagender die Ausführung Fritzsche's in Bezug auf das  $\omega \in \mathcal{E}$  x.  $\tau$ .  $\lambda$ ., in welcher er die angeblichen Belegstellen der kirchenväterlichen Auslogung jener Formel zurückweist, und seigt, dass sie, ihrem nächsten Sinne nach nur bis zu einer angegebenen Gränze hin etwas aussagend, und von dieser an das Eintreten des logischen Gegentheils voraussetzend, nur in dem Falle dieses Letztere nicht thue, wenn aus dem Zusammenhang des Eintreten dieses Gegentheils als unmöglich von selbst erhelle 12). Dann z. B., wenn es hieße: ex eylvwoxev ann. Euc & anterarer, verstande es sich vou selbet, dass das von der Zeit bis zum Tode Geläugnete auch nachher nicht eingetreten sei: heisst es aber, wie bei Matthäus, & ε. α. εως ε ετεχεν, so liegt in dem Ausgebären der göttlichen Frucht keine Unmöglichkeit, soudern umgekehrt die Wiederherstellung der Möglichkeit, d. b. Schicklichkeit, das eheliche Verhältniss in Wirklichkeit treten zu lassen 15).

<sup>11)</sup> Biblisches Realwörterbuch, 1. Bd. S. 664, Anm. DE WETTE, z. d. St. Neander, L. J. Ch., S. 54.

<sup>12)</sup> Comment. in Matth. S. 53 ff., vgl. auch S. 835.

<sup>13)</sup> Das von Olsmausen zur Unterstützung seiner Auslegung des sw. 3 ersonnene Beispiel ist besonders unglücklich gewählt.

Denn wenn gesagt wird: wir warteten bis Mitternacht, aber es kam Niemand; so liegt darin allerdings nicht nothwendig,

Auch Olshausen ührigens widerspricht hier der klaren Grammatik und Logik nur, weil ihn ähnliche dogmatische Gründe, wie die Kirchenväter, dazu treiben; ohne
nämlich die Heiligkeit der Ehe beeinträchtigen zu wollen,
meint er, Joseph habe nach solchen Erfahrungen (?) wohl
denken müssen, seine Ehe mit Maria habe einen andern
Zweck, als den, Kinder zu erzeugen; auch scheine es natur(?)gemäß zu sein <sup>14</sup>), daß die letzte Davididin des Zweiges, aus welchem der Messias geboren ward, mit diesem
letzten, ewigen Sprößling ihr Geschlecht beschlossen
habe. Es läßst sich hienach eine hübseha Leiter des Glaubens und beziehungsweise Aberglaubens in Bezug auf das
Verhältniß zwischen Maria und Joseph entwerfen.

- Zeitgenossen Jesu und Verfasser der Genealogien: Joseph und Maria Eheleute, und aus ihrer Ehe Jesus ersengt.
- 2. Zeitalter und Verfasser unserer Geburtsgeschichten: Maria und Joseph nur verlobt; Joseph ohne Antheil an dem Kinde, und vor dessen Geburt in keiner ehelichen Berührung mit Maria.
- 3. OLSHAUSEN u. A.: Auch nach der Geburt Jesu, wiewehl nun Maria's Gatte, wollte doch Joseph keinen Gebrauch von seinem ehelichen Rechte machen.
- 4. Epiphanius, Protevangelium Jacobi u. A.: Als abgelebter Greis konnte er dieß auch nicht wohl mehr; seine angeblichen Kinder sind aus einer früheren Ehe, und überhaupt bekommt Joseph die Maria nicht sewohl sur Braut und Frau, als vielmehr bloß in Obhut.

dass nun nach Mitternacht Jemand gekommen sei: wohl aber, wenn diess nicht, das Andere, dass wir nach Mitternacht nicht mehr gewartet haben; so dass hiedurch dem "bis" seine exclusive Bedeutung nicht geschmälert wird.

<sup>14)</sup> Abermals ein ähnliches "passend", wie §§. 20. u. 21.

- 5. Protevang., Chrysostomus u. A.: Nicht nur nicht durch spätere, von Joseph erzeugte Kinder, sondern auch nicht durch die Geburt Jesu, wurde die Jungfrauschaft der Maria im Mindesten verletzt.
- 6. Hieronymus: Nicht allein Maria, sondern auch Joseph beobachtete beständige Virginität, und die angeblichen Brüder Jesu sind nicht seine Söhne, sondern Jesu Vetterp.

Auch gegen die Ansicht, dass die im N. T. vorkommenden αδελφοί und αδελφαί Ιησε blosse Stjefgeschwister. oder gar blosse Geschwisterkinder Jesu gewesen, muss aus der vorgelegten Genesis dieser Meinung das schlimmste Vorurtheil entstehen, indem sie hienach, sammt der Meinung, dass zwischen Joseph und Maria nie ein ehlicher Verkehr stattgefunden, als eine blosse Erdichtung des Aberglaubens erscheint. In der That aber verhält es sich hiemit nicht so, sondern es sind rein exegetische Gründe vorhanden, vermöge welcher auch vorurtheilsfreie Theologen geglaubt haben, die Ansicht, dass Jesus wirkliche Brüder gehabt, aufgeben zu müssen 15). - Zwar, wenn wir bloss die Stellen Matth. 13, 55. Marc. 6, 3. hätten, wo die Nazaretaner, sich über die Weisheit ihres Landsmannes verwundernd, um seine ihnen wohlbekannte Herkunft zu bezeichnen, unmittelbar hinter dem τέπτων seinem Vater, und seiner Mutter Maria seine αδελφες, Namens Jakobus, Joses, Simon und Judas, nebst seinen ungenannten Schwestern 16), aufführen; ferner Matth. 12, 46. Luc. 8, 19., wo die Brüder mit der Mutter Jesu ihn be-

<sup>15)</sup> Vgl. über diesen Gegenstand besonders CLEMEN, die Brüder Jesu, in Winer's Zeitschrift für wiss. Theol. 1, 3, S. 329 ff.; PAULUS, exeg. Handbuch 1. Bd. S. 557 ff.; FRITZSCHE, a. a. O. S. 480 ff.; Winer, bibl. Realwörterb., in den A. A.: Jesus, Jacobus, Apostel, wo auch die weitere Literatur nachgewiesen ist. 16) Wie sie die Legende verschiedentlich benannt hat, s. bei Thilo, Codex apocryphus N. T., 1, S. 363. not.

suchen; Joh. 2, 12., wo Jesus mit ihnen und seiner Mutter nach Kapernaum reist; A. G. 1, 14., wo sie gleichfalls mit Maria zusammen genannt werden: so würden wir keinen Augenblick anstehen, an leibliche Geschwister Jesu wenigstens von mütterlicher Seite, an Kinder Josephs und der Maria, zu denken; nicht nur wegen der nächsten Wortbedeutung von adeligos, sondern namentlich auch wegen der stehenden Verbindung, in welcher sie mit Joseph and Maria erscheinen. Auch Stellen, wie Joh. 7, 5., wo bemerkt wird, auch seine αδελφοί haben nicht an Jesum geglaubt, und Marc. 3, 21. vergl. mit 31., wo der wahrscheinlichsten Erklärung zufolge die Brüder Jesu mit seiner Mutter ausgehen, um seiner, als eines von Sinnen Gekommenen, sich zu bemächtigen, enthalten keinen hinreichenden Grund, die unmittelbarste Wortbedeutung von adelgos zu verlassen. Denn dass wirkliche Sohne der Maria sogleich an Jesum geglaubt haben müßten, weßwegen manche Theologen auch schon mit Rücksicht auf die zuletzt angeführten Stellen die αδελφές Ιησέ für seine Stiefbrüder, und Söhne des Joseph aus einer früheren Ehe, erklärt haben, lässt sich nur aus Vorortheilen beweisen. Schwieriger scheint sich die Sache zu stellen, wenn man Joh. 19, 26 f. liest, dass Jesus am Kreuze seine Mutter dem Johannes, Sohnesstelle an ihr zu vertreten, empfohlen habe; was man nicht schicklich finden zu können glaubt, wenn Maria noch mehrere leibliche Kinder hatte. sondern nur wenn die überlebenden Geschwister ältere, ihm abgeneigte, Stiefbrüder waren. Allein immerhin konnten theils in äußeren, theils in inneren gemüthlichen Verhältnissen Gründe liegen, warum Jesus seine Mutter lieber dem Johannes übergeben mochte, als den Brüdern; von welchen dadurch, dass sie nach der Himmelfahrt (A.G. 1, 14.) in der Gesellschaft der Apostel erscheinen, noch keineswegs bewiesen ist, daß sie auch bei Jesu Tode schon geglaubt haben müssen.

Das eigentlich Missliche in dieser Sache fängt erst damit an, dass ausser dem Jakobus und Joses, welche als Brüder Jesu aufgeführt werden, noch zwei Männer gleiches Namens als Söhne einer andern Maria vorkommen (Marc. 15, 40, 47, 16, 1. Matth. 27, 56.), ohne Zweifel derselben, welche Joh. 19, 25. als Schwester der Mutter Jesu and Gattin eines Klopas bezeichnet ist; so dass wir sowohl unter den Söhnen der Maria, Mutter Jesu, als auch unter ihrer Schwester Kindern beidemale einen Jakobus und Joses hätten. Diese Gleichnamigkeit in dem nächsten Kreise Jesu vermehrt sich, wenn wir erwägen, dass wir in den Apostelverzeichnissen (Matth. 10, 2 ff. Luc. 6, 14 ff.) noch zwei Jakobus, also mit dem Bruder und Vetter Jesu 4; ferner 2 Judas, also mit dem Bruder Jesu 3; ebenso 2 Simon, also mit Jesu Bruder gleichfalls 3, haben: wobei sich der Gedanke aufdringt, ob nieht mitunter dieselben Personen hier als verschiedene genommen seien? Dieser Verdacht scheint zunächst bei dem Namen Jakobus entstehen zu müssen. Nämlich, wie der Jakobus Alphai Sohn im Apostelkatalog als der zweite, vielleicht jüngere, nach dem Zebedaiden aufgeführt ist, so beißt auch der Jakobus, Jesu Vetter, Marc. 15, 40. ὁ μικρὸς, und wenn dieser Letstere bei Vergleichung von Joh. 19, 25. als Sohn eines Klopas erscheint, so könnten die Namen Klumag, wie der Mann von Maria's Schwester, und Algaiog, wie der Vater des Apostels genannt wird, gar leicht nur verschiedene Formen für das hebräische און seiu. So wäre alse der Apostel Jakobus der zweite mit dem Vetter Jesu gleiches Namens identisch, und es blieben außer ihm nur noch der Zebedaide und der Bruder Jesu. Nun tritt in der Apostelgeschichte (15, 13.) ein Jakobas mit entscheidender Stimme bei dem sogenannten Aposteleoneil auf, und da nach A. G. 12, 2. der Zebedaide schon getödtet, sonst aber in der A.G. bis dahin von keinem weiteren Jakobus, als dem Sohne des Alphäus (1, 13) die Rede

gewesen war: so kann unter jenem nicht näher bezeichneten Jakobus A.G. 15, 13. nicht wohl ein anderer als dieser verstanden sein. Paulus nun aber (Gal. 1, 19.) spricht von einem Jakobus, αδελφος τε Κυρίε, welchen er zu Jerusalem gesehen; und da er ohne Zweifel denselben Gal. 2, 9. mit Petras und Johannes zu den culou der Gemeinde rechnet - ganz wie jener (Apostel) Jakobus hei dem apostolischen Concil erscheint -: so wäre also dieser mit dem Bruder des Herrn identisch, um so mehr, da in dem Ausdruck: Ετερον δε των αποσόλων εκ είδον, εί μη Ιάχωβον τὸν ἀδελφὸν τε Κυρίε (Gal. 1, 19.) der Bruder des Herrn zu den Aposteln gerechnet zu sein scheint; womit auch die alte Nachricht stimmt, welche Jakobus den Gerechten, einen Bruder Jesu, zum ersten Vorsteher der jerusalemischen Gemeinde macht 17). Der Jakobus in der A.G. aber ist, seine Identität mit dem bezeichneten Apestel voransgesetzt, ein Sohn des Alphäus, nicht des Joseph; folglich könnte, wenn er zugleich  $\alpha \delta \epsilon \lambda \phi \delta s \tau \tilde{s} K_{\nu}$ ois sein sollte, adelgos nicht einen Bruder bedeuten. Nimmt man nun den Alphäus gleich dem Klopas, Gemahl der Mutterschwester Jesu: so läge es nahe, αδελφος, von dem Verhältnis seines Sohnes zu Jesu gebraucht, in der Bedeutung von Geschwisterkind, Vetter, zu nehmen. Ist auf diese Weise einmal der Apostel Jakobus Alphäi mit dem Vetter, und dieser mit dem Bruder Jesa gleiches Namens identificirt: so liegt es dann nahe, das ledas laxwide in den Apostelkatalogen des Lukas (Luc. 6, 16. A.G. 1, 13.) durch Bruder des Jakobus (Alphai) zu übersetzen, und diesen Apostel Judas nun mit dem Judas adeluog Inos als Vetter des Herrn und Sohn der Maria Klopa (unerachtet er bei dem Namen dieser Frau mirgends genannt ist) für identisch zu halten; womit, wenn der Brief des Judas in unserem Kanon ächt ist, das ganz zusammenstimmen würde,

<sup>17)</sup> Euseb. H. E. 2, 1.

dass der Versasser desselben sich V. 1. als αδελφὸς Ιαπώβε bezeichnet. Weiter könnte dann nach Einigen der Apostel Simon ὁ ζηλωτης oder Κανανίτης mit dem unter den αδελφοῖς Ιησε aufgeführten Simon zusammengeworfen werden, welcher der kirchlichen Sage zufolge nach Jakobus Vorsteher der jerusalemischen Gemeinde geworden sein soll 16); so dass nur Joses allein leer ausginge.

Sollen demnach die adelaroi Inge blosse Vettern von ihm, und drei derselben Apostel gewesen sein: so muss es doch befremden, wie sowohl A. G. 1, 14. nach Aufzählung aller Apostel die Brüder Jesu noch besonders erwähnt werden, als auch 1. Kor. 9, 5. von den Aposteln als eine eigene Klasse unterschieden zu sein scheinen; wie denn auch Gal. 1, 19. vielleicht so gedeutet werden mus, dass Jakobus der Bruder des Herrn als Nichtapostel bezeichnet ist 19). Scheinen auf diese Weise die αδελφοί Τισε aus der Zahl der Apostel herausgerissen zu werden: so widerstreben sie noch entschiedener dem, für bloße Geschwisterkinder Jesu sich ansehen zu lassen, da sie in so vielen Stellen in unmittelbarer Verbindung mit der Mutter Jesu, and nur in zwei bis drei Stellen zwei ihnen Gleichnamige in Verbindung mit derjonigen Maria vorkommen, welche hienach ihre wirkliche Mntter wäre. Auch das Wort adelwos, ob es gleich in ungenauer Redeweise, wie das hebräische TR, auch einen entfernteren Verwandten bedeuten kann, möchte doch, da es für das Verhältniss der bezeichneten Personen zu Jesus so oft sich wiederholt, ohne jemals mit arewiog vertauscht zu sein, welches, wo ein Vetter beseichnet werden soll, dem N. T. lichen Sprachschatze keineswegs fehlt (Kol. 4, 10.), nicht wohl anders, als in seiner eigentlichen Bedeutung, genommen werden durfen. Dass ferner die Identität der Namen

<sup>18)</sup> Euseb. H. E. 3, 11.

<sup>19)</sup> FRITZSCHE, Comm. in Matth. p. 482.

Alphaus und Klopas, auf welcher die des Jakobus, Vetters von Jesus, und des Apostels Jakobus minor beruht, ebenso die Uebersetzung von Ιέδας Ιαχώβε durch Bruder des Jakobus, und nicht minder die angenommene Identität des Verfassers des letzten katholischen Briefs mit dem Apostel Judas höchst unsicher ist, braucht nur angedeutet zu werden. - Weicht so das Gewebe dieser Identificationen auf allen Pankten auseinander, und werden wir hiemit auf den Anfang unsrer Untersuchung zurückgeworfen, so dass wir wieder eigentliche Brüder Jesu, ferner zwei von diesen verschiedene Vettern gleichen Namens mit zweien von jenen, außerdem einige mit beiden gleichnamige Apostel hätten: so ist zwar die gleiche Benennung sweier Paare von Söhnen in einer Familie nichts so Ungewöhnliches, dass man sich daran stofsen dürfte; wohl aber ist es bedenklich, dass derselbe Jakobus, welcher im Galaterbrief als adel. φος Κυρίε bezeichnet wird, nach der A. G. ohne Zweifel als Sohn des Alphäus zu denken ist, was er, wenn doch jenes einen Bruder bedeutet, nicht gewesen sein kann. - So bleibt auf alle Fälle eine ziemliche Verwirrung, und sie scheint nur dadurch, wiewohl blos negativ und ohne ein geschichtliches Resultat, gelöst werden zu können, dass man bei den N. T.lichen Schriftstellern und in der urchristlichen Sage selbst einige Unklarheit und Irrung über diesen Punkt annimmt, welche bei etwas verwickelten Verwandtschafts- und Namens-Verhältnissen eher eintreten kann als ausbleiben 20).

Wir haben also keinen Grund, zu läugnen, das Jesu Mutter ihrem Gatten ausser Jesu noch mehrere Kinder geboren habe, jüngere und vielleicht auch ältere; Letzteres, weil die Angabe, dass Jesus der erstgeborene Sohn gewesen sei, so gut zur Mythe als N. T. licher gehören könnte, wie, dass er der einzige gewesen, zu ihr als patristischer.

<sup>20)</sup> Achnlich Turing, zur Biographie Jesu, §, 18.

## S. 31.

Beauch Maria's bei Elisabet.

Der Engel, welcher der Maria ihre bevorstehende Schwangerschaft verkündete, hatte ihr zugleich von der ihrer Verwandten, Elisabet, Kunde gegeben (Luc. 1, 36.), welche damals bereits im sechsten Monate stand. Unmittelbar darauf unternimmt Maria eine Reise zu ihr, wobei sich das Außerordentliche ereignet, daß auf den Gruß der Maria das Kind im Leibe der Elisabet sich freudig bewegt, und auch diese selbst in Begeisterung Maria als künftige Mutter des Messias anredet, worauf die Letztere hymnisch erwiedert (Luc. 1, 39 – 56).

Mit dieser Erzählung des Lukasevangeliums glaubt die rationalistische Exegese leicht durch eine ganz natürliche Erklärung fertig zu werden. Der Unbekannte, meint man 1), welcher die Maria su so eigenthümlichen Hoffnungen veranlasste, hatte sie zugleich mit demjenigen bekannt gemacht, was der Elisabet Achnliches begegnet war. Um so mehr treibt es jetst die Maria, sich mit ihrer älterea Verwandten über ihre Angelegenheiten zu besprechen. Bei derselben angekommen, erzählte sie vorerst, was ihr begegnet war, was aber unser Referent verschweigt, weil er es, als schon berichtet, nicht wiederholen wollte. Nicht allein vor dem Anfang der Rede der Elisabet, sondern auch swischen diese hinein glaubt wan daher Worte der Maria suppliren zu dürfen, welche stückweise, und so, dass dazwischen hinein Elisabet zum Worte kam, dieser ihre Geschichte vorgetragen habe. Die Gemüthsbewegung der Mutter theilte sich, - so wird weiter erklärt, - nach natürlichen Gesetzen dem Kinde mit, welches, wie Fötus von 6 Monaten schon zu thun pflegen, eine Bewegung machte, was die Mutter erst nach den weiteren Mitthei-

<sup>1)</sup> Paulus, exeg. Handb. 1, a, S. 120 ff.

iungen der Maria bedeutsam: fand und auf den Gruß der Messiasmutter bezog. Ebenso natürlich findet man es dann, daß Maria ihre durch Elisabet bestätigten messianischen Erwartungen in einem psalmartigen Recitativ ausspricht, das aus allerlei A. T.lichen Reminiscenzen zusammengesetzt ist.

Aber in dieser Erklärungsart ist Manches dem Texte durchaus zuwider. Dahin gehört schon das, dass Elisabet durch Maria selbst die dieser zu Theil gewordene Himmelebotschaft erfahren haben soll; da doch nirgends eine Spur vorangegangener Mittheilung ist, noch weuiger eine Unterbrechung der Rede Elisabet's durch weitere Aufschlüsse der Maria: vielmehr, wie es eine übernatürliche Offenbarung war, durch welche Maria von der Schwangerschaft ihrer Base in Kenntniss gesetzt worde, so ist auch das einer Offenbarung zuzuschreiben, dass Elisabet die Maria alsbald für die zur Messiasgebärerin Erkorene erkennt 2). Ebensowenig verträgt der andere Zug der Erzählung, dass sich der eintretenden Messiasmutter der Vorläufer in Mutterleibe entgegenbewegt, eine natürliche Auslegung; obwohl selbst orthodoxe Ausleger neuerer Zeit sich zu derselben neigen, wenn sie der Sache die Wendang geben, zuerst sei der Elisabet eine Offenbarung geworden, und erst an der dadurch erregten Entzückung der Mutter habe das Kind, physiologisch erklärbar, gleichsam Antheil genommen 5). So aber stellt der Bericht die Sache nicht dar, als ob die Gemüthsbewegung der Mutter die vorausgehende Ursache der Bewegung des Kindes gewesen wäre: vielmehr wird die Begeisterung der Mutter sowohl vom Evangelisten, V. 41., erst nach der Bewegung des Kindes erwähnt, als auch

<sup>2)</sup> S. OLSHAUSEN und DE WETTE z. d. St,

<sup>5)</sup> Hass, Geschichte Jesu, 1, S. 26; Olshausen, bibl. Comm. r.

d. St.; Hoffmann, S, 226; Lange, S. 76 ff.

von Elisabet selbst V. 44. die Sache so gestellt, dass Maria's Gruss, micht etwa durch einen besonders bedeutsamen Inhalt, sondern als blosse gurn der Messiasmutter. zunächst das Kind in ihrem Leibe in Bewegung gesatzt habe; was unverkennbar etwas Uebernatürliches voraussetzt. Und swar ein solches, das selbst auf supranaturalistischem Boden nicht frei von Anstols ist; woher es eben kommt, dass auch jene orthodoxen Ausleger bemüht waren. demselben auszuweichen. Wenn wir uns nämlich zwar wohl denken können, wie der göttliche Geist auf den ihm verwandten menschliehen in unmittelbarer Weise anregend wirke: so läsat sich doch die Vorstellung, wie er an ein Unbegeistetes, was ein Embryo noch ist, unmittelbar sich mittheilen möge, nur schwer vollziehen. Und fragt man nach dem Zweck eines so abenteuerlichen Wunders: so will sich auch kein rechter zeigen. Denn sollte es sich auf den Täufer beziehen, also diesem möglichst frühe ein Eindruck von demjenigen gegeben werden, für welchen zu wirken er bestimmt war: so weiß man gar nicht, wie ein solcher Eindruck auf einen Embryo müßte beschaffen gewesen sein; sollte aber der Zweck in den übrigen Personen, in Maria oder Elisabet, liegen: so war ja diesen das erforderliche Mass von Einsicht und Glauben bereits in Folge höherer Offenbarungen zu Theil geworden.

Nicht geringere Schwierigkeiten setzt sunächst der natürlichen, dann aber ebenso der supranaturalistischen Deutung der Hymnus der Maria entgegen. Denn daß gerade vor den Worten Maria's die Formel: ἐπλήσθη πνεύματος άγίε, nicht steht, welche sowohl den Hymnus des Zacharias (V. 67.), als auch die Anrede der Elisabet (V. 41.) einleitet, kann bei der Gleichartigkeit der drei Reden nicht als Beweis dafür angeführt werden, daß der Verfasser nicht auch diese, wie die beiden andern, als Wirkung des πνεύμα betrachtet wissen wolle. Aber auch abgesehen von der Meinung des Verfassers,

(

v kann es überhaupt auf rein natürlichem Wege nicht se zugehen, dass sich besuchende Freundinnen auch bei noch so außerordentlichen Ereignissen in solche Hymnen ausbreehen, und ihre Unterhaltung die Farbe eines Dialogs so ganz verliert, wie er unter dergleichen Umständen natürlich ist. Nur durch höheren Kinfluss konnte die Stimmung der beiden Freundinnen auf eine, dem wirklichen Leben so durchaus fremde Weise erhöht werden. Ist nun aber der Hymnus der Maria als Wirkung des πνεῦμα άγιον zu fassen: so muss es auffallend zefanden werden, dass eine, unmittelbar aus der göttlichen Quelle der Begeisterung gestossene Rede nicht origineller ausgesallen ist, sondern so stark mit Reminiscenzen aus dem A. T., namentlich aus dem, unter verwandten Umständen gesprochenen Lobgesange der Mutter Samuels (1. Sam. 2.), besetzt sich zeigt 1) Hienach müssen wir freilich eine auf natürlichem Wege vor sich gegangene Zusammensetzung dieser Rede aus A. T.lichen Erinnerungen annehmen; nur, wenn dieselbe wirklich natürlich vor sich gegangen sein soll, dürfen wir sie nicht der einfachen Maria zuschreiben, sondern demjenigen, welcher die über die vorliegende Scene umlaufende Sage poetisch bearbeitete.

Da somit alle Hauptvorfälle dieses Besuchs weder bei der wunderhaften Auslegung denkbar sind, noch eine natürliche vertragen: so sind wir auch für dieses Stück, wie für die bisherigen, auf eine mythische Auffassung hingewiesen. Dieser Weg ist auch schon von Andern eingeschlagen. Der ungenannte E. F. in HENRE'S Maga-

<sup>4)</sup> Vergl. besonders Luc. 1, 47. mit 1. Sam. 2, 1; Luc. V. 49. mit Sam. V. 2; Luc. V. 51. mit Sam. V. 3f.; Luc. V. 52. mit Sam. V. 8; und Luc. V. 53. mit Sam. V. 5. Ausserdem ist Luc. V. 48. mit 1. Sam. 1, 11 (aus dem Gebete der Hanna um Leibesfrucht); V. 50. mit 5. Mos. 7, 9; V. 52. mit Sir. 10, 14; V. 54. mit Ps. 98, 3. zu vergleichen.

ain 5) sprach auch über diese Erzählung die Einsieht ams, sie berichte nicht genau Alles, wie es vorgefallen sei, sondern wie es wohl vorgefallen sein möchte. Demmach sei namentlich in die Reden der beiden Frauen Manches von dem surückgetragen, was über die Bestimmung ihrer Söhne erst der spätere Erfolg lehrte, und auch sonst sei mancher Zug aus der Sage hinzugekommen. Dennoch liege ein wahres Factom sam Grunde, nämlich ein wirklicher Besuch der Maria bei Elisabet, ihre vergnügte Unterhaltung und ihr Dank gegen Gott; was Alles habe stattfinden können, auch ohne dass die beiden Frauen von der ausserordentlichen Bestimmung ihrer Kinder damals schon etwas wassten, lediglich vermöge des hohen Werthes, welchen die Orientalinnen auf Mutterfreuden legten. Von dieser vergnügten Zusammenkunft und den Aeußerungen Three Dankes gegen Gott mochte nun nach diesem Verfasser Maria oft erzählt haben, wenn sie über das folgende, merkwürdige Leben ihres Sohnes nachdachte: und so kam diese Erzählung in Umlauf. - Auch Horst, der sonst einen richtigen Blick in die dichterische Natur dieser Absehnitte hat, und die natürliche Erklärungsweise derselben gut widerlegt, gleitet hier unversebens sur Hälfte in diese surtick, indem er gar nichts Unwahrscheinliebes darin findet, dass Maria ihre altere und an Erfahrung reichere Verwandte während ihrer, in manchem Betracht leidensvollen, Schwangerschaft besucht, und daß Elisabet bei diesem Besuche das erste Leben an ihrem Kinde gespürt habe: ein Zug, welcher, weil er später für ominos gehalten wurde, sich durch die mündliche Sage wehl habe erhalten können 6).

Auch hier wieder dasselbe unkritische Verfahren, welches das Mythische und Poetische einer Erzählung aus-

<sup>5) 5.</sup> Band. 1. Stück. S. 161 f.

<sup>6)</sup> In HENRE's Museum, 1, 4, S. 725.

geschieden zu haben glaubt, wenn es etliche Zweige und Blüthen dieses Triebes abpflückt, die eigentliche mythische Wurzel aber unangetastet beim Reinhistorischen liegen läset. Dieser mythische Grandzag, auf welchen die übrigen nur aufgetragen sind, ist in unserer Erzählung gerade der, welchen die angeführten vorgeblich mythologischen Erklärer als historisch durchlassen: mämlich der Besuch Maria's bei der schwangeren Elisabet. wir als Haupttendenz des ersten Kapitels im Lukas bereits die kennen, Jesum dadurch zu verherrlichen, dass dem Taufer schon so frühe wie möglich eine Beziehung auf ihe, aber im Verhältniss der Unterordnung, gegeben wird: so kannte dieser Zweck nicht besser erreicht werden, als wenn nicht erat die Söhne, sondern schon die Mütter, doch bereits mit Beziehung auf die Söhne, also während ihrer Schwangerschaft, susammengeführt wurden, und sich hiebei etwas ereignete, was das einstige Verhältniss der beiden Männer bedeutungsvoll vorzubilden geeignet war. Je mehr somit als der Kern dieses Besuches ein dogmatisches Interesse hervortritt: desto unwahrscheinlicher wird es, dass er eine geschichtliche Grundlage gehabt habe. An diesen Grundzug reihen sich sofort die übrigen Züge folgendermaßen an. Der Besuch der beiden Frauen musste überhaupt als möglich und wahrscheinlich dargestellt werden durch den Zug, dass Elisabet eine ouyveris der Maria gewesen (V. 36.); was zugleich auch dem späteren Verhältniss der Söhne angemessen scheinen mochte. Ferner, dass der bedeutsame Besuch gerade in diesem Zeitpunkte gemacht wurde, musste eine besondere, höhere, Veranlassung haben: daher wird Maria durch den Engel auf ihre Verwandte verwiesen. Bei dem Besuche selbst sollte sich das dienende Verhältniss des Täufers zu Jesu vorbedeutend aussprechen: — diess konnte durch die Mutter desselben geschehen, wie es in ihrer Anrede an Maria wirklich geschieht, - doch sollte wo

möglich auch der künftige Täufer selbst schon ein Zeichen geben, wie das Verhältniss von Jakob und Esau zu einander sich gleichfalls schon durch ihre Bewegung und Stellang im Mutterleibe vorgebildet hatte (1. Mos. 25, 22. ff.): eine ominöse Bewegung aber konnte dem Kind im Leibe der Elisabet, wenn nicht zu sehr gegen die Gesetze der Wahrscheinlichkeit verstoßen werden sollte, nicht eher zugeschrieben werden, als bis die Schwangerschaft seiner Matter zu einem Zeitpunkte vorgeschritten war, wo die Leibesfrucht sich zu bewegen anfängt: daher der Zug, dass Elisabet schon seehs Monaté schwanger ist, als Maria durch den Engel sie zu besuchen veranlasst wird (V. 36.). So hängt, wie Schleiermacher bemerkt hat 7), diese ganze Zeitbestimmung von dem Umstande ab, den der Verfasser gerne anbringen wollte, dass das Kind unter dem Herzen der Elisabet sich der eintretenden Maria frendig entgegenbewegt habe; denn nur desswegen muss diese ihren Besuch aufschieben bis nach dem fünften Monat, und kommt auch der Engel nicht bälder zu ihr.

Nicht nur also der Besuch Maria's bei Elisabet und was dabei vorgefallen sein soll, fällt als unhistorisch hin; sondern auch, dass Johannes nur ein halbes Jahr älter gewesen, als Jesus, dass beider Mütter sich verwandt und ihre Familien befreundet gewesen, können wir auf den blossen Bericht des Lukas hin nicht mit historischer Sicherheit behaupten, wenn es nicht noch von andern Seiten her bestätigt wird: wovon wir aber im weiteren Verfolge unserer Kritik vielmehr das Gegentheil finden werden.

<sup>7)</sup> Ueber den Lukas, S. 23 f.

nen Generalcensus, sondern nur von einzelnen, zu verschiedenen Zeiten angeordneten, Provincialschatzungen ist die Rede. Daher soll nun auch Lukas - durch das olzaukin nicht nach seinem gewöhnlichen Sinne die römische Welt, sondern nur das jüdische Land haben bezeichnen wollen. Für die Möglichkeit bievon werden sofort Beispiele angeführt 2), welche aber sämmtlich nichts beweisen; denn wenn sich auch nicht darthun liefse, dass in allen diesen Stellen, aus den LXX., dem Josephus und dem N. T., der Ausdruck in dem übertreibenden Sinne der Schriftsteller wirklich auf die ganze bekannte Erde sich bezieht: so ware doch hier, wo von einem Befehle des römischen Imperator die Rede ist, πᾶσα ή οἰκεμένη nothwendig vom Gebiete desselben, dem orbis Romanus, zu verstehen. - Daher hat man sich neuerlich nach der entgegengesetzten Seite gewendet, und mit Berufung auf SAVIGNY behauptet, es sei wirklich zu Augustus Zeit ein allgemeiner Census im Reiche vorgenommen worden 3). Diess sagen zwar späte, christliche Schriftsteller geradezu 1): ihre Angaben werden aber nicht allein durch das Feblen aller älteren Zeugnisse verdächtig 5); sondern auch durch die Thatsache, dass noch geraume Zeit nachher eine

<sup>2)</sup> Von Olshausen, Paulus, Kuinol z. d. St.

<sup>3)</sup> THOLUCH, S. 194 ff. NEANDER, S. 19.

<sup>4)</sup> Cassiodor. Variarum 3, 52. Isidor. Orig. 5, 36.

<sup>5)</sup> Von äusserster Nachlässigkeit zeugt es, sich hier auf das Ancyranische Monument zu berufen, welches für das Jahr d. St. 746 einen Gensus des ganzen Reichs enthalten soll (Osiannea, S. 95). Denn wer diese Inschrift nachsieht, findet auf ihrer zweiten Tafel nur drei census civium Romanorum, welche auch Sueton (Octav. 27.) als census populi, und von welchen Dio Cassius 55, 13. wenigstens den einen ausdrücklich als ἀπογραφή κῶν ἐν τῆ Ἰταλία κατοικόντων bezeichnet. Vgl. auch Idelen, Chronol. 2, S. 339.

gleichmäßige Steuerverfassung im Reiche fehlte 6), widerlegt; endlich sum Theil durch ihre eigenen Worte als abhängig von Lukas erwiesen 7). — So soll dem Augustus wenigstens das Bestreben, das ganze Reich mittelst eines allgemeinen Census gleichmäßig zu benteuern, gehabt, und die Durchführung mit Kinethätzung einselner Provinzen begonnen, die Fortsetzung und Vollendung aber seinen Nachfolgern überlassen haben 3). Allein gesetzt auch, das δόγμα des Evangelisten lasse sieh von einem bloßen Plane verstehen, eder der unbestimmte Plan habe sieh, wie Hoffmann meint, in einem Reichsdecrete ausgesprochen: so kann derselbe eben an Judän um die Zeit der Geburt Jesu unmöglich durchgeführt worden sein.

Nicht allein nach Matthäus nämlich ist Jesus noch einige Zeit vor dem Tode Herodes des Großen geboren, welcher nach Matth. 2, 19. erst während des Aufenthalts Jesu in Aegypten starb; sondern anch Lukas sagt dasseibe swar nicht ausdrücklich, doch geht er, wo von der Ankündigung der Geburt des Täufers die Rede ist (1, 5.), von den ημέρους Ηρώδε τε βασιλέως aus, und sechs Monate später läßet er die Geburt Jesu verkündigt werden: so daß nach ihm Jesus, wie Johannes, wenn nicht gleichfalls noch vor, so doch kurs nach dem Tode Herodes I. geboren ist. Nach dessen Tode aber fiel (Matth. 2, 22.) die Landschaft Judäa seinem Sohn Archelaus zu, welcher nach nicht ganz zehnjähriger Regierung von Augustus abgesetzt und verbannt wurde?); worauf erst Judäa zur römischen Provinz gemacht, von römischen Beamten verwal-

<sup>6)</sup> Nachgewiesen von Savient selbet, Zeitschrift T. geschichtliche Rechtswissenschaft, 6. Bd., S. 350 f.

In der sein sollenden Beweisstelle aus Suidas finden sich die aus Lukas genommenen Worte: αῦτη ἡ ἀπογραφή πρώτη δγένετο.

<sup>8)</sup> HOFFMANN, S. 231.

<sup>9)</sup> Joseph. Antiq. 17, 13, 2. B. j. 2, 7, 3.

١

tet zu werden anfing 10). Nun müßste also der römische Census, von welchem hier die Rede ist, entweder noch unter Herodes d. Gr. selbst, oder in der ersten Zeit des Archelaus gehalten worden sein. Diels ist äußerst unwahrscheinlich; denn in solchen Ländern, welche noch nicht in formam provinciae redigirt waren, sondern von regibus sociis verwaltet wurden, erhoben diese Fürsten die Steuern selbst, und bezahlten den Römern einen Abtrag 14); so such in Judka vor der Absetzung des Archelens. Man hat awar Mehreres aufgesucht, um wahrscheinlich zu machen, dass Augustus ausnahmsweise schon unter Heroder einen Census in Palästina angeordnet habe. Man macht darauf aufmorksam, dass in dem breviurium imperii, welches Augustus hinterliefs, auch die finanziellen Verhältnisse des gansen Reichs enthalten waren; und um diese für Palästina genau zu ermitteln, habe er vielleicht durch Herodes eine Aufzeichnung veranstalten lassen 12). Weiter beruft man sich auf die Nachricht des Josephus. dass aus Anlass einer in dem Verhältnisse des Herodes zu Augustus einmal eingetretenen Störung dieser dem Ersteren gedroht habe, ihn von jetzt an den Untergebenen fühlen zu lassen 13); auf den Huldigungseid, welchen nach

<sup>10)</sup> Antiq. 17, 13, 5. 18, 1, 1. B. j. 2, 8, 1.

<sup>11)</sup> Vgl. Paulus, exeg. Handb. 1, a, S. 171. Wissen, bibl. Real-würterbuch d. A. Abgaben.

<sup>12)</sup> Tacit. Annal. 1, 11. Sueton. Octav. 101. Allein wenn in jener Schrift opes publicae continebantur: quantum civium sociorumque in armis; quot classes, regna, provinciae, tributa aut vectigalia, et necessitates ac largitiones: so konnte die Truppenzahl und die Summen, welche die jüdischen Fürsten zu prästiren hatten, auch ohne eine römische Schatzung in ihrem Lande angegehen werden; für Judäa insbesondere aber hatte Augustus den späteren Quirinischen Census vor sich.

<sup>13)</sup> ότι, πάλαι χιώμειος αὐτῷ φίλφ. νῦν ὑπηκόιο χοήσεται. Joseph. An-

Josephus noch zu Lebseiten des Herodes die Juden dem Angustus haben letsten müssen 14), und darauf, dass Augustus, weil er im Sinne hatte, nach Herodes Tode seinen Söhnen die Gewalt zu beschränken, gar wehl in dessen letzten Jahren eine Schatzung könne angeordnet haben 10). Aus der ersten Zeit nach dem Tode des Herodes aber kann sich der Umstand darzubieten scheinen, dass, während Archelaus in Angelegenheiten der Reichsnachfolge nach Rom gereist war, der römische Procurator Sabinus Jerusalem besetzt, und die Juden auf jede Weise bedrängt hatte 16).

Einer ausführlichern Prüfung dieser, mehr oder weniger anhistorischen und willkürlichen Combinationen
überhebt uns unser Evangelist durch den Zusats, welchen
er zu seiner ἀπογραφή macht, daß sie nämlich vorgenommen worden sei, ἡγεμονεύοντος τῆς Συρίας Κυρηνία; denn
von der Quirinischen Schatzung ist es nun urkundlich,
daß sie nicht schon unter Herodes oder in der ersten Zeit
des Archelaus stattfand, wohin auch nach Lukas die Geburt Jesu fällt. Quirinus nämlich war damals noch nicht

tiq. 16, 9, 3. Aber die Misshelligkeit war lange vor dem Ende des Herodes wieder beigelegt, Joseph. Ant. 16, 10, 9.

<sup>14)</sup> Ebendas. 17, 2, 4. παντος τῶ Ἰκδαϊκᾶ βεβαιώσαντος δι ορκον, ἢ μην εὐνοῆσαι Καίσαρι καὶ τοῖς βασιλέως πράγμασι. Dass dieser Eid nicht mit einer demüthigenden Massregel gegen Herodes verbunden, vielmehr in seinem Interesse veranstaltet war, beweist die Leidenschaft, mit welcher er die Pharisker, die denselben nicht mitschwuren, bestrafte.

<sup>15)</sup> Τκοινικ, S. 192 f. Allein — was gegen alle diese Annahmen gilt — der Aufstand, den die ἀπογραφή nach des Archelaus Absetzung erregte, beweist, dass diess die erste römische Massregel dieser Art in Judäa war.

<sup>16)</sup> Antiq. 17, 9, 3. 10, 1 ff. B. j. 2, 2, 2. Es war ihm aber nur um die festen Plätze und den Schatz des Herodes au thun.

Präses von Syrien, sondern diese Stelle bekleideten in den letzten Jahren des Herodes Sentius Saturninus und nach ihm Quintilius Varus; erst längere Zeit nach des Herodes Tode trat Quirinus die Verwaltung Syriens an. Daß dieser einen Census in Judäa vorgenommen, ist ans Josephus gewiß 17); welcher aber zugleich bemerkt, er sei zu dessem Vornahme geschickt worden, τῆς ᾿Αρχελάβ χώρας εἰς ἐπάρχίαν περιγραφείσης, oder ὑποτελᾶς προςνειμθείσης τῆ Σύρων 18), also beiläufig zehn Jahre nach der Zeit, in welcher nach Lukas und Matthäus Jesus geboren sein müßte.

Doch auch diesen so unläugbar scheinenden Widerspruch des Lukas gegen die Geschichte baben die Erklärer auf verschiedene Weise lösen zu können geglaubt. Die Beherztesten dadurch, dass sie den ganzen zweiten Vers für eine schon frühzeitig in den Text gekommene Glosse erklärten 19). Andere durch Aenderung der Lesart, und zwar die Einen am nomen proprium, indem sie entweder nach Tertullians Vorgang, welcher den Census geradezu dem Saturninus zusehreibt 20), den Namen von diesem, oder den von Quintilius, in den Text setzen 21). Die Andern nehmen bei den übrigen Worten Aenderungen und Zusätze vor: am leichtesten noch PAULUS, welcher statt auty auty liest, und annimmt, schon unter Herodes I. habe Augustus aus den oben angegebenen Gründen die Anordnungen zu einem Census getroffen, und diese seien bereits so weit gediehen gewesen, um Jesu Eltern zu der Reise nach Bethlehem zu veranlassen; doch sei Augustus wieder begütigt worden, und so die Sache damals noch nicht durchgeführt, vielmehr αὐτη ή ἀπογραφή erst geraume Zeit

<sup>17)</sup> Antiq. 18, 1, 1.

<sup>18)</sup> Bell. jud. 2, 8, 1. 9, 1. Antiq. 17, 13, 5.

<sup>19)</sup> So z. B. Humör, Comm. in Luc. p. 320.

<sup>20)</sup> Adv. Marcion. 4, 19.

<sup>21)</sup> S. bei Wings, Realwörterbuch u. d. A. Quirinus.

später, unter Quirious, gehalten worden. So unbedenklich diese Aenderung der Lesart, sofern sie die Buchstaben unverändert läst, erscheint: so müste sie doch, um zuläsig zu sein, im Zusammenhang der Stelle eine Stütze haben. Davon ist aber das Gegentheil der Fall. Denn wenn von einem Fürsten in dem einen Satze eine Anordnung berichtet wird, und im folgenden Satze die Ausführung: so ist doch an sieh nicht wahrscheinlich, dass zwischen beide ein Zeitraum von zehn Jahren falle. Hauptsächlich aber hätte bei dieser Annahme der Evangelist V. 1. von der Anordnung, V. 2. von der zehn Jahre späteren Durchführung des Census, V. 3. aber, ohne diess bemerklich su machen, wieder von einer Reise zur Zeit der Anordnung desselben gesprochen: was gegen alle Möglichkeit einer vernünstigen Erzählung ist.

Solchen willkürlichen Conjecturen gegenüber sind immerhin diejenigen Versuche höher zu stellen, welche ohne dergleichen, auf dem reinen Wege der Auslegung, zurechtsukommen unternehmen. Freilich mit Einigen moorr in diesem Zusammenhange für προτέρα, ηγεμονεύοντος Κ. aber nicht als absoluten, sondern als einen vom Comparativ regierten Genitiv zu nehmen, und so eine Schazung vor der Quirinischen herauszudeuten 21), ist grammatisch nicht weniger gewaltsam, als nach πρώτη — προ 77S einzuschiehen 23), unkritisch ist. Ebensowenig läßst sich annehmen, dass ein schon unter Herodes gegebenes Verspiel des spätern Quirinischen Census, wobei aber Quirinus noch gar nicht thätig gewesen, etwa der schon erwähnte Haldigungseid, nachmals mit jenem unter Kinem Namen zusammengefalst worden sei. Um diese Benennung einigermaßen zu erklären, läßt man daher den Quirinus

<sup>22)</sup> STORR, opusc. acad. 3, S. 126 f. Süskund, vermischte Aufsätze, S. 63. Neuestens Tholuck, S. 182 f.

<sup>23)</sup> MICHAELIS, Anfin. z. d. St. und Einl. in d. N. T. 1, 71.

schon unter Herodes als außerordentlichen Steuercommisaär nach Judän gesendet werden 24): allein diese Deutung des ήγεμονεύοντος wird durch den Zusatz: Συρίας, unmöglich gemacht, mit welchem verbunden jener Ausdruck nur den Praeses Syriae bezeichnen kann.

Also zu der Zeit, in welcher Jesus nach Matth. 2, 1. und Luc. 1, 5. 26. geboren ist, kann unmöglich der Census stattgefunden haben, von welchem Lukas 2, 1. f. spricht, und wenn jene Angaben richtig sind, so muss diese nothwendig falsch sein. Aber könnte es sich nicht umgekehrt verhalten, und Jesus erst nach des Archelaus Verbannung, zur Zeit des Quirinischen Census, geboren sein? Abgesehen auch von den Schwierigkeiten, in welche uns diese Annahme rücksichtlich der Chronologie des späteren Lebens Jesu verwickeln würde: so konnte ein römischer Census nach des Archelaus Verbannung unmöglich Jesu Eltern von dem galiläischen Nazaret in das judäische Bethlehem rufen. Denn nur Judäa und was sonst zum Antheil des Archelaus gehört hatte, wurde römische Provinz und dem Census unterworfen; in Galilaa blieb Herodes Antipas als verbandeter Fürst, und diesem konnte kein in Nazaret Angesessener zur Schatzung nach Bethlehem gezogen werden 25). Da hienach un-

<sup>24)</sup> Münter, Stern der Weisen, S. 88. Vgl. Hoffmann, S. 255.

<sup>25)</sup> Die Stelle Joseph. B. j. 2, 8, 1., wo von Judas dem Galiläer gesagt wird, er habe nach der Absetzung des Archelaus α τ Schatzung wegen τὰς ἐπιχωρίας aufgewiegelt, beweist nicht so schnell, als Ηοντμακκ (S. 234) meint, dass der Census sich auch über Galiläa erstreckt habe. Denn wenn Josephus in dem späteren, genaueren Werke, Antiq. 18, 1, 1, sagt: παοῖν δὲ καὶ Κυρίνιος εἰς τὴν Ἰπδαίαν, προςθέκην τῆς Συρίας γένομενην, ἀποτιμησόμενος τε αὐτῶν τὰς ἐσίας καὶ ἀποδωσόμενος τὰ Ἰαχελάν χεήματα: so ist der Census (der sich übrigens nach 17, 13, 5. auf ganz Syrien, so weit es römische Provinz war, erstreckte) unter den palästinensischen Landestheilen unvækennbar bloss auf

ser Schriftsteller, um eine Schatzung zu bekammen, die Verhältnisse sich so denkt, wie sie mach des Archeleus Absetzung waren; zugleich aber, um den Census auch für Galilän gültig zu machen, das ungetheilte Reich, wie es unter Herodes d. Gr. war, voraussetzte so setzt er offent bar Widersprechendes varzus; oder vielmehr, er hat überhaupt nur eine äufserst trübe Vorstellung von den Zeitverhältnissen, indem er ja überdiefs, wie wir uns erinnern müssen, die Schatzung nicht blofs auf ganz Palästina, sent dern selbst auf die ganze römische Weit, sich eretrecken läfst.

Indess, mit diesen chronologischen Austössen sind die Schwierigkeiten der Augabe des Lukas noch nickt erschöpft, sondern es liegen dergleichen auch noch in der Art, wie nach ihm die Schatzung vergenommen worden sein soll. Es heißt nämlich erstens, der Schatzung wegen sei Joseph nach Bethlehem gersist, διὰ τὸ εἰναι αιτὰν ἐξ οἴκε καὶ πατριᾶς Δαβὶδ, und so Jeder εἰς τὰν ἰδίαν πόλιν, d. h. nach dem eben Erwähnten an den Ort, wo sein Geschlecht ursprünglich herstammte. Diess nun, dass Jeder in seinem Stammorte sich einschreiben lassen mußte, fand allerdings statt bei jüdischen Aufzeichnungen, weil bei den Juden die Familien- und Stamm-Verfassung die Grundlage des Staates bildete: die Römer hingegen pfleg-

Judäa bezogen. Vergleicht man nun überdiess die Darstel lung des Aufstandes, Antiq. 18, 1, 1. 2, 1, wo Galiläa gar nicht mehr erwähnt wird, sondern Judas der Gaulanit heisst, und der nachgiebige Hohepriester in Jerusalem als καταφοσιαπολείς ὑπὸ τῆς πληθύος bezeichnet ist: so muss man als den Schauplatz der Empörung offembar Judas denken, und entweder jenes ἐπιχωρίας des Bell. jud. im weiteren Sinne nehmen, oder voraussetzen, Judas habe zunächst die ohnehin unruhigen Galiläer durch die Aussicht auf einen auch ihnen vielleicht in Kurzem drobenden Census in Bewegung gebracht, von hier aber den Aufstand nach Judäa kinübergespielt.

ten den Census in den Wohnorten und Besirkshauptstädten vorzunehmen 26), und schloßen sieh an die Gebräuche der eroberten Länder nur insoweit an, als diese nicht ibren Zwecken entgegen liefen; was eben hier im höchsten Grade der Fall war, wenn sum Behufe des Census der Einzelne zum Theil, wie Joseph, in ganz entlegene Orte abgerufen wurde, wo seine Vermögensverhältnisse gar nicht bekaunt, mithin seine Angaben nicht zu controliren waren 27). Eher ließe sich daher mit Schleiermacher annehmen, die wahre Veranlassung, welche die Eltern Jesu nach Bethlehem führte, sei eine priesterliche Aufzeichnung gewesen, welche aber der Evangelist mit der ihm vorzugsweise bekannten römischen anter Quirinus verwechselt habe 28). Allein, selbst diess zugegeben, weicht der Widerspruch von dieser misslichen Angabe des Lukas nicht. Er lässt mit Joseph auch die Maria eingeschrieben werden (V. 5.); da doch die Aufzeichnung nach jüdischer Sitté nur anf die Männer sich bezog 29). Es bliebe also wenigstens das unrichtig, dass Lukas auch der Maria zum Reisezwecke gibt, sich am Stammert ihres Verlobten ein-

<sup>26)</sup> s. die Stellen hei WETSTEIN und PAULUS z. d. St.

<sup>27)</sup> Diess weist CREDNER nach, a. a. O. S. 234.

<sup>28)</sup> Ueber den Lukas, S. 35 f.

<sup>29)</sup> Vgl. Paulus a. a. O. S. 179. Wenn aber nicht nach jüdischer, so war, sagt Τκοιυεκ, nach römischer Form des Census das Mitreis en der Maria unerlässlich; wofür er sich auf die von Larswer an die Hand gegebene Stelle aus Dionys. Halicarnass. Antiq. Rom. 4, 14. beruft (S. 191). Für Leute wie Olshausen ist eine solche Angabe unbesehen richtig, und sie schreiben sie wörtlich nach (S. 127). Wer nun aber die Stelle nachschlägt, der findet nichts, als die Verordnung des Servius Tullius, die Römer sollen sich einschreiben lassen, γυναϊκάς τε καὶ παίδας — nicht etwa ἄγοντας, sondern bloss δτομάζοντας. Der mildeste Name für eine solche Art, auf Belegstellen sich zu berufen, ist Leichtfertigkeit.

schreiben au lassen; eder wenn men diels mit Paulus durch eine geswungene Construction entfernt, so sieht man nicht, was Maria bewegen konnte, in ihren demaligen Umständen eine solche Reise zu unternehmen, da sie, will man nicht mit Olshausen u. A. die Hypothese aus der Luft greifen, sie sei eine in Bethlehem begütterte Erbtochter gewesen, dort lediglich nichts zu schaffen hatte.

Unser Verfasser freilich waßte gar wohl, was sie dert su thun hatte: nämlich, der Weissagung Micha 5, 1. ge mass, in der Davidsstadt den Messias zu gehären. Da er nun von der Voraussetzung ausging, dass Jesu Eltern eigentlich zu Nazaret ihre Wohnung gehabt haben, so suchte er nach einem Hebel, um sie für die Zeit der Geburt Jesu nach Bethlehem in Bewegung zu setzen. Da bot sich weit und breit nichts als die berühmte Schatzung dar; nach dieser griff er um so unbedenklicher, je mehr ihm bei seiner dunkeln Vorstellung von den Verhältnissen jener Zeit die vielen Schwierigkeiten verborgen waren, welche in dieser Combination liegen. Steht es so mit seiner Notiz: so wird man K. Ch. L. Schmidt Recht geben müssen, wenn er sagt, durch die Versuche, die Angabe des Lukas von der ἀπογοαφή mit der Chronologie in Kinklang zu bringen, werde dem Berichterstatter viel zu viel Ehre angethan; er habe die Maria nach Bethlehem hinübersetzen wollen, und da habe sich die Zeit nach seinem Willen fägen müssen 50).

<sup>50)</sup> In Schmidt's Bibliothek für Kritik und Exegese, 3, 1. S. 124. Vergl. Kaisen, bibl. Theol. 1, S. 230; Ammon, Fortbildung, 1, S. 196; Caeden, Einleitung in d. N. T., 1, S. 155; de Weffer, exeget. Handbuch z. d. St. Auffallend ist, wie noch Sieffer (über den Ursprung des ersten Ev., S. 68 ff. 158 ff.) dem Matthäus zum Vorwurfe machen mag, von den besondern Umständen nichts zu wissen, welche die Eltern Jesu von Nazaret nach Bethlehem führten (vergl. dagegen Kene, über den Ur-

Also weder einen festen Anbaltspunkt für die Chronologie der Geburt Jesu bekommen wir hier, noch auch
einen Aufschluß über die Veranlassung, welche seine Geburt gerade in Bethlehem herbeiführte. Läst sich — können wir jetzt schon sagen — kein anderer Grund beibringen, warum Jesus in Bethlehem soll gehoren worden sein,
als der von Lukas angegebene: so haben wir gar keine
Bürgschaft, dass Bethlehem sein Geburtsort sei.

## **§.** 33.

Nähere Umstände der Geburt Jesu sammt der Beschneidung.

Auf die einmal gewählte Grundlage, dass Maria und Joseph als fremde Reisende der Schatzung wegen nach Bethlehem gekommen seien, trägt die Erzählung des Lukas die weiteren Züge folgerecht auf. Wegen des durch die Schatzung verursachten Zusammenflusses vieler Fremden in Bethlehem haben jene beiden in der Herberge keinen Raum, und müssen sich bequemen, in einem Stalle sich einzurichten, wo Maria sofort ihres Erstgeborenen entbunden wird 1). Aber das auf Erden unter so un-

sprung des Evang. Matthäf, Tüb. Zeitschrift, 1834, 2, S. 115); nicht minder seltsam, dass Winza (b. Rw., 2, S. 550) gegen die Annahme eines parachronistischen Zurückdatirens der Quirinischen Schatzung von Seiten des Lukas sich darauf berufen mag, dass dieser nach A.G. 5, 37. diese Schatzung wohl gekannt habe: da doch eben diese Stelle durch die falsche Stellung des Theudas im Verhältniss zu Judas deutlich zeigt, dass der Verf. in der Chronologie dieser Zeiten keineswegs fest war.

<sup>1)</sup> Die dem Zusammenhang zuwiderlaufende Behauptung Hovrmann's im vorigen Stücke, Joseph habe nach Bethlehem nicht als in sein Stammort, sondern als seine Geburtsstadt reisen müssen, rächt sich jetzt schwer dadurch, dass er (sofern, seinem eigenen Geständnisse nach, S. 241., diese Annahme mit dem gänzlichen Mangel an Raum in der Stadt sich nicht ver-

scheinbaren Umständen ins Dasein getretene Kind ist im Himmel hoch angesehen: ein Bote von da verkündet Hirten, welche nächtlich auf dem Feld ihre Heerden bewachen, die Geburt des Messias, und weist sie auf das Kind in der Krippe hin, welches sie, nachdem noch ein Uhor himmlischer Heerschaaren mit einem Lobgesung eingefallen, aufsuchen und finden (2, 6-20.).

Noch weiter haben die apokryphischen Evangelien und die Ueberlieferung bei den Kirchenvätern die Geburt Jesu ausgeschmückt. Als nach dem Protevangelium Jacobi 2) Joseph die Maria auf einem Esel nach Bethlehem zur Schatzung führt, beginnt sie in der Nähe der Stadt bald traurig bald freudig sich zu gebärden, und gibt. hieraber befragt, die Auskunft, dass sie (wie einst in Rebekkas Leibe sich swei feindliche Nationen stiefsen, 1. Mos. 25, 23.) swei Völker, das eine weinend das andere lachend, vor sich sehe; d. h. nach der einen Erklärung 3) die swei Theile von Israël, deren einem die Erscheinung Jesu (nach Luc. 2, 34.) eig πτώσιν, dem andern eig ανάcastr gereichen sollte; nach der andern Deutung aber das Volk der Juden, welche Jesum hernach verwarfen, und das der Heiden, welche ihn annahmen 4). Als bald darauf Maria - wie es nach dem Zusammenhang und mehreren Lesarten scheint, noch außerhalb Bethlehems - von Gebartswehen befallen wird, bringt sie Joseph in eine am

trägt) jetzt im offensten Widerspruche gegen den Text den Grund der Niederkunft im Stalle nicht in Mangel an Raum, sondern in der unerwartet schnell eingetretenen Noth der Entbindung suchen muss. Gerade wie wenn es statt: δώτι ἐκ ἡν αὐτοῖς τόπος ἐν τῷ καταλύματι, hiesse: δώτι ἐκ ἡν αὐτοῖς χρόνος τὰ ἐλθεῖν εἰς τ. κ.

<sup>2)</sup> Cap. 17 ff. Vgl. Historia de nativ. Mariae et de infantia Servatoris c. 13.

<sup>3)</sup> Fabricius, im Codex Apocryph. N. T. 1, S. 105. not. y.

<sup>4)</sup> Das zuletzt angeführte Apocryphum a. a. O.

Wege liegende Höhle, wo sie, während die ganze Natur feiernd stillsteht, von einer Lichtwolke verborgen, das Kind zur Welt bringt, und von herbeigerufenen Frauen auch nach der Entbindung noch als Jungfrau befunden wird. - Die Sage von der Geburt Jesu in einer Höhle kennen schon Justin und Origenes ) und bringen sie mit der Nachricht des Lukas, dass Jesus in einer garm niedergelegt worden sei, so in Einklang, das sie in der Höhle eine Krippe sich denken, worin ihnen auch manche Neuere beistimmen; während Andere lieber die Böhle selbst als marrn, in der Bedeutung von Futterstall, betrachten 4). Für die Geburt Jesu in der Höhle beruft sich Justin auf die Weissagung Jes. 33, 16.: \$700 (der Gerechte) olymuti έν ψυρλώ σπηλαίω πέτρας ισγυράς ); wie die Historia de nativitate Mariae etc. für die Angabe, dass das am dritten Tage aus der Höhle in den Stall gebrachte Jesuskind vom Ochsen und Esel angebetet worden sei, auf Jes. 1, 3.: cognovit bos possessorem suum, et asinus praesepe domini sui 3). In mehreren namhaften Apokryphen fellen zwischen den geburtsbelfenden Frauen und den Magiern die Hirten aus; doch finden sie sich z. B. in dem Evangelium infantiae arabicum, wo ihnen, als ste, zur Höhle gekommen, Freudenfeuer anzündeten, das himmlische Heer erscheint 9).

Nehmen wir nun die von Lukas erzählten Umstände der Geburt Jesu in supranaturalem Sinne, so ergeben sich mehrere Schwierigkeiten. Zuerst läßt sich billig frages,

<sup>5)</sup> Jener Dial. c. Tryph. 78; dieser c. Cels. 1, 51.

<sup>6)</sup> Ersteres HESS, Geschichte Jesu, 1, S. 45; OLSHAUSEN, z. d. St.; Letzteres Paulus, z d. St.

<sup>7)</sup> a. a. O. No. 70 und 78.

<sup>8)</sup> Cap. 14.

<sup>9)</sup> Cap. 4, bei Tusso, S. 69.

welchem Zwecke die Engelerscheinung dienen sollte 10)? Die nächste Antwort ist: die Geburt Jesu bekannt zu machen. Aber sie wird ja durch dieselbe so wenig bekannt, dass in das so nahe gelegene Jerusalem eret später die Magier die erste Kunde von dem neugeborenen Judenkönig bringen, und überhaupt in der weiteren Geschichte keine Spar eines solchen Vorfalls bei der Geburt Jesu sich findet. Kann demnach der Zweck jener außerordentlichen Erscheinung nicht ihr Bekanntwerden in weiteren Kreisen gewesen sein, weil sonst Gott seinen Zweck verfehlt haben würde: so müßte man mit Schleiermacher annehmen, sie habe nur in der unmittelbaren Wirkung auf die Hirten selber ihr Ziel gehabt 11). Dabei müßte man dann aber mit ebendemselben voranssetzen, diese Hirten seien, wie jener Simeon, von messianischen Erwartungen besonders erfüllt gewesen, und diesen ihren frommen Glauben habe Gott durch jene Erscheinung belohnen und befestigen wollen. Aber weder von einer solchen Stimmung der Hirten berichtet die Erzählung irgend etwas, noch wird eine bleibende Wirkung auf dieselben bemerklich gemacht; hauptsächlich aber erscheint der ganzen Darstellung zufolge nichts die Hirten Betreffendes als Zweck der Erscheinung, sondern lediglich die Verherrlichung und Bekanntmachung der Geburt Jesu als des Messias. De aber das Letztere, wie schon bemerkt, nicht erreicht wurde, das Erstere aber rein für sich, wie jedes leere Gepränge, kein . gotteswürdiger Zweck ist: so stellt dieser Umstand auch für sich schon der supranaturalistischen Auffassung dieser Geschichte ein nicht unbedeutendes Bindernis entgegen. Nimmt man nun hiezu die früher ausgeführten Bedenken gegen Erscheinungen und Dasein von Engeln überhaupt: so ist es sehr begreislich, dass auch bei dieser Erzählung

<sup>10)</sup> S. GABLER im neuest. theol. Journal, 7, 4, S. 410.

<sup>11)</sup> Ueber den Lukas, S. 33. Vgl. NEARDER, L. J. Chr., S. 22.

der Ausweg einer natürlichen Erklärung betreten worden ist.

Dicse ist denn freilich in ihren ersten Versuchen grob genug ausgefallen. So nahm Eck den arrelog für einen Boten aus Bethlehem, welcher Licht bef sich hatte. das den Hirten in die Augen fiel, und den Lobgesang der Heerschaaren als ein Freudengeschrei mehrerer Begleiter dieses Boten 12). Feiner und pragmatischer hat PAULUS die Sache ausgesponnen. Maria, welche in einer Hirtenfamilie zu Bethlehem gastfreundliche Aufnahme gefunden hatte, erzählte, voll Hoffnung, wie sie war, den Messias zu gebären, auch den Gliedern dieser Familie davon, weiche als Bewohner der Davidsstadt nicht unempfänglich dafür sein konnten. Als daher in der Nacht diese Hirten auf dem Felde sich befinden, und eine feurige Lufterscheinung erblicken, wie sie nach Berichten von Reisenden in jener Gegend nicht ungewöhnlich sind: so deuten sie diess als eine Gottesbotschaft, dass die fremde Frau in ihrem Fntterstalle wirklich von dem Messias entbunden worden sei: und als die Lichterscheinung sich ausbreitet und hin und her bewegt, so sehen sie hierin lobpreisende Engelschaaren. Heimgekehrt, finden sie ihre Erwartung durch den Erfolg bestätigt, und stellen nun das, was nur sie selbst als Sinn und Bedeutung jener Erscheinung vorausgesetzt hatten, morgenländisch als wirkliche Worte derselben dar 13).

<sup>12)</sup> In seinem Versuch über die Wundergeschichten des N. T., vergl. Gabier's neuestes theolog. Journal, 7, 4, S. 411. Der Verf. der natürlichen Geschichte des Propheten von Nazaret hat auch hier an den Wundern der N. T. lichen Erzählung nicht genug Stoff für seine Lust zu natürlicher Erklärung, sondern er unternimmt es, auch die Fabeln der Apokryphen auf seine Weise zurechtzulegen.

<sup>13)</sup> Exeg. Handb., 1, a, S. 180 ff. Wie Paulus eine aussere Na-

Bei dieser Erklärung bängt Alles an der Voraussetzung, dass die Hirten schon vorher etwas von den Erwartungen der Maria, den Messias zu gebären, gewußt haben; denn ohne diefs, wie hätten sie dazu kommen sollen, die Naturerscheinung als ein Zeichen gerade von der Geburt des Messias in ihrem Stalle zu betrachten? eben iene Voraussetzung aber ist der vollkommenste Widerspruch gegen den evangelischen Bericht. Denn erstlich, dals ilmen der Stall zugehört habe, setzt dieser offenbar nicht voraus, wenn er, nachdem er die Entbindung der Maria in dem Stalle erzählt hat, zu den Hirten als zu etwas ganz Neuem und Fremdem, das mit jenem Stalle gar nicht zusammenhängt, in den Worten übergeht: xal ποιμένες ἦσαν ἐν τῆ χώρα τῆ αὐτῆ, statt deren bei jener Erklärung doch wenigstens οἱ δὲ ποιμένες x. τ. λ. stehen mülste; so wie dann auch das nicht ohne alle Andentung hätte bleiben dürfen, dass die Hirten den Tag über in dem Stalle ab - und sugegangen, und erst mit Ambruch der Nacht zum Hüten ausgezogen seien. Doch, auch diese Umstände vorausgesetzt, ist es von Paulus folgewidrig, die Maria früher so schweigsam über ihre messianische Schwangerschaft vorzustellen, dass sie Anfangs selbst dem Joseph dieselbe nicht entdecken will: nun aber mit Einem Male so geschwätzig, dass sie, kaum angekommen, vor fremden Louten die ganze Geschichte ihrer Erwartungen auskramt. Uebrigens widerspricht die Annahme, dass die Hirten durch Maria selbst schon vor ihrer Niederkunft von der Sache unterrichtet gewesen, auch dem weiteren Verfolg der Erzählung. Denn wie diese fautet, so bekommen die Hirten durch den erscheinenden Engel die erste Kunde von der Geburt des σωτήο, und zum Zeichen der Wahrheit dieser Kunde soll ihnen das neugeborne Kind in der

turerscheinung, so nimmt Matthau, Synopse der vier Evangelien, S. 3., eine innere Engelanschauung an.

Krippe dienen; hätten sie bereits durch Maria etwas von dem nächstens zu gebärenden Messias gewust: so wäre ihnen schon die Lichterscheinung ein onweior für jene Ausange der Maria, und nicht erst das Finden des Kindes ein Zeichen für die Wahrhaftigkeit der Erscheinung gewesen. Endlich dürfen wir unsern bisherigen Untersuchungen wohl so viel vertrauen, um hier zu fragen, woher denn der Maria, wenn doch weder eine wundervolle Verkündigung, noch eine übernatürliche Empfänguls stattgefunden hatte, die feste Hoffnung, den Mesaias zu gebären, hätte kommen sollen?

Dieser nach allen Seiten so schwierigen natürlichen Erklärung gegenüber kündigte Bauer eine mythische Auffassung an 13); kam aber in der That keinen Schritt über die natürliche Deutung hinaus, sondern wiederholte Zug für Zug die Paulus'sche Auslegung. Mit Recht setzte GABLER an dieser gemischt-mythischen Erklärung aus, dass sie, wie die natürliche, su viel Unwahrscheinliches häufe: einfacher erscheine Alles bei Annahme eines reinen, dogmatischen Mythus; wodurch zugleich mehr Harmonie in diese christliche Urgeschichte komme, deren bisherige Stäcke ja ebenfälls als reine Mythen haben ausgelegt werden müssen 15). Demgemäß erklärt nun Gabler die Erzählung aus der Zeitvorstellung, bei der Geburt des Messias müssen wohl Engel geschäftig sein. Nun habe man gewußt, das Maria in einer Hirtenwohnung entbunden worden war: diesen guten Hirten, habe man also geschlessen, müssen die Engel sogleich die Botschaft gebracht haben, dass der Messias in ihrem Stalle geboren sei, und die Engel, die ja immer Gott preisen, müssen auch bier einen Lobgesang angestimmt haben. Anders, meint Gab-

<sup>14)</sup> Hebräische Mythologie, 2. Thl. S. 223 ff.

<sup>15)</sup> Recension von Bauzn's hebr. Mythologie in Ganzen's Journal für auserlesene theol. Literatur, 2, 1, S. 58 f.

LER, konnte sich ein Judenchrist die Geburt Jesu, wenn er einige Data von derselben wußte, unmöglich denken, als sie hier gemalt ist 16).

Auf merkwürdige Weise zeigt diese GABLER'sche Erklärung, wie schwer es hält, sich von der natürlichen Erklärungsweise völlig loszuwinden, und ganz su der mythischen zu erheben; denn während der genannte Theologe gans schon auf mythischen Boden getreten zu sein meint, steht er doch mit einem Fuse noch auf dem der natürlichen Auslegung. Einen Zug nämlich aus dem Berichte des Lukas nimmt er als geschichtlich hin, welchen sein Zusammenhang mit ungeschichtlichen Angaben und seine Angemessenheit an den Geist der urchristlichen Sage zu deutlich als blos mythischen bezeichnet: nämlich, dass Jesus wirklich in einer Hirtenwohnung geboren sei; und eine Voraussetzung nimmt er aus der natürlichen Erklärungsweise auf, welche die mythische gar nicht dem Texte aufzudringen braucht: dass die Hirten, welchen angeblich die Engel erschienen, Eigenthümer des Stalles gewesen sein sollen, in welchem Maria entbunden wurde. Was das Erste betrifft, mit welchem das Andere von selbst hinfällt, so beruht es auf derselben Maschinerie, durch welche Lukas mittelst der Schatzung die Eltern Jesu von Nazaret nach Bethlehem in Bowegung setzt. Nun wissen wir aber, wie es mit dieser Schatzung steht: sie fällt ohne Rettung vor der Kritik dahin, und mit ihr das lediglich auf sie gebaute Datum, dass Jesus in einem Hirtenstalle geboren worden. Denn waren Jesu Eltern zu Bethlehem nicht fremd, und kamen sie nicht gerade bei einem großen Zusammenflusse von Fremden, wie er aus Gelegenheit eines Census stattfinden konnte, dahin: so ist kein Anlass mehr dazu verhanden, dass Maria einen Stall zum Orte ihrer Enthindung nehmen muste. Aber ebenso stimmt

<sup>16)</sup> Neuestes theol. Journal, 7, 4, S, 412 f.

Das Leben Jesu 3te Auft. 1. Band.

andererseits der Zug, dass Jesus in einem Stalle geboren, und zuerst von Hirten hegrüsst worden sein soll, mit dem Geist der alten Sage so ganz überein, dass es klar ist, wie sie veranlasst sein konnte, ihn rein zu erdichten. Schon Theophylakt deutet diefs richtig an, wenn er sagt, nicht zu Jerusalem den Pharisäern und Schriftgelehrten, welche aller Bosheit voll waren, sei der Engel erschienen, sondern auf dem Felde den Hirten, wegen ihres einfachen, arglosen Wesens, und weil sie durch ihre Lebensweise Nachfolger der alten Patriarchen gewesen seien 17). Auf dem Felde bei den Heerden hatte auch Moses die himmlische Erscheinung (2. Mos. 3, 1ff.), und den Ahnherrn des Messias, David, hatte Gott, nach Ps. 78, 70 f. (vgl. 1. Sam. 16, 11.), aus den Hürden (bei Bethlehem) genommen, um sein Volk zu wolden. Ueberhaupt lässt der Mythus der alten Welt Landleuten 16) und Hirten 15) am liebsten Gotteserscheinungen zu Theil werden; die Göttersöhne und großen Männer werden häufig unter Hirten erzogen 20). In demselben Geiste der alten Sage ist auch die apokryphische Nachricht gedichtet, dass Jesus in einer Höhle geboren sei; wodurch man an die Geburtshöhle des Zeus und anderer Götter erinnert wird 21), wenn auch gleich die missverstandene Stelle Jes. 33, 16. die nächste Veranlassung dieses Zuges gewesen sein mag 22). Die Nacht ferner, in welche die Scene verlegt wird - wenn man nicht an rabbinische Vorstellungen denken will, nach welchen, wie die Erlösung aus Aegypten, so auch die durch den

<sup>17)</sup> In Luc. 2. Bei Stren, 2, p. 789 f.

<sup>18)</sup> Servius ad Virg. Ecl. 10, 26.

<sup>19)</sup> Liban. progymn. p. 138, bei Watstrin, S. 662.

<sup>20)</sup> So Cyrus, nach Herod. 1, 110 ff. Romulus, nach Liv. 1, 4.

<sup>21)</sup> S. die Stellen bei WETSTEIN, p. 660 f.

<sup>22)</sup> Diess ist die Ansicht Turco's, Codex Apocr. N. T. 1, S. 383, not.

Messias bei Nacht vor sich gehen sollte  $^{23}$ ) — bildet den dunkeln Hintergrund, auf dem sich die erscheinende  $\delta \acute{o} \acute{\Sigma} \iota$   $Kv \acute{o} \acute{\iota} \iota$  um so glänzender ausnimmt, welche, wie sie de Geburt des Moses verherrlicht haben sollte  $^{24}$ ), so auch bei der seines höheren Nachbildes, des Messias, nicht fihlen konnte.

Einen Gegver hat die mythische Auffassung deses Abechnitts namentlich in Schleiermacher gefunder 25). Zwar, wenn er es unwahrscheinlich findet, dass lieser Anfang von Luc. 2. eine Fortsetzung des Voriger, und von demselben Verfasser mit diesem sei, weil die mehrfache Veranlassung, sich in lyrischen Ergüssen aszubreiten, wie s. B. bei der lobpreisenden Umkehr de Hirten, V. 20., hier gar nicht so, wie im ersten Kapitel benützt werde: so kann man ihm hierin wohl etwa bistimmen t wenn er aber darans weiter folgert, dass dieser Erzählung such nicht ein vorwiegend diehterisches Geräge zugeschrieben werden dürfe, indem dieses nothandig mehr Lyrisches herbeigeführt haben würde: so eweist diels nor, dass Schleiermacher den Begriff derjnigen Poesie, von welcher es sich hier handelt, nämlich ler Poesie des Mythus, nicht gehörig erfast hat. Die n'thische Poesie ist mit Einem Worte eine objective: sie igt das Dichte. rische in den Stoff der Erzählung, um kann daher in gans schlichter Form, ohne allen Aufwnd lyrischer Ergielsungen, erscheinen; welche letztere vielmehr nur die spätere Zuthat einer subjectiven, mehr wulst und künstlerisch ausgeübten Poesie sind 26). Alledings also haben wir.

<sup>23)</sup> S. Schötten, a. a. O. 2, S. 551.

<sup>24)</sup> Sots, 1, 48: Saplentes nostri perhient, circa horam nativitatis Mosis totam domum repletan fuisse luce (Wetstein).

<sup>25)</sup> Ueber den Lukas, S. 29f Ihr schliesst sich jetzt u. A. NEANDER an, L. J. Ch., S. 71 f.

<sup>26)</sup> Vgl. DE WETTE, Kritik ler moaischen Geschichte, S. 116; GEORGE, Mythus u. Sage, S. 33 f. 18\*

wie es scheint, diese jetzt folgenden Abschnitte mehr in der ursprünglichen Form der Sage: während die Erzählungen des ersten Kapitels bei Lukas mehr das Gepräge der Umarbeitung durch ein dichtendes Individuum tragen; aber von geschichtlicher Wahrheit ist desswegen dennoch hier ebensowenig als dort etwas zu suchen. Daher kann es ach nur als Spielerei des Scharfsinns angesehen werden wenn Schleiermacher weiterhin sogar die Quelle auszunitteln sich anheischig macht, aus welcher diese Erzählun in das Lukasevangelium gekommen sein möge. Dass et als diese Quelle nicht die Maria annehmen wilk, obgleichin der Bemerkung V. 19., sie habe alle diese Reden im lerzen bewahrt, eine Berufung auf sie gefunden werden knnte, daran hat er zwar um so mehr Recht, als ione Bemekung (worauf Schleiermacher keine Rücksicht nimmt) nu eine aus der Geschichte Jakobs und Josephs herübergenenmene Phrase ist. Wie nämlich die Erzählung der Gesis von Jakob, als Vater jenes Wunderkindes, berichtel dass er, wenn Joseph von seinen vorbedentenden Träumn erzählte, und die Brüder ihn desswegen beneideten, deren Reden nachdenklich im Herzen bewahrt habe: so gibt vun die Erzählung bei Lukas der Maria zu dem Außerodentlichen, was sich mit ihrem Kinde zutrug, hier und uten 2, 51. die schickliche Stellung, dass sie, während dièUebrigen in laute Bewunderung ausbrachen, was sie sahund hörte, nachdenklich in sich aufgenommen und bei sih überdacht habe 27). Wenn nun aber

## Luc. 2, 18 f.:

<sup>27)</sup> Man vergleiche:

<sup>1.</sup> Mos. 37, 11 (LX.):

Έρ/λωσαν δε αὐτον οἱ δελφοὶ αὐτὰ ὁ δὲ πατης αὐτὰ δετή - gησε τὸ ξῆμα. Und tazu die Rabbinen, bei Schitten, horae, 1, 262.

και πάντες οἱ ἀκόσαντες ἐθαύμασαν,

— ἡ δὲ Μαφάμ πάντα συνετής ει τὰ ξήματα ταῦτα, συμβάλλοσα ἐν τῆ καρδία αὐτῆς. 2, 51:
καὶ ἡ μήτης αὐτῦ διετής ει πάντα
ἐν ἑψματα ταῦτα ἐν τῆ καρδία αὐτῆς.

der genannte Theologe statt der Maria die Hirton als Quelle unserer Erzählung beseichnet, weil Alles aus dem Standpunkte nicht von jener, sendern von diesen erzählt sei: so ist es vielmehr aus dem Gesichtspunkte der Sage erzählt, welche gleicherweise äber beiden steht. Wenn Schleiermacher es unmöglich findet, dass diese Erzählung eine aus Nichts zusammengeballte Luftblase sei: so muss er unter dem Nichts die jüdischen und urchristlichen Ideen von Bethlehem als dem nothwendigen Geburtsorte des Messias, von dem Hirtenstande als dem des Verkehrs mit dem Himmel besonders gewürdigten, und von den Engeln als den Vermittlern dieses Verkehrs, verstehen; Vorstellungen, welche wir unsererseits unmöglich so gering auschlagen, sondern uns wohl denken können, wie sich aus denselben etwas, wie unsere Erzählung hier, gestalten mochte. Endlich, wenn er eine zufällige oder absichtliche Dichtung hier desswegen undenkbar findet, weil die Christen jener Gegend so leicht die Maria oder die Jünger tber die Sache haben befragen können: so ist diess doch su sehr im Style der alten Apologetik geredet, und setzt die in der Einleitung besprochene Ubiquität jener Personen voraus, welche doch unmöglich an allen Orten berichtigend zugegen sein konnten, wo eine Neigung zu christlicher Sagenbildung sich regte.

Die Notiz von der Beschneidung Jesu, Luc. 2, 21., rührt offenbar von einem solchen her, welcher, ohne von dieser Scene wirkliche Nachricht zu haben, nur in Gemäßheit der jüdischen Sitte für gewiß annahm, daß dieselbe am achten Tage nach der Geburt in gewöhnlicher Weise stattgefunden, und nun, wie Paulus Phil. 3, 5. durch das περιτομῆ οπταήμερος für sich thut, auch diesen Moment im Leben eines israelitischen Knaben an Jesu bemerklich machen wollte 25). Dabei ist der Contrast auffal-

<sup>28)</sup> Etwa ,, möglichen Einwürsen der Juden vorsichtig begegnend"? (Ammon, Fortbildung, 1, S. 217.)

lend zwischen der ausführlichen Benützung und Ausmalang desselben Punktes im Leben des Johannes (1, 59 ff.), und der Trockenheit und Kürze, mit welcher derselbe hier in Bezng auf Jesum behandelt ist; worin man mit Schleier-MACHER ein Zeiehen finden kann, dass wenigstens bier der Verfasser von Kap. 1. nicht mehr der Concipient ist. Bei diesem Stande der Sache erfahren auch wir für unsern Zweck aus dieser Angabe nichts, als was wir schon wissen konnten, nur noch nicht ausdrücklich zu bemerken Gelegenheit hatten: dass nämlich die angebliche Bestimmong des Namens Jesu schon vor seiner Geburt auch nur zu der mythischen Einkleidung der Erzählung gehöre. Wenn nämlich in unserem Verse gesagt wird, der Name Jesus sei κληθέν ύπο τε αγγέλε προ τε συλληφθήναι αυτον èν τῆ κοιλία: so ist das bierapf gelegte Gewicht ein deutliches Zeichen, dass diesem Zuge der Ersählung ein dogmatisches Interesse sum Grunde liegt; welches denn kein anderes sein wird, als dasjenige, um dessenwillen im A. T. die Namen eines Isaak und Ismael, im neuen der des Johannes, vor der Geburt der betreffenden Kinder den Eltern geoffenbart werden, und wesswegen die Rabbinen insbesondere auch vom Namen des Messias ein Gleiches erwarteten 26). Gewiß waren es also vielmehr ganz natürliche Gründe, welche die ElternJesu bewogen, ihm diesen, unter ihren Volksgenossen sehr gewöhnlichen Namen (עושר) abgekürzt aus μυτη, d. h. ο Κύριος σωτηρία) zu geben;

<sup>29)</sup> Pirke R. Elieser, 33: Sex hominum nomina dicta sunt, antequam nascerentur: Isaaci nempe, Ismaëlie, Mosts, Salomonis, Josiae et nomen regis Messiae (Vergl. Beresch. rabba 1, 3, 3, bei Schöttern, 2, S. 436). War hierunter ursprünglich auch nur der Amtsname, ГГИД, verstanden: so musste man doch, sobald eine wirkliche Person als Messias anerkannt war, an deren Eigennamen denken (gegen Hoffmann, S. 247, dem Озідкран пасhspricht, S. 403).

weil aber dieser Name mit seinem später gewählten Berufe als Messias und σωτής auf bedeutsame Weise zusammentraf, ein Zusammentreffen, das man unmöglich als Werk des Zufalls betrachten zu können glaubte, und weil es überhaupt schicklicher schien, den Namen des Messias durch göttlichen Rathschluß, als durch menschliche Willkür, bestimmt werden zu lassen: so wurde die Festsetzung desselben dem Engel übertragen, der ehnehin die Empfängmiß Jesu anzukündigen hatte.

## **5**. 34.

Die Magier und ihr Stern, die Flucht nach Aegypten und der bethlehemitische Kindermord. Kritik der supranaturalistischen Ansicht.

Mit der bisher betrachteten Erzählung des Lukas über den Eintritt des neugehorenen Messias in die Welt läuft bei Matthäus eine siemlich verschiedene doch parallel (2, 1. ff.). Auch sie nämlich hat zum Zwecke, die feierliche Einführung des messiauischen Kindes, die erste, vom Himmel selbst übernommene, Bekanntmachung seiner Geburt, und seine erate Aufnahme bei den Menschen zu beschreiben 1). Nach beiden Erzählungen macht eine himmlische Erscheinung auf den neugeborenen Messias aufmerksam, welche nach Lukas ein Engel im Lichtglange, nach Matthäus ein Stern ist. Gemäß der Verschiedenheit des Zeichens sind auch die Subjecte, welchen es erscheint, verschieden: dort einfache Hirten, zu welchen der Engel spricht; hier morgenländische Magier, welche das stumme Zeichen sich selbst zu deuten wissen. Beide Theile werden nach Bethlehem gewiesen: die Hirten durch die Worte des Engels selbst; die Magier nach eingezogeper Erkundigung in Jerusalem, und beide huldigen dem

<sup>1)</sup> Vgl. Schnechenberger, über den Ureprung des ersten kanonischen Evangeliums, S. 69 ff.

Kinde: die armen Hirten durch Lobgesange, die sie anstimmen, die Magier durch kostbare Geschenke aus ihrer Heimath. Aber von hier an beginnen die beiden Erzählungen sich bedentender von einander zu entfernen. Lukas geht Alles heiter aus: die Hirten kehren freudig wieder um, und dem Kinde geschieht kein Leid, sondern es kann zur gehörigen Zeit im Tempel dargestellt werden, und wächst sofort im Frieden auf; bei Matthäus hingegen nimmt die Sache eine tragische Wendung: da veranlasst die Nachfrage der Magier in Jerusalem nach dem neugeborenen Judenkönig einen Mordbefehl des Herodes gegen die Kinder zu Bethlehem, welchem das Jesuskind nur durch schleunige Flucht in das benachbarte Aegypten entzogen wird, von wo es mit den Eltern erst nach des Herodes Tode wieder in das heilige Land zurtickkehrt.

Wir haben also hier eine doppelte Einführung des messianischen Kindes, welche wir so stellen könnten, dass die eine, durch den Engel, bei Lukas, die Geburt des Messias der nächsten Nähe, die andre, durch den Stern, bei Matthäus, dieselbe der weiten Ferne habe ankündigen sollen. Allein, da nach Matthäus die Geburt Jesu erst durch den Stern auch in der nächsten Nähe, in Jerusalem, bekannt wird: so kann, wenn diese Erzählung historisch ist, jene andre bei Lukas, nach welcher die Hirten, was ihnen als Sache des ganzen Volks verkündigt war (V. 10.), mit Preis gegen Gott weiter erzählten (V. 17. 20), unmöglich richtig sein; so wie umgekehrt, wenn wirklich nach Lukas die Geburt Jesu durch einen Engel mittelst der Hirten der Gegend von Bethlehem bekannt gemacht worden war, es irrig sein muss, dass Matthäus erst später durch die Magier die erste Kunde davon in das nur 2 - 3 Stunden von Bethlehem entfernte Jerusalem gelangen lässt. wir nun aber die Erzählung des Lukas von der den Hirten geschehenen Verkündigung an mehreren Merkmalen als angeschichtlich erkannt haben: so bliebe insofern für die des Matthäus unverkümmerter Raum, und es ist sonach ihre Glaubwürdigkeit aus inneren Gründen zu unterzuchen.

Unsere Erzählung beginnt ganz so, wie wenn es sich von seibst verstünde, dass Astrologen einen die Geburt des Messias ankündigenden Stern als solchen zu erkennen vermögen. Könnten wir hiebei zunächst uns darüber wundern, wie heidnische Magier aus dem Orient etwas von einem jüdischen König wissen konnten, dem sie eine religiöse Verehrung darzubringen hätten: so wollen wir uns hierüber mit der Notiz, dass 70 Jahre später im Oriente die Erwartung eines Weltherrschers aus dem jüdischen Volke verbreitet war 2), beruhigen, um auf das Bedenklichere zu kommen, dass es ja nach dieser Erzählang scheint, als hätte die Astrologie Recht mit der Behauptung, dass die Geburt großer Männer und bedeutende Veränderungen der menschlichen Verhältnisse durch side rische Erscheinungen angezeigt werden; eine Meinung, welche längst in das Gebiet des Aberglaubens verwiesen ist. Man müsete also zu erklären suchen, wie jene trügerische Kunst in diesem einzelnen Falle Recht haben konnte: ohne dass jedoch auf andere Fälle daraus geschlossen werden dürfte. Das Nächste für den orthodoxen Standpunkt wäre, dass man sich auf eine außerordentliche Veranstaltung Gottes beriefe, welcher sich diessmal, um die fernen Magier zu Jesu herbeizuziehen, ihren astrologischen

<sup>2)</sup> Joseph. B. j. 6, 6, 4. (OLSHAUSEN citirt hier, aus Missverstand eines gleichfalls irrigen Kunöl'schen Citats, Kapitel, in denen nicht nur von dem Obigen nichts steht, sondern die selbst gar nicht existiren); Tacit. histor. 5, 13; Sucton. Vespas. 4. Was uns aus der Zeit der Geburt Christi aufbehalten ist, bezieht sich nur unbestimmt auf einen Weltherrscher überhaupt. Vgl. Virgil. Eclog. 4; Sueton. Octav. 94.

welche, wie aus seinem gewaltigen Zorn tiber dieselbe (V. 16.) erhellt, Herodes keineswegs vorausberechnet hatte. Vorher war nach V. S. seine Absicht, sich durch die wiederkehrenden Magier das Kind, dessen Wohnung und übrige Verhältnisse, so genau beschreiben zu lassen, daß er es nachher nicht verfehlen, und ohne andere mitzumorden, aus dem Wege räumen lassen könnte. Erst als die Magier ausblieben, war er zu jener andern Massregel veranlasst, zu deren Behuf er die Zeit, wann der Stern erschienen war, wissen muste 6). Wie glücklich daher für ihn, dass er, auch ohne noch jenen Plan zu haben, doch gleich Anfangs nach dieser Zeit sich erkundigte; aber auch wie unbegreiflich, dass er dieses, was ihm bei seinem ersten Plane Nebensache war, gleich zu seiner ersten Frage (καλέσας — ηκρίβωσε κ. τ. λ. V. 7.) und zur Hauptangelegenheit machte.

Das Zweite, was Herodes mit den Magiern verhandelt, ist, dass er ihnen aufträgt, alles das königliche Kind Betreffende genau zu erkunden und ihm bei ihrer Rückkehr zu melden, damit auch er hingehen und dem Kinde seine Verehrung bezeigen, d. h. nach dem wahren Sinn, es sicher ermorden lassen könnte (V. S.). Dass eine solche Einleitung der Sache von dem schlauen Herodes sehwer zu begreifen sei, ist längst bemerkt worden 7). Konnte er auch durch die freundliche Maske, die er vornahm, die Magier für sich etwa zu täuschen hoffen: so musste er doch nothwendig voraussehen, dass Andere sie auf seine wahrscheinlich übeln Absiehten mit dem Kinde aufmerksam machen, und von der Rückkehr su

<sup>6)</sup> Treffend Fritzsche z. d. St.: — comperto, quasi magos non ad se redituros statim scivisset, orii sideris tempore etc.

<sup>7)</sup> K. Ch. L. Scamidt, exeg. Beiträge, 1, S. 150 f. Vgl. Faitz-sche u. de Wette z. d. St.

ihm abhalten wärden. Von den Eltern des Kindes konnte er vermuthen, dass sie, wenn sie von seinem gefährlichen Interesse an demselben hörten, es durch Flucht in Sicherheit bringen würden; so wie endlich von denjenigen, welehe in Bethlehem und der Umgegend messianische Erwartungen hegten, dass sie durch die Ankunft der Magier nicht wenig in denselben bestärkt werden müßten. Aus allen diesen Gründen musste Herodes entweder die Magier in Jerusalem aufhalten 5), und indessen durch geheime Abgesandte das in dem kleisen Bethlehem leicht zu erfragende Kind, an welches sich so besondre Hoffnungen knüpften, aus dem Wege räumen lassen; oder er musste den Magiern Begleiter mitgeben, welche das Kind, sobald es von jenen aufgefunden wäre, auf die sicherste Weise um das Leben brächten. Auch OLSHAUSEN findet diese Bemerkangen nicht ganz grundlos, und weiß sich gegen dieselben in letzter Instanz nur darauf zu berufen, dass in der Geschichte aller Zeiten unbegreifliche Vergesslichkeiten vorkommen, welche eben nur zeigen, dass eine hähere Hand die Geschichte lenke. Auf diese höhere Hand muss sich allerdings der Supranaturalist hier in der Art berufendals er annimmt, Gott selber habe den sonst so klugen Herodes über die sicherste Massregel zu seinem Zwecke verblendet, um das messianische Kind vom frähzeitigen Untergange zu retten. Aber die andre Seite dieser göttlichen Veranstaltung ist, dass nun statt des Einen viele andere Kinder sterben mussten. Hiegegen wäre für den Fall nichts einzuwenden, wenn es erweislich auf andere

<sup>8)</sup> Eine solche Verletzung des Gastrechts, meint Hoffmann, werde Herodes wohl vermieden haben: Herodes, den er doch selbst als ein Ungeheuer von Grausamkeit mit Recht darstellt; denn nicht seinem Herzen, wogegen Naanden (S. 30 f.) argumentirt, sondern seinem Verstande finden wir das Verfahren des Herodes hier unangemessen.

'Art nicht möglich gewesen wäre, Jesum einem, mit dem Erlösungszwecke unvereinbaren, Schieksal zu entziehen. Aber wenn Gott einmal so übernatürlich eingriff, dass er das Gemüth des Herodes verblendete, und den Magiern später eingab, nicht mehr nach Jerusalem zurückzukehren: warum gab er diesen nicht gleich Anfangs ein. mit Umgehung Jerusalems geradezu nach Bethlehem zu reisen, wo dann die Aufmerkeamkeit des Herodes nicht so unmittelbar erregt, und so vielleicht das ganze Unheil vermieden worden wäre )? Hiegegen bleibt auf diesem Standpunkte nichts übrig, als im ganz alten Style zu sagen, den Kindern sei es gut gewesen, so frühe umzukommen. weil sie so durch ein kurzes Leiden vielem Elende und namentlich der Gefahr entzogen wurden, sich mit den ungläubigen Juden an Jesu zu versändigen; weil sie nun die Ehre hatten, um Christi willen ihr Leben zu lassen und Märtyrer zu werden u. s. w. 16).

Die Magier ziehen jetzt von Jerusalem ab: bei Nacht. in welcher die Orientalen gerne reisen; der Stern, den sie seit der Abreise aus ihrer Heimath nicht mehr gesehen zu haben scheinen, zeigt sich wieder, und zieht ihnen auf der Strasse nach Bethlehem voran, bis er endlich über dem Wohnhause des Kindes und seiner Eltern stehen bleibt. Von Jerusalem nach Bethlehem geht der Weg südlich: nun ist aber die wahre Bahn der beweglichen Sterne entweder von West nach Ost, wie die der Planeten und eines Theils der Kometen, oder von Ost nach West, wie bei einem andern Theile der Kometen; und wenn auch von manchen Kometen die wahre Bahn nahezu von Norden nach Süden geht, so kommt doch bei allen diesen Sternen ibre eigene wahre Bewegung gar nicht in Betracht über der durch die tägliche Drehung der Erde hervorgebrachten scheinbaren,

<sup>9)</sup> Schmidt, a. a. O. S. 155 f.

<sup>10)</sup> STARK, Synops. bibl. exeg. in N. T. p. 62.

welche von Osten nach Westen geht. Doch auch diese Ortsveränderung der Sterne fällt bei einer kurzen Wanderung nicht so in die Augen, als die optische. welche durch die Ortsveränderung des Beobachters entsteht, vermöge welcher ein vor uns stehender Stern, wenn wir uns vorwärts bewegen, in's Endlose voranzugehen scheint, also auch nicht über einem bestimmten Hause stille halten, und dadurch einen Wanderer veranlassen kann, gleichfalls Halt zu machen: da vielmehr umgekehrt, erst wenn der Wanderer Halt macht, auch der Stern zum Stehen kommt. Hienach könnte es kein gewöhnlicher, natürlicher, sondern müßte nach der Annahme einiger Kirchenväter 11) ein von Gott besonders zu diesem Behufe geschaffener Stern gewesen sein, welcher von dem Schöpfer nach eigener Regel bewegt und zum Stillstand gebracht wurde. Allein ein wirklicher Stern in der eigentlichen Höhe und Sphäre der Sterne könnte er auch so nicht gewesen sein, da ein solcher, er mag bewegt und festgehalten werden wie er will, doch nach optischen Gesetzen niemals scheinen kann, über einem einzelnen Hause unverrückbar stille zu stehen. Es müßte daher etwas niedriger über der Erde sich Hinbewegendes gewesen sein: und da haben etliche Kirchenväter und Apokryphen 12) einen Engel angenommen, der nun freilich den Magiern auf ihrem Wege in Gestalt eines Sternes voraussliegen, und zu Bethlehem in mässiger Höhe über dem Hause der Maria Halt machen konnte; Neuere haben ein Meteor vermuthet 13); Beides gegen den Text des Matthäus: Ersteres, weil es nicht die Art unserer Evangelien ist, etwas rein Uebernatürliches, wie eine Engelerscheinung, durch einen

<sup>15)</sup> z. B. Euseb. Demonstr. evang. 9, angef. bei Suicen, 1, S. 559.

<sup>12)</sup> Chrysostomus u. A. bei Suicen a. a. O., und das evang. infant. arab. c. 7.

<sup>15)</sup> S. bei Kurnöl, Comm. in Matth. S. 23.

natürlichklingenden Ausdruck, wie à 570, au bezeichnen; Letzteres, weil ein bloßes Meteer für eine so lange Zeit, wie von dem Aufbruche der Magier aus ihrer fernen Heimath bis zu ihrer Ankunft in Bethlehem verging, nicht zureicht, wenn man nicht annehmen will, Gott habe für die Reise der Magier von Jerusalem nach Bethlehem ein ganz neues und anderes Meteor geschaffen, als er ihnen in ihrer Heimath gezeigt hatte.

Von diesen Schwierigkeiten in Beziehung auf den Stern haben sich selbst manche orthodoxe Erklärer dermaßen gedrückt gefunden, daß sie seinem Voranlaufen nach Bethlehem und seinem Stillstehen über einem Hause um jeden Preis zu entgehen versuchten. So hat namentlich die Süskind'sche Erklärung vielen Beifall gefunden. nach welcher das προτίγεν V. 9. nicht als Imperfectum ein sichtbares Vorangehen, sondern, gleich dem Plusquamperfectum, ein unsichtbares Vorangegangensein bedeutet, so dass der Evangelist sagen wolle: der Stern, den die Magier im Morgenlande erblickt, und seitdem nicht mehr gesehen hatten, kam plötzlich in Bethlehem über dem Hause des Kindes wieder zum Vorsehein; er war ihnen also dahin vorangegangen 14). Allein das heißt rationalistische Kunstgriffe auf das Gebiet der orthodoxen Exegese verpflanzen; denn dass hier nicht bloss das προηγεν, sondern auch das ξως ελθών κ. τ. λ. das Vorangehen des Sterns als eine nicht schon vorher abgeschlossene, sondern erst noch vor den Augen der Magier sich verlaufende Begebenheit bezeichnet, das kann nur eine exegetische Willkür verkennen, welche dann folgerecht auch noch weiter gehen, und die ganze Erzählung auf das Gebiet des Natürlichen herüberziehen muß. Ebenso, wenn Olshausen zwar einräumt, dass ein Stern durch seinen Stand unmöglich ein einzelnes Haus bezeichnen könne, dass daher die Ma-

<sup>14)</sup> Vermischte Aufsätze, S. 8.

gier das Haus des Kindes wohl haben erfragen müssen, und nur in kindlich naiver Weise auch den Ausgang wie den Anfang ihrer Reise auf den himmlischen Führer besogen haben 15): so ist er damit auf den rationalistischen Standpunkt hinübergetreten, und liest natürliche Erklärungsgründe zwischen den Zeilen des biblischen Textes, was er selbst an andern Stellen einem Paulus u. A. mit Recht übel nimmt.

Die Magier treten nun in das Haus, bezeigen dem Kinde ihre Verehrung, und überreichen ihm Erseugnisse ihrer Heimath als Geschenke (V. 11.). Man könnte sich hiebei wundern, dass der Ueberraschung nicht gedacht ist. welche es für diese Männer sein musste, statt des erwarteten Prinzen ein Kind in ganz gewöhnlichen, vielleicht dürftigen, Umständen zu finden 16): nur so weit darf man den Contrast nicht treiben, dass man, wie gewöhnlich geschieht, die Magier das Kind im Stall und in der Krippe finden lässt; denn von diesen, dem Lukas eigenthümlichen, Angaben weiß Matthäus nichts, sondern spricht schlechtweg von einer olula, in welcher das Kind sich befunden habe. - Sofort erfolgt die Warnung der Magier im Traume (V. 12.), von welcher man, wie gesagt, nur wünschen möchte, dass sie früher gekommen wäre, um durch Ablenkung der Magier von Jerusalem vielleicht das ganze folgende Blutbad zu ersparen.

Während nun Herodes noch auf die Rückkehr der Astrologen wartet, wird Joseph im Traume durch eine Engelerscheinung angewiesen, das messianische Kind sammt dessen Mutter nach dem benachbarten Aegypten in Sicherheit zu bringen (V. 13 – 15.). Diess hat auf dem angenommenen Standpunkte keine Schwierigkeit; wohl aber die Weissagung, welche dadurch in Erfüllung gegangen

<sup>15)</sup> Bibl. Comm. z. d. St. Ebenso Hoffmann, S. 261.

<sup>16)</sup> Schmidt, exeg. Beiträge, 1, 152 ff.

sein soll, Hosen 11, 1.: מַמַצְרֵים קרָארָוֹי לְבִנִי Denn wens hier der Prophet Jehova sagen läßt: da Isrnel ein Kush war, hatte ich ihn lieb, und aus Aegypten rief ich (ihn,) meinen Sohn: so darf auch dem orthodoxesten Erklärer noch so viel gesunder Blick zugemuthet werden, un einzusehen, dass hier im zweiten Hemistich nicht von einem andern Subjecte die Rede sein kann, als von dem des ersten Hemistichs, nämlich dem Volk Israel, welches hier, wie auch sonst (z. B. 2. Mos. 4, 22. Sirach 36, 14.), Sohn Gottes genannt, und dessen langvergangene Ausführung aus Aegypten unter Moses gemeint ist: dass also der Prophet keineswegs an den Messias und dessen künftigen Aufenthalt in Aegypten gedacht hat. Und doch, indem unser Evangelist V. 15. sagt, die Flucht Jesu nach Aegypten sei desswegen veranstaltet worden, damit jene Worte des Hosea erfüllt würden: so hat er diese als Weissagung auf Christus verstanden, mithin milsverstanden. Die Doppelsinnigkeit, dass die Prophetenstelle zunächst zwar auf das Volk Israel gehe, nichtsdestoweniger aber zugleich als Weissagung auf Christum gefaßt werden könne, weil die Schicksale des leiblichen Israel Vorbilder der Schicksale Jesu seien, ist hier um so weniger anwendbar, als diese Vorbildlichkeit in unserem Falle eine völlig äußerliche und geistlose ware; indem nur das Formelle eines Aufenthalts in Aegypten auf beiden Seiten gleich, die näheren Verhältnisse aber, unter welchen das israelitische Volk und das Kind Jesus sich daselbst aufhielten, ganz verschiedene gewesen sind 17).

Wie die Rückkehr der Magier sich so lange verzieht, dass Herodes merken kann, sie haben nicht im Sinn, ihm Wort zu halten: erlässt er einen Mordbefehl gegen alle männlichen Kinder in und um Bethlehem, welche inner-

<sup>17)</sup> Diess weist gegen Olshausen (vgl. Hoffmann, S. 262 f.) Stev-Drl nach, in Bengel's Archiv, 7, 2, 425 f. 8, 3, 487.

halb der Altersklasse standen, in welche, nach den Angaben der Magier über die Zeit der Erscheinung des Sterns. auch der messianische Knabe gehören mußte (V. 16 - 18.). Ist nun auch ein so blindes Wüthen - da er leicht erfahren konnte, dass das so reich beschenkte Kind nicht mehr in Bethlehem zu finden war - der Gemithsverfassung des alten Herodes nicht so unangemessen, wie Schleiermachen meinte: so solite man doch jedenfalls erwarten, dass von einer so ganz besonders empörenden Blutthat auch andre Schriftsteller uns etwas berichten würden 8). Allein weder Josephus, welcher sehr ausführlich üler Herodes ist, noch die Rabbinen, die ihm sonst alles Ueble nachsagen, erwähnen dieses Befehls mit einem Worte Die letzteren setzen die Reise Jesu nach Aegypten zwar gleichfalls mit einer Mordscene in Verbindung; welche aber nicht von Herodes, sondern von dem König Jannaus veranstaltet worden sein, und nicht Kinder, sondern Rabbines betroffen haben soll 19). Dabei liegt aber eine Verwechselung des aus der christlichen Geschichte bekannten Voralls mit einer früheren Begebenheit zu Grunde, da Algander Jannäus schon 40 Jahre vor Christi Geburt starb Den herodischen Kindermord berührt nur der einzte Macrobius aus dem vierten Jahrhundert; doch such er is einer Stelle, welche dadurch alles Gewicht verliert, dass in ihr die aus Josephus bekannte Hinrichtung des Antipser, der so wenig mehr ein Kind war, dass er jereits mer Grauwerden klagte 20), mit dem von christlicher Seits berühmten Kindermorde vermischt ist 21). Maj man nin auch durch die

<sup>18)</sup> S. Schmidt, a. s. O., S. 156

<sup>19)</sup> Babylon. Sanhedr. f. 107, / bei Liehtvoot, S. 207. Vergl. Schöttern, 2, S. 533. Nach osephus, Antiq. 13, 13, 5. 14, 2. waren es Juden jedes Altes und Geschlechts, hauptsächlich Pharisäer.

<sup>20)</sup> Joseph. B. j. 1, 30, 5. /gl. Antiq. 17, 4, 1.

<sup>21)</sup> Macrob. Saturnal. 2, : Quum audisset (Augustus) inter

Erinnerung an die geringe Zahl von Knaben des bezeichneten Alters, welche in dem kleinen Bethlehem sich vorfinden mochten, das Auffallende jenes Stillschweigens zu vermindern suchen, und ferner bemerken, dass unter den vielen Gräuelthaten des Herodes diese That wie ein Tropfen im Meere verschwunden sei 22): so ist hiebei das specifisch Abscheuliche des Hinwürgens wenn auch nur weniger unschuldigen Kinder überschen, um dessen willen diese That, wenn sie wirklich vorgefallen war, schwerlich so ganz würde vergessen worden sein 23). - Auch hiezu wird wieder eine Prophetenstelle (Jerem. 31, 15.), als eine durch diesen Kindernord erfüllte Weissagung, angeführt (V. 17. 18.), welche sich ursprünglich auf etwas ganz Anderes, nämlich die Wegführung der Judäer nach Babylon, bezog, und in welcher an etwas in ferner Zukunft Liegendes auf leine Weise gedacht war.

Während sich nun das Jesuskind mit seinen Eltern in Aegypten unfhält, stirbt Herodes L., und Joseph wird durch einen Engel, der ihm im Traum erscheint, zur Rückkehr is die Heimath eingeladen; welche Rückkehr jedoch, wei auch Archelaus, des Herodes Nachfolger in Judäa, zu fürchten war, durch ein zweites Traumorakel näher dahin bestimmt wird, dass Joseph nach Nazaret in Galiläa, in das Gebiet des milderen Herodes Antipas, ziehen solle (V. 11—23) Wir hätten somit in diesem Abschnitte fünf außerorchntliche göttliche Veranstaltungen: nämlich einen ungewöhlichen Stern und vier Traumgesichte. Schon der Stern und das erste Traumgesicht hät-

pueros, quos in Syrta Herdes rex Judaeorum intra bimatum jussit interfici, filium quoqu ejus occisum, ait: melius est, Herodis porcum (m) esse quot filium (vior).

<sup>22)</sup> S. WETSTEIN, KUINÖL, OLSHAUEN z. d. St.; WINER, d. A. He-

<sup>23)</sup> FRITZSCHE, Comm. in Matth. 1.93 f.

ten, wie oben bemerkt, nicht nur ohne Schaden, sondern selbst mit Nutzen in Eins zusammengethan werden können: so dass entweder der Stern oder die Traumerscheinung gleich Anfangs die Magier von Jerusalem ab nach Bethlehem gewiesen hätte; wodurch das von Herodes verhängte Blutbad vielleicht wäre zu verhüten gewesen. Ein ganz entschiedener Ueberflus ist es nun aber, dass die. beiden letzten Weisungen im Traume nicht vereinigt sind; denn was dem Joseph bei der letzten gesagt wurde, dass er wegen des Archelaus nicht nach Bethlehem, sondern nach Nazaret ziehen solle, das konnte doch wohl einfacher schon bei der vorangegangenen hinzugesetzt werden. Eine solche, bis zur Verschwendung gehende Nichtachtung der lex parsimoniae in Bezug auf das Wunderbare muss man versucht sein, oher der menschlichen Meinung, als der göttlichen Vorsehung zuzuschreiben.

Den falschen Auslegungen A. T.licher Stellen in diesem Absehnitte setzt sofort die Bemerkung im letzten Verse die Krone auf, durch die Ansiedlung der Eltern Jesu in Nazaret sei die Weissagung der Propheten erfüllt worden: ött Nazwoodes xl. Thisteat. Denn will man sich nicht muthlos in das Dunkel flüchten durch die Annahme, dass dieses Orakel, welches sich mit denselben Worten im A. T. nicht findet, aus einem verloren gegangenen kanonischen 24) oder apokryphischen 25) Buche sei: so mus man den Evangelisten entweder einer höchst willkürlichen Bezeichnung zeihen, wenn er nach den Einen die A. T.lichen Vorhersagungen, dass der Messias verachtet sein werde, so ausgedrückt haben soll, er werde ein Nazaretaner, d. h. Bürger eines verachteten Städtchens, heißen 26); oder man muss ihn der gröbsten Entstellung des Sinnes und der ge-

<sup>24)</sup> Se Chrysostomus u. A.

<sup>25)</sup> S. GRATZ, Comm. zum Ev. Matth. 1, S. 115.

<sup>26)</sup> Kuinol, ad Matth. p. 44 f.

Г

waltsamsten Umformung der Worte beschuldigen, wenn er das Wort אפר gemeint haben soll, durch welches, wenn es anders im A. T. vom Messias vorkäme, dieser nur entweder als Nasiräer 27), was übrigens Jesus nie war, oder als Gekrönter 28), wie Joseph 1. Mos. 49, 26., keineswegs aber als ein in dem Städtchen Nazaret Aufwachsender, bezeichnet wäre. Endlich auch bei der wahrscheinlichsten Dentung dieser Stelle, welche die Auctorität der von Hieronymus befragten Judenchristen für sich hat — dass nämlich der Evangelist hier auf Jes. 11, 1. anspiele, wo der Messias שֵּלְי שְׁבֶּבֶּ (surculus Jesse) wie sonst שִּׁבְּי heißst عُنِّ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

## S. 35.

Versuche natürlicher Erklärungen für die Geschichte von den Magiern. Uebergang zur mythischen Auffassung.

Die vielen Anstöße zu vermeiden, welche der supranaturalistischen Erklärungsweise dieses Abschnittes bei jedem Schritte hemmend in den Weg treten, verlohnte es sich wohl, eine andere Auslegung zu versuchen, welche, ohne Einmischung von etwas Uebernatürlichem, Alles nach physischen und psychologischen Gesetzen zu erklären vermöchte; wie sie am besten Paulus gegeben hat.

Gleich der erste Anstofs: wie heidnische Magier aus dem fernen Orient etwas von einem zu gebärenden jüdischen König haben wissen können? wird dadurch weggeräumt, dass man jene Männer zu auswärtigen Juden macht. Allein, wie es scheint, ganz gegen den Sinn des

<sup>27)</sup> S. WETSTEIN z. d. St.

<sup>28)</sup> Schnechenburger, Beiträge zur Einleit, in das N. T. S. 42.

<sup>. 39)</sup> Gisselse, in den Studien u. Kritiken, 1831, 3, Heft, S. 588 f. und Faitzsche, S. 104. Vgl. Hieron. ad Jesai. 11, 1.

Kvangelisten. Denn indem dieser den Magiern die Frage in den Mund legt: πε έςιν ο τεχθείς βασιλεύς των Ιυδαίων; (V. 2.) so lässt er sie von den Juden sich unterschöiden; und was die Tendens der ganzen Erzählung betrifft, so scheint die kirchliche Ansicht nicht so Unrecht zu haben, wie Paulus meint, wenn sie den Besuch der Magier als das erste Bekanntwerden Christi unter den Heiden betrachtet. Indessen, wie schon bemerkt, ist dieser Anstols auch ohne jene Annahme su beseitigen. - Ferner ist nun der natürlichen Erklärung aufolge der eigentliche Reisezweck jener Männer nicht, den neugeborenen König zu sehen, und die Veranlassung ihres Zuges nicht der von ihnen beobachtete Stern; sondern sie reisen vielleicht in kaufmännischer Absicht nach Jerusalem, und nur weil sie da und dort im Lande von einem neugeborenen König sprechen hören, fällt ihnen eine, kürzlich bemerkte, himmlische Erscheinung ein, und sie wünschen, gelegentlich das besprochene Kind selbst zu sehen. Dadurch wird freilich das Anstölsige der Bedeutsamkeit, welche bei der gewöhnlichen Deutung der Erzählung die Astrologie bekommt, gemindert; doch nur auf Kosten der ungezwungenen Auslegung. Denn, wenn es auch anginge, aus μάγοις ohne Weiteres Kausleute zu machen, so kann doch bei dieser Reise ihr Zweck kein mercantilischer gewesen sein, da bei ihrer Ankunft in Jerusalem ihre erste Frage nach dem neugeborenen Judenkönig ist, und sie sofort als Grund dieser Frage den im Morgenlande gesehenen Stern, als veranlasst durch diesen ihre jetzige Reise, und als Zweck derselben die dem Neugeborenen darzubringende Huldigung angeben (V. 2.: πε έςιν — είδομεν γάο — καὶ ήλθομεν πους χυνήσαι —.

Der αςηρ wird von dieser Erklärungsweise entweder zum natürlichen Meteor gemacht; oder zum Kometen 1);

<sup>1)</sup> Beides s. bei Humöl z. d. Stelle.

oder zu einer Constellation, d. h. einer Conjunction mehrerer Planeten, welcher, von KEPLER aufgestellten, Ansicht neuerlich mehrere Astronomen und Theologen beigetreten sind 2). Die Hauptfrage ist hiebei, ob das im Text angegebene Voranlaufen des  $\alpha_{570}$ , nebst seinem Stillestehen über einem Hause, bei dieser Ansicht von demselben leichter erklärlich werde? [Von den beiden ersteren Auffassungsweisen ist schon oben in dieser Beziehung die Rede gewesen. Bei der Fassung des  $\alpha_S \hat{\eta_Q}$  als Constellation wird das  $\alpha_{QQ-}$ άγειν (V. 9) entweder von dem Auseinandertreten der bis dahin beisammen gestandenen Planeten gedeutet 5): allein im Texte ist von keinem Auseinandergehen der Theile der Erscheinung, sondern von einem Vorwärtsgehen der ganzen Erscheinung die Rede; oder man nimmt das Stskind'sche Plusquamperfectum zu Hülfe, und stellt sich vor, die Constellation, welche die Magier in dem Thale zwischen Jerusalem und Bethlehem nicht haben sehen können, habe sich ihnen bei der Annäherung zu Bethlehem mit Einemmale wieder gezeigt, und zwar über dem Wohnorte des Kindes stehend 4). Denn das ἐπάνω ε ην τὸ παιδίον (V.9.) soll nur überhaupt den Wohnort, nicht das Wohnhaus des Kindes und seiner Eltern bedeuten. Wir geben diels zu; aber indem der Evangelist gleich folgen lässt: καὶ εἰζελθόντες εἰς την οἰκίαν, so wird eben hiedurch der Wohnort näher als das Wohnhaus bestimmt; so dass diese Erklärung nur aus dem vergeblichen Bestreben entstanden sich zeigt, das Wunderbare in der evangelischen Erzählung zu mindern. - Das Merkwürdigste bei der Deutung des  $\alpha \zeta \dot{\gamma} \rho$  auf eine Constellation ist nun aber, dass man

Kepler, in mehreren Abhandlungen; Müszen, der Stern der Weisen; IDELER, Handbuch der mathemat. und techn. Chronologie, 2. Bd. S. 399 ff.

<sup>3)</sup> S. bei Olshausen, S. 67.

<sup>4)</sup> Paulus a. a. O. S. 202. 221.

durch dieselbe einen festen Punkt in der beglaubigten Geschichte gefunden zu haben meint, an welchen man die Erzählung des Matthäus anknöpfen könne. Nach KEPLER's, von IDELER berichtigter Berechnung nämlich fand drei Jahre vor Herodes Tode, a. U. 747, eine Conjunction des Jupiter und Saturn im Zeiehen der Fische statt, und diese, wie sie in jenem von den Astrologen auf Palästina bezogenen Zeichen auf dieselbe Weise beiläufig alle 800 Jahre wiederkehrt, batte nach des Juden Abarbanel (um 1463) Berechnung auch drei Jahre vor der Geburt des Moses stattgefunden: so dass sich gar wohl an diese Constellation su Herodes Zeit Erwartungen des zweiten großen Retters der Nation anknüpfen, und babylonische Juden zur Nachfrage veranlassen konnten. Dass nun aber der von Matthäus erwähnte Stern eben jene Planetenconjunction gewesen sei, wird durch die gleiche Unsicherheit sowohl des Geburtsjahrs Jesu, als des Alters jener astrologischen Berechnung höchst precär; und da überdies Züge der evangelischen Erzählung, wie das moonyev und egn, nicht dazu passen: so sind wir, sobald sich irgend ein anderes Datum zeigt, welches unsrer Erzählung bei Matthäus ähnlicher sieht, als diese Constellation, eben damit berechtigt, jenes und nicht diese als die Grundlage derselben vorauszusetzen.

Die Anstöße wegen der falsch gedeuteten A. T.lichen Stellen werden auf diesem Standpunkte dadurch entfernt, daß eine falsche Auslegung von Seiten der N. T.lichen Schriftsteller geradezu in Abrede gezogen wird. Die Weissagung des Micha soll eben nur das Synedrium auf den Messias und sein Geborenwerden in Bethlehem gedeutet, Matthäus aber diese Deutung mit keinem Worte gebilligt haben. Allein, da Matthäus weiter erzählt, wie der Erfolg der Auslegung des Synedriums entsprochen habe: so ist darin eine thatsächliche Billigung dieser Auslegung enthalten. In Betreff der Stelle aus Hosea stimmen Paulus

und Strudel, ') in einer seltsamen Auskunft zusammen. Nur abwehren wolle Matthäus durch Anführung derselben den Anstoß, welchen palästinische Juden daran nehmen konnten, dass der Messias das heilige Land einst verlassen habe; indem er darauf aufmerkeam mache, dafs auch jener Erstgeborene Gottes in anderem Sinne (das jüdische Volk) aus Aegypten geholt worden sei, wesswegen sich Niemand daran stofsen dürfe, dass auch bei diesem Sohne Gottes (dem Messias) eine solche Reise in das unheilige Ausland stattgefunden. Allein von einem solchen bloß negativen, abwehrenden Zwecke der angeführten A. T.lichen Weissagung ist in der ganzen Stelle keine Spur 6); vielmehr haben diese Anführungen durchaus die positive Absicht, die Messianität Jesu dedurch zu begründen, dass messianische Weissagungen als an ihm in Erfüllung gegangen nachgewiesen werden. - Daß ebenso vergeblich in Bezug auf die beiden andern in unserem Abschnitte citirten Weissagungen das πληρωθήναι zur bloßen Analogie und Anwendbarkeit zu verflüchtigen gesucht werde, bedarf keiner weitern Ausführung.

Die mehrfachen Weisungen endlich, welche die Personen unserer Erzählung durch Traumerscheinungen bekommen, werden auf dem gegenwärtigen Standpunkte sämmtlich psychologisch aus vorangegangenen Erkundigungen und Gedanken der Wachenden erklärt. Dies scheint zwar bei der letzten Erscheinung dieser Art, V. 22., durch den Text selbst an die Hand gegeben, indem es hier heisst, Joseph habe gehört, dass Archelaus Herr von Judäa geworden sei, und habe sich daher gefürchtet, dorthin zu gehen; hierauf erst sei ihm eine hö-

<sup>5)</sup> BENGEL'S Archiv, 7, 2, S. 424.

<sup>6)</sup> Später knüpften sich zwar an diese ägyptische Reise Jesu jüdische Lästerungen, aber ganz anderer Art, von welchen im folgenden Kapitel die Rede werden wird.

here Weisung im Traume zugekommen. Dennoch ist auch hier, wenn man genauer zusieht, das im Traume Mitgetheilte etwas Neues und nicht aus dem Wachen herübergenommen; nämlich zur das Negative, daß wegen des Archelaus eine Niederlassung in Bethlehem nicht wohl rathsam sei, war dem Joseph im Wachen gegeben: das Positive, daß er nach Nazaret ziehen solle, wird erst im Traum hinzugefügt. Bei den übrigen Traumerscheinungen unseres Abschnittes aber ist es geradezu Interpolation des Textes, wenn man sie auf die bezeichnete Weise erklären will. Denn sowohl daß Herodes dem Kinde nach dem Leben trachte, als, daß er nun gestorben sei, läßst der Text dem Joseph erst durch den Traum bekannt werden; so wie auch die Magier kein Mißstrauen gegen Herodes haben, bis der Traum sie vor ihm warnt.

Wenn hienach die Auffassung der Matth. 2. erzählten Vorgänge als natürlicher dem Sinne des Berichts entschieden zuwider ist; in ihrem ursprünglichen Sinne genommen aber die evangelische Erzählung bis zum Abenteuerlichen Uebernatürliches, und Unwahrscheinliches bis sum Unmöglichen enthält: so muss man sum Zweisel an dem historischen Charakter der Erzählung, und zu der Vermuthung geführt werden, dass wir hier etwas Mythisches vor uns haben. Von dieser Auffassungsweise sind aber auch hier die ersten Versuche so ungeschickt ausgefallen, dass sie über die Sphäre der natürlichen Erklärung, welche sie übersliegen wollten, in der That nicht hinausgekommen sind. Arabische Kaufleute - meint z. B. KRUG - welche zufällig nach Bethlehem kamen, lernten Jesu Eltern als bedürftige Fremde kennen (nach Matthäus sind Jesu Eltern in Bethlehem nicht fremd), beschenkten sie, wünschten ihnen viel Gutes für ihr Kind, und reisten weiter. Wie Jesus später als Messias sieh geltend machte, erinnerte man sich jener Begebenheit, und schmückte sie mit Stern, Traumerscheinung und glaubiger Huldigung aus. Auch die Erzählungen von der Flucht nach Aegypten und dem Bethlehemitischen Kindermorde schlossen sich an, weil man eine Wirkung jenes Vorfalls auf den Herodes voraussetzte, der vielleicht um jene Zeit aus andern Ursachen in Bethlehem einige Familien umbringen ließ, wie auch Jesus vielleicht später zu andern Zwecken in Aegypten war 7).

Bei dieser, wie bei der reinnatürlichen Erklärungsart. bleiben also die Thatsachen der Ankunft einiger Morgenländer, der Flucht nach Aegypten und der Blutscene in Bethlehem stehen; entkleidet jedoch von dem wunderhaften Schmucke, welcher sie in der evangelischen Erzählung umgibt. So sollen nun diese Ereignisse begreiflich sein, und gar wohl sich haben zutragen können. In der That aber werden sie dadurch unbegreislicher, als selbst bei der orthodoxen Erklärungsart. Denn mit dem übernatürlichen Schmucke ist jenen Thatsachen zugleich alles Motivirende genommen, und sie schweben völlig in der Luft. Wie die Orientalen in ein Verhältniss zu Jesu Eltern und dem Kinde kommen, ist in der Erzählung des Matthäus vollständig motivirt: bei der zuletzt ausgeführten Erklärungsweise aber bleibt es ein wunderlicher Zufall. Blutbad zu Bethlehem hat in der evangelischen Geschichte seine bestimmte Veranlassung: hier aber begreift man nicht, wie Herodes dazu gekommen sein soll, es zu veranstalten, und ebenso steht die Reise Jesu nach Aegypten, so dringend begründet bei Matthäus, bei dieser Ansicht ganz unerklärlich da. Man kann zwar sagen: diese Begebenheiten werden in der Wirklichkeit ihre hinreichen-

<sup>7)</sup> Ueber formelle oder genetische Erklärungsart der Wunder. In Henne's Museum, 1, 3, 399 ff. Achnliche Ausführungen s. in der Abh. über die beiden ersten Rapitel des Matthäus u. Lukas, in Henne's Magazin, 5, 1, 171 ff., und bei Matthaus, Religionsgl. der Apostel, 2, S. 422 ff.

er den Veranlassungen gehabt hitben; nur dass Matthäus diesen natürlichen Zusammenhang verschwiegen, und einen andern, wunderhaften, an die Stelle gesetzt hat. Allein der Schriftsteller oder die Sage, wenn sie Begebenheiten mit ganz falschen Motiven und Nebenumständen zu umgeben im Stande sind: so vermögen sie auch die Begebenheiten selbst zu erdichten; und diess wird um so wahrscheinlicher, je klarer sich nachweisen läset, wie die Sage. anch ohne dass irgend etwas dergleichen wirklich vorgefallen war, ein Interesse haben konnte, es als so vorgefalien darzustellen.

70

t la

ð

١

Das Letztere gilt auch gegen den Versuch, welchen neuestens selbst die supranaturalistische Ansicht gemacht hat, sich mit unserer Erzählung auf einen ähnlichen Fuss zu stellen. Bei einem Berichte wie dieser, meint NEANDER, müsse man den Kern der Thatsache aon den einzelnen Umständen wohl unterscheiden, und nicht für Alles denselben Grad von Gewissheit verlangen. Dass die Magier vermittelst ihrer astrologischen Forschungen zur Ahnung des in Judäa geborenen Erlöbers gelangten, und desshalb nach Jerusalem reisten, um demselben zu huldigen, das ist nach ihm das einzig Wesentliche und Sichere an der Sache; wie sie nun aber, in Jerusalem angelangt, erfuhren. das Kind in Bethlehem geboren worden, ob durch Herodes selbst, oder auf anderem Wege: darüber will NEANDER die Wahrheit der Nachrichten des Matthäus nicht mit gleicher Sicherheit verbürgen; auch mache es für die Hauptsache nichts aus. In dem kleinen Bethlehem konnten sie dann durch manche Fügungen der Vorsehung im gewöhnlichen Gange der Dinge, z. B. durch Zusammentreffen mit jenen Hirten, oder andern Frommen, die an dem großen Ereigniß Theil genommen hatten, der Geburtsstätte des Kindes zugeführt werden; im Hause angekommen aber die Sache so darstellen, wie sie ihnen von ihrem subjectiven Gesichtspunkte aus bei'm Aufblick an den gestirnten Himmel erschien. Die Flucht nach Aegypten und den herodischen Kindermord lässt Neander als historisch stehen 3). Diese Ansicht von der Erzählung hat von den Austößen in derselben eigentlich nur das schwerste Stück, das Vorangehen und Stehenbleiben des Sternes, über Bord geworfen: die übrigen Schwierigkeiten bleiben. Dennoch hat sie auch so schon das unbedingte Vertrauen auf die Trene des Evangelisten aufgegeben, und Unhistorisches in seinem Berichte anerkannt. Fragt sich nun, wie weit dieses Unhistorische gehe, und von welcher Art es sei: ob um einen geschichtlichen, oder einen bloss in Gedanken bestehenden Kern angeschossen? so zeigt sich leicht, dass das wenige und unbestimmte Geschichtliche, welches eine minder nachsichtsvolle Kritik als die Neander'sche übrig lassen kann, sich weit weniger eignete, unsere Erzählung hervorzubringen, als der sehr bestimmte Kreis von Vorstellungen und Vorbildern, welcher sofort entwickelt werden soll.

## S. 36.

Die Erzählung von den Magiern und was damit zusammenhängt, rein mythisch.

In naiver Weise haben mehrere Kirchenväter auf den wahren Schlüssel der Erzählung von den Magiern und ihrem Sterne hingewiesen, indem sie, um zu erklären, woher jene heidnischen Astrologen von einem Stern des Messias haben wissen können, die Vermuthung aufstellten, sie mögen wohl aus den Weissagungen des heidnischen Propheten Bileam, dessen Orakel von dem aus Jakob aufgehenden Sterne auch bei Moses sich finde, geschöpft haben 1). Mit richtiger Einsicht hat daher K.

<sup>8)</sup> L. J. Ch., S. 29 ff.

<sup>1)</sup> Orig. c. Cels. 1, 60. Ebenso Auctor op. imperf. in Matth. bei Fabric. Cod. Pseudepigr. V. T. p. 807 ff.

Ch. L. Schnidt an der Paulus'schen Auslegung dieses Abschnittes besonders diess getadelt, dass sie keine Rücksicht auf den Stern nehme, welcher sich, nach jüdischer Erwartung, bei der Erscheinung des Messias zeigen sollte. Und doch, setzt er hinsu, ist in keinem Andern Heil, ist auch kein andrer Name da, wodurch dieser Erzählung könnte geholfen werden 3). Nämlich die Weisagung Bileams 4. Mos. 24, 17. von einem Stern aus Jakob war allerdings die Veranlassung - freilich nicht, wie die Kirchenväter glaubten, dass wirklich damals Magier einen erschienenen Stern für den des Messias erkannten, und defshalb nach Jerusalem reisten: wohl aber, dass die Sage bei Jesu Geburt einen Stern erscheinen und von Astrologen als den des Messias erkannt werden liefs. Die dem Bileam in den Mund gelegte Weissagung bezog sich ursprünglich auf irgend einen glücklichen und siegreichen israelitischen Regenten; sie scheint aber frühzeltig eine messianische Deutung erhalten zu baben. auch die Uebersetzung des Targam Onkelos: surget rex ex Jacobo, et Messias (unctus) ungetur ex Israele, nichts beweisen, da hier das unctus als Parallele des rex vielleicht auch einen gewöhnlichen König bedeuten könnte: se haben doch nach Aben Esra's Zeugniss 3) und den von WETSTEIN und Schöttgen angeführten Stellen manche Rabbinen die Weissagung auf den Messias bezogen. der Name Bar Cochba, welchen der bekannte Pseudomessias unter Hadrian führte, war mit Rücksicht auf die messianisch gedeutete Weissagung des Bileam gewählt.

Ihrem ursprüfiglichen Sinne nach spricht zwar die bezeichnete Stelle von keinem wirklichen Sterne, sondern vergleicht nur den zu erwartenden Fürsten Israels mit ei-

<sup>2)</sup> Schmidt's Bibliothek, 3, 1, S. 130.

<sup>3)</sup> In loc. Num. (bei Schöttern, horae, 2, S. 152): Multi inter- pretuti sunt haeç de Messia.

nem solchen, und so wird sie auch noch von dem angeführten Targum ausgelegt; bald aber machte der steigende Glaube an Astrologie, vermöge dessen man jede merkwürdige Begebenheit durch siderische Veränderungen angezeigt sich dachte, dass man den Spruch des Bileam nicht mehr bildlich, sondern eigentlich von einem Stern verstand, der zur Zeit des Messias am Himmel erscheinen sollte. Was die Verbreitung des astrologischen Glaubens um die Zeit Jesu betrifft, so glaubte man z. B. die känftige Größe des Mithridates durch einen, in den Jahren seiner Geburt und seines Regierungsantritts erschienenen Kometen vorbedeutet 1), und ein bald nach J. Casars Tode beobachteter Komet wurde in genaue Beziehung zu diesem Ereigniss gesetzt 5). Dass diese Vorstellungsweise auch auf die Juden von Einfluss war, erhellt daraus, dass wenigstens spätere jüdische Schriften zur Zeit von Abrahams Geburt einen ausgezeichneten Stern erscheinen lassen 6). Von hier aus ergab es sich leicht, auch die Geburt des Messias durch einen Stern verkündet sich zu denken; zumal ein solcher in dem messianisch gedeuteten Bileamsorakel hereit lag. Wirklich machten die Juden diese Combination; denn rabbinische Vorstellung ist es wenigstens, dass zur Zeit der Geburt des Messias ein Stern im Osten erscheinen und längere Zeit sichtbar sein werde 7). Wie mit dieser einfacheren jüdischen Vorstel-

<sup>4)</sup> Justin. Hist. 37, 2.

<sup>5)</sup> Sueton. Jul. Caes. 88.

<sup>6)</sup> Jalkut Rubeni, f. 32, 3 (bei Wetteren): qua hora natus est Abrahamus, pater noster, super quem sit pax, stetit quoddam sidus in oriente et deglutivit quatuor astra, quae erant in quatuor coelt plagis. Nach einer arabischen Schrift, Maallem hetitelt, wird dieser die Geburt Abrahams vorbedeutende Stern von Nimrod im Traum gesehen. Fabric. Cod. pseudepigr. V. T. 1, S. 345.

<sup>7)</sup> Testamentum XII Patriarcharum, test. Levi, 18 (FABRIC. Cod.

lung, dass zur Zeit des Messias überhaupt ein Stern erscheinen werde, unsere Erzählung im Matthäus verwandt ist: so mit jenen übertreibenden Schilderungen des zu Abrahams Zeiten erschienenen Gestirns die apokryphischen Beschreibungen des Sternes, der Jesu Geburt verkündigt haben sollte 8). Offenbar also verhält es sich mit dem bei Jesu Geburt nach Matthäus erschienenen Sterne so, wie schon K. Ch. L. Schmidt 9), mit welchem neuestens auch Fritzsche und de Wette übereinstimmen, es dargestellt Wie Sterne überhaupt immer die Vorläufer großer Begebenheiten sind: so, dachten die Juden zur Zeit Jesu, müsse nach 4. Mos. 24, 17. auch des Messias Geburt durch einen Stern voraus verkündigt werden. Die neuen Christen aus den Juden aber konnten ihren Glauben an Jesum als den Messias vor sich und Andern nur dadurch rechtfertigen und begrunden, das sie alle Attribute, welche die jüdische Zeitvorstellung dem Messias lich, an ihrem Jesus als verwirklicht nachzuweisen sich bemühten; was um so argloser und unwidersprochener geschehen konnte, je weiter man sich von dem Zeitalter Jesu entfernte, und je mehr namentlich die Geschichte seiner

pseud. V. T. p. 584 f.): και ἀνατελεῖ ἄςρον αὐτᾶ (des messianischen ἱερευς καινός) ἐν ἐρανῷ, — φωτίζον φῶς γνωσεως κ. τ. λ. Pesikta Sotarta f. 48, 1 (bei Schöttern 2, 8. 531): Et prodibit stella ab oriente, quae est stella Messiae, et in oriente versabitur dies XV. Vergl. Sohar Genes. f. 74. bei Schöttern 2, 524, und einige andere Stellen, welche Idelen nachweist im Handbuch der Chronologie, 2. Bd. S. 409, Anm. 1. und Bertwoldt, Christologia Judaeor. §. 14.

<sup>8)</sup> Vergl. mit den Anm. 7. angeführten Stellen Protevang. Jac. cap. 21: εἰδομεν ἀξέρα παμμεγέθη, λάμψαντα ἐν τοῖς ἄξροις τώτοις καὶ ἀμβλύνοντα αὐτὰς τὰ φαίνειν. Noch mehr tibertrieben in Ignat. ep. ad Ephes. 19. S. die Sammlung hiehergehöriger Stellen bei Тино, cod. apocr. 1, S. 390 f.

<sup>9)</sup> Exeg. Beiträge 1, S. 159 ff.

Kindheit im Dunkel lag. Daher zweiselte man bald genug nicht mehr, dass nicht auch die erwartete Erscheinung eines Sterns bei Jesu Geburt wirklich zugetroffen sei 10). Dass aber diese Erscheinung von orientalischen Magiern gesehen worden, dieser Zug ergab sich, den Stern einmal vorausgesetzt, von selbst; denn theils konnte die Bedeutung desselben Niemand besser verstehen als Astrologen, und für des Vaterlend dieser Kenntnisse galt der Orient: theils musste es angemessen scheinen, den messianischen Stern, welchen der alte Magier Bileam im sieiste geschaut hatte, nunmehr leiblich gleichfalls von Magiern gesehen werden zu lassen.

Indessen hängt dies, so wie ohnehin das, dass die Magier eine Reise nach Judäa unternehmen, und dem messianischen Kinde köstliche Geschenke bringen, noch mit andern A. T.lichen Stellen zusammen. In der Schilderung der besseren Zukunft, welche Jesaias Kap. 60. gibt, wird namentlich auch diess hervorgehoben, dass in jener Zeit die entserntesten Völker und Könige zur Verehrung lehova's nach Jerusalem kommen, und Gold und Weihrauch und allerlei angenehme Gaben darbringen werden 11). Wenn in dieser Stelle nur von der messianischen Zeit die Rede ist, ein messianisches Subject aber fehlt: so wird Ps. 72. von einem Könige, von dem es heisst, man werde ihn fürchten so lange Mond und Sonne währen, zu seiner Zeit werde Gerechtigkeit blüben, und alle Völker ihn preisen, also von einem leicht messianisch zu fassen-

<sup>10)</sup> Farrzsone, in der Ueberschrift von Hap. 2: Etiam stella, quam judatea disciplina sub Messiae natales visum iri dicit, quo Jesus nascebatur tempore exorta est.

<sup>11)</sup> Wie es Matth. 2, 11. von den Magiern heisst: προσήγημαν αὐτῷ — χρυσόν και λίβανον: 80 Jes. 60, 6 (LXX): τζεκα, τρορόντες χρυσόον, καὶ λίβανον οἴσκα. Das dritte Geschenk, welches bei Matth. in σμύρνα besteht, ist bei Jes. λίβος τίμιος.

den Subjecte, gerade wie Jes. 60. gesagt, dass ibm fremde Könige Gold und andere Geschenke bringen werden (V. 10. 15.). Dazu kommt, dass in jener Prophetenstelle das Wallfahrten fremder Völker nach Jerusalem mit einem über dieser Stadt aufgegangenen Lichte in Verbindung gesetzt ist 12), welches an den Stern des Bileam erinnern konnte. Was war daher natürlicher, da man auf der einen Seite Bileams messianischen Stern aus Jakob, su dessen Beobachtung sternkundige Magier am geeignetsten waren, auf der andern ein über Jerusalem aufgegangenes Licht hatte, zu welchem ferne Völker, Geschenke bringend, wandeln sollten, - als Beides zu combiniren und zu sagen: des über Jerusalem aufgegangenen Sterns wegen kamen fernher Astrologen mit Geschenken für den durch den Stern angedeuteten Messias? Hatte man aber einmal einen Stern und um seinetwillen fernher ziehende Reisende: so liess man lieber auch vollends diesen Stern den unmittelbaren Führer ihrer Reise sein, ihnen auf ibrem Zuge voranleuchten. Diese Vorstellung war im Alterthum sehr gewöhnlich: dem Aeneas bezeichnete nach Virgil eine stella facem ducens vorbedeutend den Weg von Troja in das Abendland 18); den Thrasybul und Timoleon führten himmlische Feuer, und auch dem Abraham sollte ein Stern den Weg zum Moria gezeigt haben 18). Zudem schien in der Prophetenstelle selbst das Himmelslicht mit der Wanderung der Geschenkebringenden als Leiter ihres Zugs in Verbindung gesetzt zu sein; wenigstens konnte der zunächst bildliche Ausdruck, Völker und Könige werden in dem, über Jerusalem anf-

<sup>13)</sup> Acneid. 2, 693 ff.

<sup>14)</sup> Nachgewiesen bei Warstaus z. d. St.

gegangenen Lichte wandeln, später leicht in rabbinischem Geiste eigentlich verstanden werden. Dass der Stern die Magier nicht geradezu nach Bethlehem führt, wo Jesus sich befand, sondern sie erst nach Jerusalem sich wenden, könnte einestheils in der Prophetenstelle seinen Grund haben, welche das aufgehende Licht und die Geschenkebringenden auf Jerusalem bezieht; der Hauptgrund ist jedoch, dass zu Jerusalem Herodes zu finden war. Was eignete sich nämlich mehr zur Veranlassung des herodischen Mordbefehls, als die Aufsehen erregende Nachricht der Magier, den Stern des großen Judenkönigs gesehen zu haben?

Einen Mordbefehl von Herodes gegen Jesum ergehen su lassen, lag aber im Interesse der urchristlichen Sage. Durch Merdanschläge und Aussetzungen hat von jeher die Sage die Kindheit großer Männer verherrlicht: je größer die Gefahr, welche über ihnen schwebte, deste höher scheint ihr Werth zu steigen; je unerwarteter ihre Rettung erfolgt, deste deutlicher zeigt sich, wie viel dem Himmel an ihnen gelegen war. Daher finden wir in den Kindheitsgeschichten des Cyrus bei Herodot, des Romulus bei Livius 15), selbst noch später in der des Augustus bei Sueton 16), diesen Zug, und auch die hebräische Sage hat ihn bei Moses nicht vergessen. Die Erzählung 2 Mos. 1. 2. 17) ist der unsrigen besonders darin genau verwandt,

<sup>15)</sup> Herod. 1, 108 ff. Liv. 1, 4.

<sup>16)</sup> Octav. 94: — ante paucos quam nasceretur menses prodigium Romae factum publice, quo denuntiabatur, regem populi Romani naturam parturire; Senatum exterritum, censuisse, ve quis illo anno genitus educaretur; eos, qui gravidas uxores haberent, quod ad se quisque spem traherei, curasse, ne Senatusconsultum ad aerarium deferretur.

<sup>17)</sup> Mit der wunderbaren Errettung des Moses hatte schon Baura (über das Mythische in der früheren Lebensper. des Moses, im n. theol. Journal, 13, 3) die des Cyrus und Romulus verglichen; die Vergleichung des bethlehemitischen Kinder-

dass der Mordbeschl beidemale nicht bloss speciell auf Moses oder Jesus, sondern allgemein auf eine gewisse Klasse von Kindern: dort alle männlichen, neugeborenen, hier auf alle von und unter swei Jahren, sich besieht. Freilich nach der Erzählung des Exodus ist der Mordbefehl ganz ohne Rücksicht auf den Moses gegeben, von dessen Geburt Pharao nichts ahnt, und der also nar zufällig durch jenen Befehl mit gefährdet wird; aber diese Darstellung war der Tradition im hebräischen Volke nicht absichtsvoll genug, und sie hat daher schon bei Josephus eine Wendung erhalten, durch welche sie den Sagen von Cyrus und Augustus, aber auch der Erzählung des Mattbäus, bedeutend ähnlicher wurde: die nämlich, daß eine Eröffnung seiner Schriftdeuter (wie bei Herodot der Traumdeuter und bei Matthäus der Sterndeuter), es werde ein Kind geboren werden, das den Israeliten aufhelfen, die Aegypter aber demüthigen würde, den Pharao zu jenem Mordbefehl veranlasst habe 18). Wie den Gesetzgeber, so liefs die Sage bald auch den Stammvater der Nation, kaum geboren, durch den Mordanschlag eines argwöhnischen Tyrannen in Lebensgefahr gerathen. Wie dem Moses Pharao als Feind und Unterdrücker entgegenstand, so wurde dem Abraham Nimrod in der gleichen Rolle gegenübergestellt. Diesem sagten seine Weisen, darch einen ansgezeichneten Stern aufmerksam gemacht, dals dem Tharah ein Sohn geboren sei, von welchem ein ge-

mordes stigte ne Werre hinzu, Britik der mos. Geschichte, S. 176.

<sup>18)</sup> Joseph. Antiq. 2, 9, 2: τῶν ἱερογραμματέων τις — ἀγγέλλει τιῦ βασιλεῖ, τεχθήσεσθαί τινα κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν τοῖς Ἰσραηλίταις, ὃ; ταπεινώσει μὲν τὴν Αἰγωπτίων ἡγεμονίαν, αὖξήσει δὲ τὰς Ἰσραηλίτας τραφείς, ἀρετῆ δὲ πάντας ὑπερβαλεῖ, καὶ δόξαν ἀείμνηςον κτήσεται. Δείσας δὲ ὁ βασιλεύς, κατὰ γνώμιν τὴν ἐκείνα κελεύει πῶν τὸ γεννηβέν ἄρσεν ὑπὸ τῶν Ἰσραηλιτῶν εἰς τὸν ποταμὸν ἔπτῶντως διαφθείρει.

waltiges Volk abstammen werde; worauf er ebenfalls einen Mordbefehl ergehen lüset, welchem jedoch Abraham glücklich entgeht 19). Was Wunder, dass man nun, wie dem Stammvater und dem Gesetzgeber, so auch dem Wiederhersteller der Nation, dem Messias, einen andern Nimrod und Pharao in der Person des Herodes entgegenstellte, diesem durch Weise seine Geburt verkündigen, ihn dem Neugebornen nach dem Leben trachten, diesen aber seinen Nachstellungen glücklich entkommen liess? Hat ja dochadie apokryphische Legende sich bewogen gefunden, auch in der Geschichte des Vorläufers diesen Zug in ibrer Weise nachzubilden: auch er soll durch den herodischen Mordbefehl in Gefahr gekommen, aus dieser durch das Wunder eines für ihn und seine Mutter sich öffnenden Berges gerettet, sein Vater aber, weil er den Aufenthaltsort des Knaben nicht anseigen wollte, ermordet worden

Die Art, wie Jesus den Nachstellungen des Herodes entgeht, ist eine andere, als wie nach der mosaischen Geschichte Moses und nach der jüdischen Sage Abraham den gegen sie ergangenen Mordbefehlen; nämlich durch eine Flucht aus dem Lande, nach Aegypten. Eine Flucht außer Landes kommt zwar auch im Leben des Moses vor, aber nicht in der Geschichte seiner Kindheit, sondern nachdem er als Mann den Aegypter erschlagen, als Pharao ihm deshalb nach dem Leben trachtet, flüch-

<sup>19)</sup> Jalkut Rubeni (Fortsetzung der Anm. 6. angeführten Stelle):
dixerunt sapientes Nimrodi: natus est Tharae filius hac ipsa hora, ex quo egressurus est populus, qui haereditabit
praesens et futurum seculum; si tibi placuerit, detur patri
ipsius domus argento auroque plena, et occidat ipsum.
Vergl. such die Stelle des arabischen Buchs, bei Fasac.
Cod. pseudepigr. s. a. O.

<sup>20)</sup> Protev. Jacobi c. 22 f.

tet er sich nach Midian (2. Mos. 2, 15.). Dass auf diese Flucht des ersten Goël bei der des zweiten Rücksicht genommen ist, zeigt unser Text selbst ausdrücklich an, indem er dem Engel, welcher den Joseph zur Rückkehr aus Aegypten nach Palästina ermuntert, dieselben Worte in den Mund legt, mit welchen dort die Rückkehr aus Midian nach Aegypten motivirt ist 21). Dass nun aber Jesus gerade nach Aegypten gestüchtet wird, diess erklärt sich wohl am einfachsten so. Da der junge Messias nicht, wie Moses, aus Aegypten zu fliehen hatte, so kehrte man, um doch die bedeutsame Oertlichkeit Aegyptens, dieser alten Zufluchtsstätte der Erzyäter, nicht zu verlieren, das Verhältnis um, und liefs ihn nach Aegypten sich begeben, welches überdiels der Nachbarschaft wegen das geeignetste Asyl für einen aus Judäa Fliehenden war. ger brauchbar zur Erklärung dieses Zuges ist die Prophetenstelle, welche unser Evangelist aus Hosea 11, 1. auführt: έξ Αἰγύπτε ἐχάλεσα τον νίον με. Denn dass diese Stelle von den Juden auf den Messias bezogen worden wäre, dafür sind die unmittelbaren Belege sehr unsicher 25); ob es schon bei Vergleichung von Stellen wie Ps. 2, 7., wo das בני אחת auf den Messias bezogen wurde, nicht andenkbar erscheinen kann, daß man auch dem לָבֶנֶי bei Hosea eine messianische Beziehung gegeben hätte.

#### Matth. 2, 20:

βάδιζε, απελθε εἰς Αίγυπτον τεθνήμασι γὰρ πάντες οἰ ζητῶντές σε τὴν ψυχήν. έγερθείς — πορεύα είς γῆν Ἰαραήλ τεθνήκατα γάρ οἱ ζητώντε; τὴν ψυχήν τῶ παιδία.

Wobei zu bemerken ist, dass nur aus der Berücksichtigung der A. T. lichen Stelle der in die evangelische eigentlich nicht passende Plural sich erklärt. S. WINER, N. T. Gramm. S. 149. — Ferner vergl. 2. Mos. a. a. O. V. 20. mit Matth. V. 14 u. 21.

<sup>21) 2.</sup> Mos. 4, 19 LXX:

<sup>22)</sup> S. z. B. Schöffen, horae, 2, p. 209.

Diese mythische Ableitung der Erzählung hat man neuestens besonders von zwei Seiten beanstandet. Für's Erste, wenn es das Orakel des Bileam ist, aus welchem die Geschichte von dem Sterne erwuchs: warum - fragt man - weist Matthäus, der so gerne im Leben Jesu die Erfüllung A. T.licher Weissagungen zeigt, mit keinem Worte darauf zurück? 23) Darum nicht, weil er selbst es nicht ist, der aus der A. T.lichen Stelle diese Geachichte herausgesponnen hat; er bekam die bereits gebildete von Andern, welche ihm jene Wurzel derselben nicht mitüberliefert hatten. Daher, weil ihm manche Erzählung ehne den zu ihr gehörigen Schlüssel übergeben war. kommt es, dass er bisweilen sogar falsche Schlüssel veraucht, wie in unserer Erzählung an dem Kindermorde die ganz falschgegriffene Stelle von dem Weinen der Rahel 24). - Der andere Einwand ist: wie doch die Gemeinden der Judenchristen, aus welchen der augebliche Mythus hervorgegangen sein musste, den Heiden eine so große Bedeutung haben beilegen können, wie ihnen in den Personen der Magier beigelegt werde 25)? Als ob nicht schon die Propheten in den angeführten Stellen den Heiden diese Bedeutung ertheilt hätten; eine Bedeutung, welche aber näher ein Huldigen, sich unterwürfig Bezeigen derselben gegen den Messias war, wie es, so ganz abgesehen noch von den näheren Bedingungen ihres Eintritts in sein Reich, selbst dem judenchristlichen Sinne zusagen musste.

Es bleibt demnach bei der mythischen Auffassung unsrer Erzählung, und wir müssen uns auch hier bescheiden, keine einzelne Thatsache aus dem Leben Jesu zu erfahren, sondern nur eine neue Probe davon zu bekommen, wie bestimmt der messianische Eindruck war, den Jesus

<sup>23)</sup> THEILE, zur Biographie Jesu 6, 15, Anm. 9. HOFFMANN, S. 269.

<sup>24)</sup> Vergl. meine Streitschriften, 1, 2, S. 42 f.; George, S. 39.

<sup>25)</sup> NEANDER, L. J. Ch. S. 27.

hinterliefs, da selbst der Geschichte seiner Kindheit die messianische Form gegeben wurde 26).

Blicken wir von hier noch einmal auf die Erzählung des Lukas, Kap. 2., surück, so weit sie mit der unsrigen gleich länft: so haben wir schon gesehen, dass die unsrige das von Lukas Brzählte nicht als früher Vorgefallenes voraussetzt; noch weniger kann das Umgekehrte stattfinden, daß die Magier vor den Hirten gekommen wären: es fragt sich also, ob nicht vielleicht beide Berichte dasselbe darstellen wollen, nur dass sie diess auf verschiedene Weise thun? Auf dem älteren orthodoxen Standpunkte, welcher den Stern bei Matthäus als einen Engel zu fassen geneigt war, lag es nahe, denselben mit dem Engel bei Lukas in der Art zu vereinigen, dass der in der Geburtsnacht Jesu den bethlehemitischen Hirten erschienene Engel von den Magiern in der Ferne für einen über Judäa stehenden Stern gehalten worden sein sollte 27): wobei dann beide Berichte im Wesentlichen richtig wären. Neuerlich hat man nur Einen, und swar den des Lukas, als den richtigen vorausgesetzt; den des Matthäus aber als ausgeschmükte Umbildung von jenem dargestellt. Aus dem Engel im himmlischen Glanze bei Lukas soll in der umbildenden Erzählung der Matthäustradition ein Stern geworden sein, wie die Begriffe von Engeln und Sternen in der höberen jädischen Theologie zusammenflossen; die Hirten aber sollen zu königlichen Weisen umgebildet worden sein, wie ja die Könige im Alterthum Hirten der Völker hei-

<sup>26)</sup> Auch Schleibermacher, über den Lukas, S. 47, erklärt die Erzählung von den Magiern u. s. w. für eine symbolische; da er es aber verschmäht, auf die hiehergehörigen A. T.lichen u. a. Stellen Rücksicht zu nehmen, so rächt sich diess dadurch, dass er in der Deutung der Erzählung theils im Allgemeinen stehen bleibt, theils in's Schiefe geräth.

<sup>27)</sup> So Lightroom, horac p. 202.

sen 28). Diese Ableitung wäre selbst dann durch ihre Künstlichkeit unwabrscheinlich, wenn es richtig wäre, was dabei vorausgesetzt wird, dass die hieher gehörigen Erzählungen des Lukas den Stempel der historischen Wahrheit tragen. Da wir aber hievon das Gegentheil nachgewiesen zu haben hoffen, mithin zwei gleich unhistorische Erzählungen vor uus liegen: so fehlt jeder Grund, die gequälte Herausdeutung des Matthäischen Berichts aus dem des Lukas der so einfachen Ableitung desselben aus A. T.lichen Stellen und jüdischen Meinungen vorzuziehen. Es sind also diese beiden Beschreibungen der ersten Einführung Jesu zwar Variationen über dasselbe Thema, aber ohne unmittelbaren Einfluss der einen auf die andere.

#### 5. 37.

Chronologisches Verhältniss des Besuchs der Magier sammt der Flucht nach Aegypten bei Matthäus zu der Darstellung im Tempel bei Lukas.

Es ist oben bemerkt worden, dass die im Anfang siemlich parallel laufenden Erzählungen des Matthäus und Lukas in der Folge ganz auseinandergehen, indem, statt der tragischen Katastrophe mit Kindermord und Flucht, uns Lukas die friedliche Scene der Darstellung des Jesuskindes im Tempel aufbehalten hat. Setzen wir für jetzt das Ergebnis unsrer letzten Untersuchung, den bloss mythischen Charakter der Erzählung bei Matthäus, bei Seite, und fragen: in welchem Zeitverhältnisse soll diese Darstellung im Tempel zu dem Magierbesuch und der Flucht nach Aegypten stehen?

Eine ausdrückliche chronologische Bestimmung hat von beiden Begebenheiten nur die Darstellung im Tempel,

<sup>28)</sup> Schnechenburger, über den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums, S. 69 ff.

von welcher es heisst, dass sie nach der gesetzlichen Zeit der Reinigung einer Mutter, d. h. also, nach 3. Mos. 12, 2 - 4., 40 Tage nach der Geburt des Kindes, vorgenommen worden sei (Luc. 2, 22.). Die Zeit der andern Begebenheit ist nicht ebenso festgesetzt: es heilst nur, die Magier seien angekommen τε Ιησέ γεννηθέντος εν Βηθλεξμ (Matth. 2, 1.), unbestimmt wie lange hernach. Da aber durch dieses Particip der Besuch der Magier unmittelbar, wenigstens wie wenn nichts Bedeutendes dazwischen vorgefallen ware, an die Geburt des Kindes,angeknöpft zu werden scheint: so hat diess einige Ausleger auf die Ansicht geführt, dass jener Besuch vor die Darstellung im Tempel zu setzen sei 1). Dabei bleibt noch die doppelte Möglichkeit offen: entweder auch noch die Flucht nach Aegypten der Darstellung im Tempel vorzusetzen; oder den Besuch der Magier zwar dieser voranzustellen, die Flucht aber erst auf die Darstellung folgen zu lassen. Nimmt man das Letztere an, und klemmt die Darstellung im Tempel zwischen den Magierbesuch und die Flucht ein: so verwickelt man sich in einen schlimmen Zwiespalt sowohl mit den Worten des Matthäus als mit dem Zusammenhange der Sachen. Da nämlich mit derselben Participialconstruction der Evangelist hier an die Umkehr der Magier die Aufforderung zur Flucht knüpft (αναχωρησάντων αὐτων ἰδε ἄγγελος κ. τ. λ. V. 13.), mit welcher er V. 1. die Ankunft der Morgenländer an die Geburt Jesu angeschlossen hatte: so muss doch gewiss derjenige, welchen diese Construction oben bewogen hatte, die durch sie verbundenen Begebenheiten ohne Dazwischenkunft eines andern bedeutenden Vorfalls aufeinander folgen zu lassen, auch hier sich durch dieselbe abgehalten finden, zwischen die durch sie verknüpften Ereignisse des Besuchs und der

<sup>1)</sup> S. z. B. Augustin de consens. evangelist. 2, 5. Storm, opusc. acad. 5, S. 96 ff. Süshind, in Bangal's Archiv, 1, 1. S. 216 ff.

Flucht ein drittes einzuschieben. Was aber die Sache betrifft, so wird man doch nicht wahrscheinlich finden wollen, dass in einem Zeitpunkt, in welchem Gott dem Joseph anzeigen läßt, er sei zu Bethlehem nicht mehr vor Herodes sicher, demselben eine Reise nach Jerusalem, also eigentlich in den Rachen des Löwen hinein, zugelassen worden wäre. Jedenfalls hätte allen Betheiligten die strengste Vorsicht eingeschärft werden müssen, das Ruchtbarwerden der Anwesenheit des messianischen Kindes in Jerusalem zu verhüten. Solches Engstliche Incognito ist aber in der Erzählung des Lukas nirgends zu spüren: vielmehr macht nicht nur Simeon im Tempel auf Jesum aufmerksam, ohne vom Geist oder von den Eltern daran verhindert zu werden; sondern auch Hanna glaubt der guten Sache einen Dienst zu thun, wenn sie die Kunde yon dem neugeborenen Messias so sehr wie möglich verbreite (Luc. 2, 28 ff. 38.). Dass sie diess nur unter Gleichgesinnten that (ελάλει περί αὐτε πασι τοῖς προς δεχομέrois λύτρωσιν έν Ίερεσαλημ), konnte nicht verhindern, dass es nicht auch der herodischen Partei bekannt wurde; da eben, je größer die Aufregung jener προςδεγόμενοι durch solche Kunde wurde, desto mehr auch die Aufmerksamkeit der Regierung erregt werden, und so Jesus in die Hände des lauernden Herodes fallen musste.

In jedem Falle müsste sich also, wer die Darstellung im Tempel nach dem Besuche der Magier setzt, auch dazu vollends entschließen, sie selbst bis nach der Rückkehr aus Aegypten zu verschieben. Allein auch dabei geht es nicht ohne Verstoß gegen die Berichte ab. Es müsste sich nämlich dieser Annahme zufolge zwischen der Geburt Jesu und seiner Darstellung im Tempel ereignet haben: die Ankunft der Magier; die Flucht nach Aegypten; der bethlehemitische Kindermord; der Tod des Herodes; die Rückkehr der Eltern Jesu aus Aegypten. Das ist aber für 40 Tage offenbar zu viel; man müsste daher anneh-

men, die Darstellung des Kindes und der erste Tempelbesuch der Wöchnerin sei über die gesetzliche Zeit hinaus verschoben worden. Dies läuft aber der Erzählung des Lukas zuwider, welcher durch sein öre επλήσθησαν αὶ ἡμέραι τῶ καθαρισμῶ αὐτῶν κατὰ τὸν νόμον Μωσέως (V. 22.) ausdrücklich sagt; dass der Tempelbesuch zur gesetzlichen Zeit stattgefunden. Doch gleichviel, ob früher oder später: die Eltern Jesu konnten dem Matthäus zufolge nach ihrer Rückkehr aus Aegypten so wenig als unmittelbar vor ihrem Abgang dahin an eine Reise nach Jerusalem denken. Denn da bei der Rückkehr von der Flucht Joseph wegen des Archelaus vor Judäa gewarnt wird, das unter seiner Herrschaft stand, so konnte er es am wenigsten wagen; in dessen Residenz, Jerusalem, selbst sich zu begeben.

Da also auf keine dieser beiden Weisen die Darstellung im Tempel es ertragen will, dem Magierbesuche nachgesetzt zu werden: so bleibt nur das Andre übrig, mit der Mehrheit der Ausleger 2) jene von Lukas erzählte Begebenheit den beiden von Matthäus berichteten voranzustellen. Diess ist auch insofern das natürlichste, als wenigstens mittelbar bei Matthaus ein längerer Zeitraum zwischen der Geburt Jesu und der Ankunft der Magier angedeutet ist. Denn dass Herodes die Kinder in Bethlehem bis zum Alter von zwei Jahren morden lässt, diess setzt, wenn er auch, um sicher zu gehen, die Zeitangabe der Magier überschritt, doch voraus, dass diesen der Stern schon vor mehr als einem Jahre sichtbar geworden war; das Erscheinen des Sterns aber scheint der Erzähler als gleichzeitig mit der Geburt Jesu sich zu denken. - Nach dieser Stellung der Erzählungen wären also die Eltern Jesu zuerst von Bethlehem, wo das Kind geboren war,

<sup>2)</sup> Unter den Neuern z. B. Hass, Geschichte Jesu, 1, S. 51 ff. Paulus, Olshausen, z. d. St.

in den Worten der Evangelisten liegen: aber denen in der Sache nicht. Dass der erste Evangelist die Geburt Jesu. den Besuch der Magier und die Flucht aneinanderreiht. wie wenn keine Ortsveränderung dazwischen wäre; dass der Verfasser des dritten Evangeliums die Eltern mit dem Kinde von der Darstellung im Tempel unmittelbar nach Nazaret surückkehren läßt, wird unverfänglich, weil aus dem Nichtwissen ferne stehender Berichterstatter kein Schluss auf Nichtgeschehensein gilt. Dagegen nun aber die Unwahrscheinlichkeit, dass nach der Scene im Tempel die Geburt des messianischen Kindes in Jerusalem noch so ganz unbekannt sollte gewesen sein, wie das Benehmen des Herodes bei der Ankunft der Magier es voraussetzt; die Undenkbarkeit (bei der umgekehrten Stellung der Begebenheiten), dass es dem Joseph sollte zugelassen worden sein, mit dem Kinde, das Herodes so eben su morden suchte, nach Jerusalem su reisen; das Unbegreifliche endlich, dass die Eltern Jesu nach der Darstellung im Tempel nach Bethlehem sollten zurückgekehrt sein (wovon später): alle diese in der Sache liegenden Schwierigkeiten. die nicht geringer sind, als die in den Worten, bleiben bei dieser Auskunft stehen, und beweisen ihre Unsulänglichkeit.

Es bleibt sonach bei dem Dilemma; und wenn wir in demselben wählen sollten, so dürften wir uns, se weit wir jetzt in der Untersuchung sind, in keinem Fall für die Erzählung des Matthäus und gegen die des Lukas entscheiden; sondern, da wir jene als mythisch erkannt haben, so bliebe uns nur übrig, mit neuern Kritikern ban der Erzählung des Lukas festzuhalten, und die des Matthäus preiszugeben. Indess, ob nicht auch jene von gleicher Beschaffenheit mit dieser sei, mithin statt des

<sup>7)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 47. Schnechenburgen, a. a. O.

Entweder, Oder, vielmehr weder die eine noch die andere als historisch festgehalten werden dürfe, wird die nächstfolgende Untersuchung lehren.

#### **6.** 38.

Die Darstellung Jesu im Tempel.

Die Erzählung von der Darstellung Jesu im Tempel (Luc. 2, 22-38.) scheint auf den ersten Anblick ein gans geschichtliches Gepräge zu tragen. Ein doppeltes Gesetz, das eine der Mutter ein Reinigungsopfer vorschreibend. das andere die Loskaufung des erstgeborenen Sohnes heischend, führt die Eltern Jesu mit dem Kinde nach Jerusalem in den Tempel. Hier treffen sie einen frommen, messianischer Erwartung hingegebenen Mann, mit Namen Simeon, an. Manche Erklärer halten diesen Simeon für denselben mit dem Rabban Simeon (Hillels Sohn und Nachfolger als Präsident des Synedriums, Vater Gamaliels); welchen selbst einige mit dem Sameas des Josephus 1) identificiren, und auf seine angeblich Davidische Abkunfa desswegen Gewicht legen, weil diese ihn zum Verwandten Jesu mache, und die folgende Scene natürlich enklären helfe. Doch auch ohne diese Annahme, welche schon durch die, für einen so bekannten Mann za kahle Bezeichnung: ανθρωπός τις, bei Lukas, unwahrscheinlich wird?), scheint sich immerhin die Scene, welche sich sofort zwischen den Eltern Jesu und diesem Simeon zutrag, wie auch die Rolle, welche die Prophetin Hanna dabei spielte, auf sehr natürliche Weise erklären zu lassen. Night einmal das

<sup>1)</sup> Antiq. 14, 9. 4. 15, 1, 1 and 10, 4.

<sup>2)</sup> Das Evang. Nicodemi freilich nennt ihn c. 16. 6 μέγας διδίαzalor, und das Protev. Jasobi c. 24. macht ihn zum Priester
oder gar zum Hohenpriester, s. die Varr. bei Tailo Cod.
Apocr. N. T. 1, S. 271. vgl. 203.

brancht man mit dem Verf. der natürlichen Geschiehte 5) vorauszusetsen, dass Simeon schon vorher um die Hoffnung der Maria, den Messias zu gehären, gewusst habe: man denke sich nur mit PAULUS u. A. die Sache so. Beseelt, wie Manche in jener Zeit, von der Erwartung der nahe bevorstehenden Ankunft des Messias, bekommt Simeon, wahrscheinlich im Traume, die Gewissheit, ihn vor seinem Ende noch sehen zu dürfen. Als er daher eines Tags dem Drange nicht widerstehen kann, den Tempel zu besuchen, und nun eben an diesem Tage Maria ihr Kind dahin brachte, dessen Schönheit ihn sehon anzog: so wurde, als sie ihm vollends die Davidische Abkunft des Kindes eröffnete, die Aufmerksamkeit und Theilnahme des Mannes in einem Grade rege, welcher die Maria bewog, ihm die Hoffnungen, welche auf diesem Sprössling des alten Königshauses ruhten, und die ausserordentlichen Ereignisse, welche dieselben veranlasst hatten, zu entdecken. Diese Hoffnungen ergreift Simeon mit Zuversicht, und spricht nun seine messianischen Erwartungen und Befürchtungen, in der Ueberzeugung, dass sie en diesem Kinde in Erfüllung gehen werden, in begeisterter Rede aus. Noch weniger braucht man für die Hanna die Annahme des Verfs. der natürlichen Geschichte, dals sie, als eine jener bei der Entbindung Maria's thätig gewesenen Frauen, mit den auf dem Kinde ruhenden Hoffnungen schon vorher bekannt gewesen: sie hatte ja Simeons Reden gehört, und gleichgestimmt, wie sie war, gab sie denselben ihren Beifall

Be einfach diese natürliche Erklärung scheint: so ist sie doch auch hier nicht minder gewaltsem, als wir sie sonst gefunden haben. Denn dass dem Simeen, ehe er

<sup>3) 1.</sup> Thl. S. 205 ff. Auch nach Horrmann (S. 276 f.') sollen die Reden der beiden Alten sich nur aus ihrer Bekanntschaft mit der Geburtsgeschichte erklären.

in seine begeisterte Rede sich ergofs, die Eltern Jesu etwas von ihren außerordentlichen Erwartungen mitgetheilt hätten, sagt der Evangelist nicht nur nirgends; sondern die Spitze seiner ganzen Ersählung besteht gerade darin, dass der fromme Greis in Kraft des ihn erfüllenden Geistes Jesum sogleich als das messianische Kind erkannt habe: und ebeadesswegen wird auch sein Verhältniss zum πνευμα άγιον so hervorgehoben, um erklärbar zu machen, wie er auch ehne vorangegangene Mittheilung doch Jesum als den ihm Verheifsenen zu erkennen, und zugleich den Gang seines Schicksals vorherzusagen vermochte. Wie unser kanonisches Evangelium dasjenige, was Jesum dem Simeon kenntlich machte, in den Simeon selbst, aber als übernstürliches Princip, versetzt: so legt es das Evangelium infantiae arabicum als etwas Objectives in die Erscheinung Jesu 1); immer noch mehr im Geiste der ursprünglichen Erzählung, als die natürliche Erklärungsweise, weil es doch das Wunderbare an der Sache festhäk. Ein Wunder anzunehmen, fällt uns aber, außer den aligemeinen Gründen gegen die Zulässigkeit des Wunders überhaupt, hier noch insbesondere delswegen sehwer, weil sich kein würdiger Zweck desselben erkennen läßt. Denn dass dieser Vorfall aus Jesu Kindheit mit ein Hebel geworden ware, um den Glauben an ihn als den Messias in weiteren Kreisen begründen zu helfen, davon ist nirgends eine Spur; wir müsten also den Zweck, wie es auch der Evangelist wendet (V. 26. 29.), nur in Simeon und Hanna suchen, deren treuem Hoffen dieser individuelle Lohn zu Theil geworden ware, dass ibnes zur Erkenntnis des messianischen Kindes der Blick geöffnet wurde. Allein,

<sup>4)</sup> Cap. 6: viditque illum Simoon senez instar columnae lucis refulgentem, cum Domina Maria virgo, mater ejus, uints suis eum gestaret, — et circumdabant oum angoli instar circuit, celebrantes illum etc. Bei Tuno, S. 71.

dast um solcher vereinzelter Zwecke willen die Vorsehung Wunder gesehehen lasse, ist mit richtigen Begriffen von derselben nicht zu vereinigen.

Man wird sich daher auch hier zu einem Zweifel an dem historischen Charakter der Erzählung veranlaßt finden; um so mehr, als sie sich nach dem Bisherigen an lauter mythische Erzählungen anschließst. Nur muß man dann nicht dabei stehen bleiben, zu sagen, die wahren Ausdrücke Simeons mögen wohl gewesen sein: möchte ich doch so, wie ich diese Kind hier trage, auch den neugeborenen Messias noch erblicken! was dann ex eventu in der Sage dahin umgedeutet worden sei, wie wir es jetzt bei Lukas lesen 5); sondern man muss in der Anlage dieses Theils der evangelischen Geschichte und in dem Interesse der urchristlichen Sage die Veranlassung nachweisen, warum dergleichen von Jesu in Umlauf kam. Was nun das Erstere betrifft, so wird man die Parallele nicht verkennen, welche zwischen dieser Scene bei der Darstellung Jesu im Tempel, und der bei der Beschneidung des Täufers nach der Erzählung desselben Evangelisten stattfindet: indem beidemale, dort durch den Vater, hier durch einen andern frommen Mann, auf Antrieb des heiligen Geistes Gott für die Geburt dieser Retter gedankt, und ihr künftiger Beruf prophetisch vorausverkündigt wird. Dass diese Scene das einemal an die Beschneidung, das andremal an die Darstellung im Tempel sich geknüpft hat, scheint zufüllig; hatte aber einmal in Bezug auf Jesum die Sage seine Darstellung im Tempel so verherrlicht: so muste die Beschneidung, wie wir es oben gefunden haben, leer ausgehen. - Dass aber eine solche Erzählung im Interesse

<sup>5)</sup> So E. F. in der Abhandlung über die beiden ersten Happ. des Matth. und Lukas. In HENNE's Magazin 5. Bd. S. 169 f. Eine ähnliche Halbheit bei MATTRAEI, Synopse der vier Evangel. S. 3. 5 f.

der Sage lag, ist ebenfalls feicht einzusehen. Wer sieh als Mann so augenscheinlich als Messias zu erkennen gabe der muss, dachte man, auch schon als Kind für ein durch den göttlichen Geist geschärftes Auge als solcher zu erkennen gewesen sein; derjenige, welcher in späterer Melk durch mächtige Reden und Thaten sieh als den Sohn Gteb tes erwies, gewils, er hat auch solion, che er sprecher und sich frei bewegen konnte, den göttlichen Stempel getragen. Ferner, wenn Menschen, vom Geiste Gottes gel trieben, Jesum so frühe schon liebend und ehrfurchtsvill in die Arme schloßen: dann war auch der Geist; der ihiel beseelte, nicht, wie man ihm vorwarf, ein ungöttlicher; und wenn ein frommer Seher ihm im Gefolge seiner bohen Bestimmung zugleich die Kämpfe, welche er zu bestehenhaben, und seiner Mutter den Schmerz, den ihr setw Schicksal machen würde ), vorausgesagt hatte: dann war es gewifs kein Ungefähr, sondern ein göttlicher Plan, der ihn auf dem Wege zu seiner Erhöhung in diese Tiefe der Erniedrigung führte.

Gegen eine solche; positiv aus der Sache selbst und negativ aus den Schwierigkeiten anderer Auffassungsweisen sich ergebende Ansicht von der vorliegenden Ersählung, muß man sich gleicherweise wundern, wie Schluzznacher die Bemerkung kehren mag, die ihn doch oben von einer ähnlicht. Auffassung der Geburtsgeschichte des Täufers nicht abgehalten hat: die Ersählung sei zu natürlich, um gedichtet zu sein ); als wie Neander dagegen

<sup>6)</sup> Mit den von Simeon an Maria gerichteten Worten: καὶ σε δε αὐτῆς τὴν ψυχήν διελεύσεται ξομφαία (V. 35.) vergl. die Worte des messianischen Unglückspsalms 22, V. 21: ξύσαι ἀπὸ ξομφαίας τὴν ψυχήν με.

<sup>7)</sup> Schleienmachen, über den Lukas, S. 37. Vergl. dagegen die Bemerkungen oben, §. 18, und die dort, Anm. 19., angeführten Schriftsteller.

ans überspannten Vorstellungen von den herrlicheren Zigen argumentiren mag, welche der Mythus an die Stelle waserer Erzählung gesetzt haben würde, Weit entfernt nämlich, meint NEANDER, für die Mutter Jesa eine Reiniguog, und für ihn selbst eine Lösung vorgenommen werden an lessee, würde der Mythus eine Engelerscheinung eder göttliche Mahnung eingesehoben haben, durch welche Maria, oder die Priester von einer solchen, mit der Würde Jesu, streitenden, Handlung abgehalten worden wären ). Als ob night selbst das paulinische, um wie viel mehr mitbis des Judenchristenthum, aus welchem diese Erzählungen stammen, die Anschauung von Christo als yerqueroc ύτεο κόμον (Gal. 4, 4.) featgehalten, und Jesus selbst sich nicht ebenso der Taufe, und swar gerade bei Lukas ohne vergängige Weigerung des Johannes, unterworfen bätte. Mehr Gewicht hat die andere Bemerkung Schleiermacher's, wen diese Erzählung gedichtet hätte, der würde schwerlich neben dem Simeon auch noch die, nicht einmal dichterisch benützte, Hanna aufgestellt haben, und noch daza mit dieser Genauigkeit in ihren Personalien, wogegen die Hauptperson weit nachlässiger bezeichnet sei. Allein aus zweier Zeugen Mund die Würde des Kindes Jesu kund werden zu lassen, und namentlich neben den Propheten auch noch eine Prophetia zu stellen, das ist doch gewiss gans die symmetrische Gruppirung, wie sie die Sage liebt Die ansführliche Personalbezeichnung mag von einer wirklichen Person, die zur Zeit des Ursprungs unserer Erzählung noch im Bufe ausgezeichneter Frömmigkeit fortlebte, genommen sein; was aber die Reden betrifft, so ist, wie Simeon sur Bewillkommung im Tempel, so die Frau hauptsächlich zur weiteren Verbreitung der Kunde benützt: wo-

<sup>8)</sup> Wie oben das Poetische, so macht Neander hier (S. 24 f.) das Apokryphische zum Charakter des Mythischen; Eines so verkehrt wie das Andere.

bei, weil dies hinter der Seene vergeht, nicht ebense ihre eigenen Worte angesihrt werden konnten. — Wie oben aus dem Munde der Hirten, so soll hier nach Schleibenmachen der Evangelist die Geschichte unmittelbar oder mittelbar aus dem Munde der so genau beschriebenen Hanna haben; Neanden stimmt bei : nicht der einzige Schleienmachen; Neanden stimmt bei : nicht der einzige Schleienmachen Strehhalm, an welchen dieser Theologe in der kritischen Bedrängnis dieser Zeiten sich anklammert.

Auch hier, we die Ersählung des Lukas Jesum auf eine Reihe von Jahren verläßet, wird, wie an dem entsprechenden Punkt im Leben des Täufers, eine Schlußsformel über das gesegnete Aufwachsen des Kindes beigefügt (V. 40.), welche, wie die den Täufer betreffende, an die ähnliche Formel in der Geschichte Simsons (Richt. 13, 24 f.) erinnert.

#### 5. 29.

Rückhlick. Differenz zwischen Matthäus und Lukas in Bezug auf den arsprünglichen Wohnort der Eltern Jesu.

Es ist bis hieher die geschichtliche Glaubwürdigkeit der evangelischen Erzählungen über die Abkunft, Geburt und Kindheit Jesu aus dem doppelten Gesichtspunkte in Anspruch genommen worden, weil theils die einselnen Ersählungen Manches enthalten, was der geschichtlichen Auffassung widerstrebe; theils die parallelen Berichte des Matthaus und Lukas sich gegenseitig ausschließen, so daß unmöglich beide Recht haben können, sondern nethwendig müsse Einer (diess aber könne der eine so gut als der andere, also vielleicht anch beide sein) Unrecht haben. Einer von diesen Widersprüchen der beiden Berichte gegen einander ist es besonders, welcher sich vom Aufang unserer Kindheitsgeschichte bis zu dem hier erreichten Absehnitt hindurchzieht, auf den wir daher auch schon früher gestoßen sind, ohne daß wir uns jedoch bis jetst länger bei demselben hätten verweilen können, weil wir

١

erst jetzt, wo er seine Rolle ansgespielt hat, Materialien genug zu gründlicher Würdigung desselben in der Hand haben. Es ist diels eine Abweichung, welche zwischen Matthäus und Lukas in Bezug auf den urspränglichen Wohnert der Eltern Jesu stattfindet.

Lukas nämlich gibt gleich von Aufang Nazaret als den Wohnert der Eltern Jesu an: hier sucht der Engel die Maria auf (1, 26.); hier ist Maria's olzeg (1, 56.) zu denken; von da reisen Jesu Eltern nach Bethlehem zur Schatzung (2, 4.); kehren aber, sobald es die Umstände erlauben, wieder nach Nazaret, als die nolleg zwor, zurück (V. 39.). Bei Lukas ist also augenscheinlich Nazaret der eigentliche Wohnert der Eltern Jesu, und nach Bethlehem kommen sie nur durch zufällige Veraniassung auf kurze Zeit.

Bei Matthäus wird von vorne herein nicht gesagt, wo Joseph und Maria sich aufgehalten haben. Nach 2, 1. ist Jesus in Bethlehem geboren, und indem von aufserordentlichen Umständen, welche (nach Lukas) seine Eltern dahin geführt haben sollen, nichts erwähnt ist, so scheint es, Matthäus setze dieselben als ursprünglich schon zo Bethlehem wohnhaft voraus. Hier lässt er sofort die Eltern mit dem Kinde den Besuch der Magier erhalten, hierauf sich nach Aegypten flüchten, und von der Flucht zurückkehrend wollen sie wieder nach Judäa sich wenden, wenn nicht eine außerordentliche Warnung sie in das galiläische Nazaret wiese (2, 22.). Durch diesen Zug wird der vorhin entstandene Schein zur Gewissheit, dass Matthaus nicht wie Lukas Nazaret, soudern Bethlehem als urspränglichen Wohnort der Eltern Jesu voraussetze, und den Zug nach Nazaret nur durch unvorhergesehene Umstände herbeigeführt sich denke.

Dass man über diesen Widerspruch gewöhnlich so arglos hinübergleitet, davon liegt der Grund in dem Charakter der Erzählung des Matthäus, auf welchen ein neue-

rer Erhiërer segar die Behauptung gehaut hat, dieser Erher gelist sage über den prepringlichen Aufenthaltsort der Eltern Jesu picht etwas von der Acconge des Lukas Nerschiedenes, sendern gar nights aus, indem es ihm um topologische wie chronelogische Genaufgkeit gar nicht an thun sei. Den späteren Aufentheitsert der Eltern Jesu und seinen Gebartsort mache er nur delewegen namhaft, weil sich daran A. T.liche Weissagungen kuttpfen lielsen: da der Wohsort der Eltern Jesu vor seiner Geburt zu keinem ähnlichen Citate Anlass gegeben, so habe ihn Matthaus gans verschwiegen; was aber, bei seiner Darstellungenrt, keineswegs beweise, dals er von diesem Aufenthalte nichts gewusst, oder gar Bethlehem als urspränglichen Wohnort der Eltern Jesu vorausgesetzt babe 1). Allein, auch zugegeben, daß, des Stillschweigen des Matthäus über den früheren Aufenthalt von Jesu Eltern in Nazaret und fiber die besondern Umstände. durch welche seine Gehurt zu Bethlehem veranlasst war, noch nichts beweise: so müßte dann doch das spätere Vertauschen Bethlehem's mit Nazaret so dargestellt sein, dass ein Wink gegeben wäre, oder nur wenigstens die Möglichkeit übrig bliebe, den ersteren Ort als blofs vorübergehenden Aufenthalt, die Reise in den letzteren aber als Rückreise in die eigentliche Heimath zu fassen. Ein solcher Wink wäre gegeben, wenn Matthäus nach der ägyptischen Reise die Ansiedelung Josephs in Nazaret dadurch begrandete, dass er ihm darch die Traumerscheinung sasen liefse: kehret jetzt in das Land larael zurück, und swar in euren ursprünglichen Wohnort, Nazaret; denn in Bethlehem habt ihr nichts mehr zu schaffen, da ja die Weissagung, dass euer messianisches Kind an diesem Orte geboren werden sollte, bereits erfüllt ist. Doch weil es ja dem Matthäus überhaupt um Oertlichkeiten nicht zu thun

<sup>1)</sup> Olemausen, bibl. Comm. 1, S. 142 f.

sein soil, so wellen wir billig sein, und keinen positiven Wink, soudern nur das Negative von ihm verlangen, daß er une die Vorstellung, Nasaret sei der ursprüngliche Aufenthalt der Eltern Jesu gewesen, nicht geradenu unmuglich mache. Diese Forderung ware dann erfüllt, wenn die Reise der Eltern Jesu aus Aegypten nach Nazaret geradezu gar nicht motivirt, sondern mer gesagt wäre. sie selen auf höhera Weisung in das Land Israel zurückgekehrt, und haben sich nach Nazaret begeben. Freilich wäre es dann auffallend genugi, ohne alle Bevorwertung statt des bisherigen Bethlehem auf einmal Nazaret genannt zu finden; was auch unser Erzähler gefühlt, und eben desswegen die Verantassung der Reise nach dem letztgenannten Orte ausfährlich angegeben hat (2, 22. f.). Statt nun aber diess so su thun, wie er es nach dem Obigen thun musste; wenn er mit Lukas Nazaret als den ursprünglichen Wohnert von Jesu Eitern kannte, thut er es gerade auf die entgegengesetzte Art, welche unwidersprechlich beweist, dass seine Voraussetzung die umgekehrte von der des Lukas war. Denn wenn er den aus Aegypten zurückkehrenden Joseph nur aus Furcht vor Archelaus nicht nach Judäa geben lässt: so schreibt er ihm ja eine Geneigtheit zu, sich' wieder dahin zu begeben; eine Geneigtheit, welche unbegreiflich bleibt, wenn ihn nach Bethlehem nur der Schatzungsbefehl geführt hatte, und einzig unter der Voraussetzung sieh erklärt, dass er schon vorher dort wohnhaft gewesen. Andrerseits, indem Matthäus für die Ansiedelung in Nazaret nur jene Gefahr (nebst dem Zwecke der Erfüllung einer Weissagung) angibt: so kann er ein ursprüngliches Zuhausesein in Nazaret nicht voraussetzen; da dieses ja ein für sich entscheidender Grund gewesen wäre, neben welchem es jenes andern nicht bedurft hätte.

Da hienach die Schwierigkeit einer Vereinigung des Matthäus mit Lukas in diesem Stäcke darauf beruht, daß es sich nicht will denken lessen, wie Jesu Eltern, aus Aegypten zurückkummend, im Sinne haben konnten, sich noch einmal nach Bethlehem zu begeben, wenn dieses nicht ihre ursprüngliche Heimath war: eo haben sich die Bemühnngen der Erklärer hanptsächlich auf den Pankt hinwonden müssen, noch anderweitige Grände ausfindig sa machen, durch welche in Joseph und Maria jene Neigung versulafst sein konnte. Solche Versuche finden sich schon sehr frühe. An Lukas anknüpfend, welcher, so bestimmt er Nazaret als den Wohnert der Eltera Jesu voraussetzt, dock auch Bethiehem dem Joseph nicht gane fremd sein, sondern als Stammert mit ihm in Beziehung stehen läßt, scheint Justin der Märtyrer Nazaret zwar als Wohnort, Bethlehem aber als Geburtsert Josephs voranszusetzen 3), und Crenner glanht in dieser Justinischen Nachricht die Quelle und die Ausgleichung der abweichenden Berichte unserer beiden Evangelisten zu anden 3). Allein, für's Erste, ausgeglichen sind sie hiedurch keineswegs. Denn wenn doch als der Ort, wo sich Joseph häuslich niedergelassen hatte, auch hier Nazaret stehen bleibt, so seigt sich immer kein Grund für ihn, nach seiner Rückkehr von der ägyptischen Flacht auf Einmal seinen bisherigen Wohnort mit seinem Geburtsorte zu vertauschen; zumal er auch au der früheren Reise dahin nach Justin selbst nicht etwa durch einen Plan, sieh dort anzusiedeln, sondern lediglich durch die Schatzung ver-

<sup>2)</sup> Dial. c. Tryph. 78: ἀνεληλύθει (Ἰωσήφ) ἀπὸ Ναζαφέτ, Ενθα ῷ κει, εἰς Βηθλεεμ, δθεν ἢν, ἀπογράψασθαι. Indess könnte man das ὅθεν ἢν möglicherweise als Bezeichnung des blossen Stammorts fassen; zumal wenn man den Zusatz Justins erwägt: ἀπὸ γῶρ τῷς κατοικώσης τῷν γῷν ἐκείνην φυλῷς Ἰώδα τὸ γίνος ἦν.

Beiträge zur Einleit. in das N. T. 1, S. 217. Vergl. Hossmann, S. 238 f. 277 ff.

anialet worden war: ein Aniale, welcher nach der Flucht jedenfalls fehlte. So steht die Darstellung Justin's mehr auf der Seite des Lukas, und reicht nicht hin, um den Matthäus mit ihm zu vereinigen. Dass aber die Justinisehe Nachricht auch die Quelle der beides unsrigen sein sollte, ist hoch weniger zu glauben. Dezn wie aus der Angabe bei Justin, welche doch schon Nazaret als Wohnort, und die Schatzung ale Veranlassung der Reise nach Bethlehem hat, die Erzählung des Matthäus habe entstehen können, welche von beidem sichts weiß, begreift man nicht; und überhaupt, wo sich einestheils swei divergirende Berichte, anderntheils eine ungentigende Verbindung derselben andet, da ist gewiss nicht diese das arsprungliche und jene abgeleitet, sondern umgekehrt: und eben in dieser Rolle, Ausgleichungen zu versuchen, haben wir den Justin oder seine Quellen schon oben, bei Gelegenheit der Genealogien, kennen gelernt.

Ein machhaltigerer Ausgleichungsversich ist in dem apolityphischen Evangelium de nativitate Mariae gemacht worden, und hat auch bei neueren Theologen vielen Beifall gefunden. Nach diesem Apokryphum ist des elterliche Haus der Maria in Nazaret, und obwehl im Tempel su Jerusalem erzogen, und dort mit Joseph verlobt, kehrt sie doch, nachdem diese geschehen, zu ihren Eltern nach Galiläa zurück. Joseph hingegen war nicht bloss gebürtig von Bethlehem, wie Justin sagen zu wollen scheint, sondern er hatte auch sein Haus daselbst, und holte die Maria dahin heim '). Allein diese Ausgleichung ist nun zu sehr zu Gunsten des Matthäus, gegen den Lukas. Deun die Schatzung nebst Zubehör ist weggelassen und musste weggelassen werden, weil, wenn Joseph in Bethlehem zu Hause, und nur um seine Braut heimsuholen

<sup>4)</sup> C. 1. 8 10.

mach Nazaret gereist war, nicht erst der Consus ihn wieder dorthin gerufen haben würde, sondern er wäre nach wenigen Tagen Abwesenheit von selbst zurückgekehrt: hauptsächlich aber, wenn er in Bethlehem sein Heisewesen (eine domus zu disponiren) hatte: so brauchte er bei seiner Dahinkunst nicht ein κατάλυμα aufzusuchen. um auch in diesem keinen Raum zu finden, sondern er wurde die Maria unter sein eigenes Dach gefährt haben. Daher nehmen neuere Ausleger, welche die Auskunft des Apokryphums sich zu Nutse machen, aber auch die Schatzung des Lukas nicht fallen lassen wollen, an, Joseph habe zwar früher in Bethlehem gewohnt und gearbeitet, doch keine eigene Wohnung daselbst besessen, und auch als ihn die Schatzung, ehe er's dachte, dahin zurückrief. noch nicht für eine solche gesorgt gehabt 3). Allein nicht nur nicht als Ansässige, sondern nicht einmal als Fremde die sich ansiedeln wollen, vielmehr nur als solche, die mach möglichst kurzem Aufenthalte wieder abzureisen gedenken, erscheinen nach Lukas Jesu Kitern in Bethlehem. Setzt diese Annahme die Eltern Jesu als sehr arm voraus: se will OLSHAUSEN sum Behuf der Ausgleichung der vorliegenden Differenz sie lieber bereichern, indem er annimmt, sie haben sewohl in Bethlehem als in Nasaret Besitsungen gehabt, hätten also an dem einen oder andera Orte sich niederlassen können: aber unbekannte Umetande haben nach der Rückkehr aus Aegypten sie geneigt gemacht, für Bethlehem sich zu entscheiden, bis die himmlische Warnung dazwischen getreten sei. von Olshausen unbestimmt gelessenen Grand, der den Eltern Jesu eine Niederlassung in Bethlehem wünschenswerth machte, geben andere Ausleger, wie HEYDENREICH'),

<sup>5)</sup> So Paulus, exeg. Handb. 1, a, S. 178.

Ueber die Unzulässigkeit der mythischen Auffassung u. s. f.
 1, S. 101.

dahln an, es habe ihnen am schichlichsten scheinen müssen, daß der ihnen geschenkte Davidssohn in der Davidsstadt erzogen werde.

Hiebei sollten sich aber die Theologen doch so weit an NEANDER'S Redichkeit spiegeln, um mit ihm einzugeatchen, dass von dieser Absicht der Eltern Jesu, sich in Betblehem niederzulassen, und von den Ursachen, welche aie bewogen, diesen Plan hernach aufzugeben, Lukae nichts weils, sondern nur Matthäus. Aber was weils denn Matthäus für Ursachen dieser angeblichen Aenderung des Planes anzugeben? Den Magierbesuch, den Kindermord, Traumgesichte auf der ägyptischen Flucht: Erzählangen, deren nachweislich unhistorischer Charakter sie durchaus ungeeignet macht, der Angabe einer Aenderung des Wohnsitzes von Seiten der Eltern Jesu zur Gewähr zu dienen. Andrerseits, gesteht Neander zu. möge der Verfasser des ersten Evangeliums von der besondern Ursache, durch welche dem Lukas zufolge die Reise nah Bethlehem herbeigeführt war, nichts gewusat, und daher Bethlehem für den ursprünglichen Wehnort der Eltern Jesu genommen haben: und dennoch könne, obgleich nicht in dem Bewusstsein beider Schriftsteller zusammen vorhanden, in der Wirklichkeit der Inhalt beider Berichte ineinandergegriffen haben 3. Allein, wie oben, wodurch begründet denn nun Lukas die Reise nach Bethlehem? Durch die Schatzung; welche nach unserer früheren Untersuchung eine ebenso morsche Stätze für diese Angabe ist, als der Kindermord und seine Folgen für die des Matthäus. Auch bier demnach geht es nicht an, durch Einräumung der Unbekanntschaft des einen Berichterstatters mit dem, was der andere berichtet, die von beiden erzählten Thatsachen zu retten: da jeder nicht bloß das Nichtwissen des Andern, sondern außerdem noch

<sup>7)</sup> L J. Ch. S. 33.

die Unwahrscheinlichkeit seines eigenen Berichtes gegen

Doch wir müssen die einzelnen Seiten und Bestandtheile der beiderseitigen Angaben erst noch genauer unterscheiden. Da dem eben Bemerkten zufolge die Wohnertsveränderung der Kitern Jesu bei Matthäus mit den unhistorischen Usten des bethlehemitischen Kindermords und der Flucht nach Aczypten so zusammenhäugt, dass ohne diese jede Veranlassung einer späteren Verlegung des Wohnsitres hinwegfällt: so werden wir in diesem Stücke auf die Seite des Lukas treten, welcher die Eltern Jesu nach wie vor dessen Geburt an demselben Orte wohnen lässt. Dafür hängt dann aber bei Lukus die Angabe, Jesus sei an einem andern Orte geboren als wo seine Eltern wohnhaft waren, mit einem eben so wenig historischen Datum, nämlich der Schatzung, susammen, und mit dieser fällt jeder Aniais für die Eltern Jesu weg, bei herannahender Entbindung der Maria eine so weite Reise zu unternehmen: so dass wir in diesem Stücke uns auf die Seite des Matthaus neigen werden, wenn er Jesus nicht answärts, sondern an dem Wohnorte seiner Eltern geboren sein lässt, Doch nur diess Formelle und Negative haben wir bis jetst, dass die Angaben der Svangelisten unverbürgt sind, mach welchen Jesu Eltern an einem andern Orte früher gewohnt haben sollen als später, und Jesus anderswo gehoren wäre. als we seine Eltern wehnten: über das Positive und Materielle, welches denn dieser Ort gewesen, ist die Untersuchung erst angustellen.

In dieser Hinsicht werden wir nun in entgegengesetzter Richtung auseinandergezogen, indem wir als Geburtsert Jesu, wo wir nach unserem eben gewonnenen Ergebnifs keinen Grund haben, seine Eltern nicht auch wohnhaft zu denken, in beiden Evangelien Bethlehem angegehen
finden; als späteren Wohnort dagegen, welchen nach dem
Obigen nur eine unverhürgte Angabe nus verbieten will

auch ale den ursprünglichen und somit als Geburtsort Jesu anzusehen, gleichfalls in beiden Nazaret. Dieser Widermruch ist unaufiselich, wenn beide Richtungen wirklich gleich stark ansiehen; er löst sich aber, sobald auf der einen Seite das Band reifst, und uns der andern Richtung ungehindert folgen lässt. Prüfen wir zuerst das Band. welches uns an die Annahme des galifficehen Nazaret als des späteren Wohnsitzes der Eltern Jesu knäpft, so besteht es nicht allein in der trockenen Angabe der vorliegenden Stellen im zweiten Kapitel des Matthäus und Lukas. dass die Eltern Jesu nach dessen Geburt sich in Nazaret anfgehalten: sondern in einer fortlaufenden Reihe von Daten aus der evangelischen und der ältesten Kirchengeachichte. Der Galiläer, der Nazarener, war der stehende Beiname Jesu: als Jesus von Nasaret stellte ihn Philippus dem Nathanaël vor, welcher ihm die Frage zurückgab: was kann aus Nazaret Gutes kommen? (Joh. 1, 46 f.) Nazaret wird nicht bloß als der Opt, & no zedoupperos (Luc. 4, 16), sondern geradezu auch als seine marpis bezeichnet (Matth. 13, 34. Marc. 6, 1.); als Jesus der Nazaretaner wird er von den Leuten kenntlich gemacht (Luc. 18, 37.) und von den Dämonen angerufen (Marc. 1, 24); noch am Kreuze bezeichnet ihn die Ueberschrift als Nazarener (Joh. 19, 19.), und nach seiner Auferstehung verkündigen die Apostel allenthalben Jesum von Nazaret (A. G. 2, 22.) und thun in seinem Namen als des Nazareners Wunder (A. G. 8, 6.). Auch seine Anhänger wurden noch längere Zeit Nazarener genannt, und erst in späteren Zeiten ging dieter Name auf eine ketzerische Sekte über 3). Diese Benennung setzt, wenn auch nicht diese, dass Jesus von Ragaret gebürtig ist, so doch einen längeren Aufenthalt desselben an dem gedachten Orte voraus; ein Anfenthelt, welcher, da eich Jesus, glaubwärdigen Nachrichten

16 25

<sup>8)</sup> Tertull. adv. Marcion. 4, 8. Epiphan. haer. 29, 1.

zufolge (Luc. 4, 16 f. und die Parall.), während seines öffentlichen Lebens nur vorübergehend daselbst verweilt hat, einzig in seine in frühere Lebensperiode fallen kann, welche er im Schoolse seiner Familie verlebte. Diese also, und namentlich seine Eltern, müssen während der Kindheit Jesu in Nazaret gewohnt haben, und wenn eihmal, dann ohne Zweifel von jeher, da wir keinen geschichtlichen Grund haben, eine Wohnortsveränderung ansunehmen: so dass dieser eine der beiden widersprechenden Sätze alle die Festigkeit hat, die man von Thatsachen aus so alter und dunkler Zeit erwarten kann.

Auch der andere Satz jedoch, dass Jesus in Bethlehem geboren sei, ruht keineswegs nur auf der Angabe unserer ersten Kapitel, sondern zugleich auf der durch eine Prophetenstelle veranlassten Erwartung, dass der Messias in Bethlehem werde geboren werden (vergl. mit Matth. 2, 5 f. Joh. 7, 42.). Aber eben diess ist eine gefährliche Stütze, und derjenige sollte sie gerne missen, welcher Jesu Geburt in Bethlehem als historisch festhalten Denn wo der Nachricht von einem Erfolge eine lange Erwartung desselben vorangeht, da muss schon ein starker Verdacht entstehen, ob nicht die Erzählung, dass das Erwartete eingetroffen sei, nur der Voraussetzung, dass es habe eintreffen müssen, ihre Entstehung verdanken möge. Zumal wenn jene Erwartung ungegründet war; wie-hier der Erfolg eine falsche Auslegung eines prophetischen Orakels bestätigt haben müsste. Also diese prophetische Grundlage der Geburt Jesu in Bethlehem benimmt der historischen, welche in der Erzählung von Matth. und Luc. 2. liegt, ihre Kraft, indem die letztere nur auf die erstere gebant erscheint, und folglich mit ihr hinfällt. Außer diesen aber sucht man einen anderweitigen Beleg für jene Annahme vergeblich. Nirgends sonst im N. T. wird Jesu bethlehemitischer Geburt erwähnt; nirgends tritt er mit diesem seinem angeblichen Geburtsort in irgend

'eine Beziehung, oder erweist ihm die Ehre eines Besuchs, die er doch dem unwürdigen Nazaret nicht versagt; nirgends beruft er sich auf jene Thatsache als einen Mitbeweis seiner Messianität, unerachtet er dazu die bestimmteste Veranlassung hatte, da sich Manche an seiner galiläischen Abkunft stießen, und sich darauf beriefen, dass der Messias aus der Davidsstadt Bethlehem kommen müsse (Joh. 7, 42.) 9. Zwar sagt hier Johannes nicht, dass diese Bedenklichkeiten in Gegenwart Jesu geäusert worden seien (V. 39.) eine Rede Jesu mit der eigenen Bemerkung begleitet hat, es habe damals noch kein πνεῦμα άγιον gegeben: so wärde auch hier die Erläuterung an der Stelle gewesen sein, das Volk habe nämlich noch nicht gewusst, dass Jesus von Bethlehem gebürtig gewesen. Man wird eine solche Notis für einen Johannes zu äußerlich und unbedeutend finden; allein so viel ist gewiss: wenn er mehrmals von der Meinung der Leute, dass Jesus ein geborener Nazarener sei, und ihrem Anstofs daran zu erzählen hatte, so muste er, wenn er es anders wulste, eine berichtigende Bemerkung hinzufügen, oder er erregte den falschen Schein, als stimme auch er jener Meinung bei. Nun aber findet sich nicht bloss an jener Stelle, sondern auch Joh. 1, 46 ff. ein solcher Anstols, welchen hier, wie schon oben erwähnt, Nathanael an der nazaretanischen Abkunft Jesu nimmt, ohne dass diese Meinung unmittelbar oder mittelbar berichtigt würde; denn nirgends erfährt er nachher, dass dieser Gute wirklich nicht aus Nazaret gewesen, sondern er muss lernen, dass auch aus Nazaret etwas Gutes kommen könne. Ueberhaupt, wäre Jesus, wenn auch noch

<sup>9)</sup> Vgl. H. Ch. L. Schmidt in Schmidt's Bibliothek, 3, 1, S. 123f.; Haisen, bibl. Theol. 1, S. 230.

<sup>10)</sup> Worauf sich z. B. Heydenreich beruft, über die Unzulässigkeit u. s. f. 1, S. 99.

so zafällig, in Bethlehm geboren gewesen: so wäre es, bei der Bedeutung, welche diess für den Glauben an seine Messianität gehabt hätte, vicht zu begreifen, wie ihn auch die Seinigen immer bur den Nasarener nennen konnten, ohne diesem, von den Gegnern mit polemischem Accent ausgesprochenen Beinamen den apologetischen Ehrennamen des Bethlehemiten entgegenzustellen. - Ist die Angabe von Jesu Geburt in Bethlehem auf diese Weise von allen gültigen historischen Zeugnissen verlassen; ja hat sie bestimmte geschichtliche Thatsachen gegen sich, und lässt eie sich namentlich mit dem, was uns nun feststeht, dass die Eltern Jesu später, und, wie wir nicht anders wissen, auch von jeher, in Nazaret gewohnt haben, und dass Jesus, sofern uns keine glaubwürdige Nachricht vom Gegentheil versichert, an keinem, von dem Wohnsitze seiner Eltern verschiedenen Orte geboren sei, nicht vereinigen: so kann es uns keine Ueberwindueg mehr kosten, uns dahin au entscheiden, dass Jesus nicht in Bethlehem, sondern, da wir keine andere sichere Spur haben, am wahrscheinlichsten in Nazaret geboren sei.

Demnach würde sich in diesem Punkte das Verhältnis der beiden Evangelisten folgendermaßen stellen. Was das Formelle hetrifft, hätte jeder zur Hälfte Recht und zur Hälfte Unrecht: Lukas Recht in der Behauptung der Identität des früheren Wohnortes der Eltern Jesu mit dem späteren, und hierin hätte Matthäus Unrecht; Matthäus Recht in der Festhaltung der Identität des Geburtsortes Jesu mit dem Wohnorte seiner Eltern, und hierin wäre der Irrthum auf Seiten des Lukas. In Hinsicht auf das Materielle aber hat Lukas darin das völlig Richtige, daß er vor wie nach der Geburt Jesu dessen Eltern in Nazaret wohnen läßt, wo Matthäus nur die halbe Wahrheit hat, daß sie nämlich nach Jesu Geburt daselbst ansässig gewesen; in der Angabe aber, daß Jesus in Bethlehem geboren worden, haben beide entschieden Unrecht.

Woher nun alles Falsche bei beiden kommt, das ist die jüdische Meinung, der sie nachgaben, der Messias müsse zu Bethlehem geboren sein; woher aber alles Richtige, das ist die Thatsache, welche sie vorfanden, dass Jesus immer als Nazaretaner gegolten hat; woher endlich das verschiedene Verhältniss des Wahren und Falschen in beiden, und das Uebergewicht des letzteren bei Matthäus, das ist die verschiedene Weise, wie sich beide zu jenen Prä-Galt es nämlich eine Vereinigung der missen verhielten. beiden Punkte: des historischen Datums, dass Jesus als Nazaretaner bekannt war, und des prophetischen Postulats, dass er, als Messias, za Bethlehem geboren sein müsse: so vollzog Matthäus, oder die Sage, welcher er folgte, nach der vorwiegenden Richtung dieses Evangeliums auf prophetischen Pragmatismus, die Vereinigung se, dass das Uebergewicht auf das vom Propheten an die Hand gegebene Bethlehem gelegt, dieses schon als die ursprängliche Heimath der Eltern Jesu angenommen, und Nazaret als der, nur durch eine spätere Wendung der Dinge herbeigeführte Zufluchtsort dargestellt wurde; wogegen der mehr historisch - pragmatische Lukas diejenige Gestaltung der Sage aufnahm oder selbst bildete, nach welcher auf das von der Geschichte an die Hand gegebene Nazaret der Hauptnachdruck gelegt, es als der ursprüngliche Wohnort der Eltern Jesu gefasst, und der Aufenthalt in Bethlehem nur als ein in Folge eines zufälligen Ereignisses zwischeneingetretener betrachtet wurde.

Bei diesem Stande der Sache wird es wohl Niemand vorziehen wollen, weder mit Schleiermacher (11) die Frage über das Verhältnis der beiden Berichte zum Thatbe-

<sup>11)</sup> Ueber den Lukas, S. 49. Ein ähnliches Schwanken bei Theile, zur Biographie Jesu, §. 15.

stand unentschieden su lassen, noch mit Sierrent 12) einseitig für den Lukas sich su entscheiden 15).

<sup>12)</sup> Ueber den Ursprung u. s. w., S. 68 f. u. S. 138.

<sup>13)</sup> Vergl. Ammon, Fortbildung, 1, S. 194 ff.; DE WETTE, exeget. Handb., 1, 2, S. 24 f.; George, S. 84 ff. — Diese Erscheinung, dass von einer Aufgabe verschiedene Erzähler verschiedene Lösungen versuchen, und diese hernach, oft sogar in Einem Buche, zusammengestellt werden, lässt sich durch eine Masse A. T. licher Beispiele belegen. So gibt die Genesis von dem Namen des Isaak eine dreifache Ableitung (wie oben, S. 196, bemerkt worden ist); von dem des Jakob eine doppelte (25, 26. 27, 16); ebenso von den Namen Edom (25, 25. 25, 30) und Bersaba (21, 31. 26, 33). Vergl. DE WETTE, Kritik der mos. Gesch., S. 110. 118 ff., und meine Streitschriften, 1, 1, S. 83 ff.

## Fünftes Kapitel.

# Der erste Tempelbesuch und die Bildung Jesu.

### S. 40.

Der zwölfjährige Jesus im Tempel.

Ueber die ganze Periode von der Rückkehr der Eltern Jesu mit ihrem Kinde aus Aegypten bis zu der Taufe Jesu durch Johannes geht das Matthäus-Evangelium stillschweigend hinweg, und auch Lukas weiß uns aus der langen Zeit von der ersten Kindheit Jesu bis zu seinem Mannesalter nur Einen Vorfall noch zu berichten: die Art und Weise nämlich, wie er im zwölften Lebensjahre im Tempel zu Jerusalem auftrat (2, 41 — 52.). Diese Erzählung aus der beginnenden Jugend Jesu unterscheidet sich von den bisher betrachteten aus seiner Kindheit nach der richtigen Beobachtung von HESS 1) dadurch, dass sich in derselben Jesus nicht mehr, wie in jenen, bloss leidend verhält, sondern eine thätige Probe von seiner hohen Bestimmung ablegt; und zwar hat man dieselbe von jeher als eine solche besonders geschätzt, die uns den Moment zeige, in welchem das höhere Bewusstsein in Jesu hervorgetreten sei 2).

Im zwölften Jahre, wo nach jüdischer Sitte der Knabe

<sup>1)</sup> Geschichte Jesu, 1, S. 110.

<sup>2)</sup> OLSHAUSEN, bibl. Comm. 1, S. 145 f.

zum selbstständigen Antheil an den heiligen Gebräuchen gelangte, nahmen dieser Erzählung zufolge die Eltern, wie es scheint zum erstenmale, Jesum zum Paschafeste nach Jerusalem mit. Nach Ablauf der Festzeit traten die Eltern den Rückweg an; dass der Sohn ihnen fehlte, bekümmerte sie sunächst nicht, weil sie ihn irgendwo bei der Reisegesellschaft vermutheten. Erst nachdem sie eine Tagreise ohne ibn zurückgelegt, und ihn bei Verwandten und Bekannten vergeblich gesucht, kehren sie nach Jerusalem zurück, um dort nach ihm zu sehen. — Dieses Benehmen der Eltern Jesu kann befremden. Es kann mit der Sorgfalt, die man von denselben voraussetzen zu dürfen glaubt, unvereinbar scheinen, dass sie das ihnen anvertraute Himmelskind so lange aus den Augen gelassen haben sollen, und man hat ihnen daher von manchen Seiten in Bezug hierauf geradezu Nachläßigkeit und Pflichtversäumniss vorgeworfen 3). Allein dass einen zwölfjährigen Knaben - d. i. im Orient so viel als bei uns ein 15jähriger - von der Gediegenheit des Charakters, wie sie Jesus schon damais gezeigt haben muss: dass einen solchen seine Eltern nicht immer ängstlich unter ihren Augen hielten, muss wohl sehr natürlich und billig gefunden werden 1). War er aber einmal, als der Augenblick der Abreise herankam, nicht bei ihnen: so wäre es zweckwidrig gewesen, ihn in der Verwirrung der überfüllten Hauptstadt beharrlich zu suchen, und indess die Landsleute nach Hause reisen zu lassen; es war vielmebr ganz das Rechte, was die Eltern Jesu ergriffen: nach einigem Warten der galiläischen Karawane nachzureisen, bei welcher sie allen Grand hatten, den Sohn zu vermuthen, da sich συγγενείς zuì γιυςοὶ in derselben befanden 5).

<sup>3)</sup> Derselbe a. a. O. S. 146.

<sup>4)</sup> Hase, Leben Jesu, §. 37; Heydenreich, über die Unzulässigkeit u. s. f., 1, S. 103; Troluch, Glaubwürdigkeit, S. 216 f.

<sup>5)</sup> S. die Ausführung von Tholuck, a. a. O. S. 214 ff.

: •

Nach Jerusalem umgekehrt, finden sie am dritten Tage den Sohn im Tempel; ohne Zweifel in einer der Außeren Hallen, unter einem consessus von Lebrern, in einer Unterredung mit ihnen begriffen, und als Gegenstand allgemeiner Bewunderung (V. 45 f.). Hier könnte es nack einigen Spuren scheinen, als wäre Jesu den Lehrern gegenüber ein höheres Verhältnis gegeben, als es einem zwölfjährigen Knaben zukommen konnte. Schon das za-Θεζόμενον (V. 46.) hat Anstols erregt; da nach jüdischen Nachrichten erst nach dem weit späteren Tode des Rabban Gamaliel die Sitte aufgekommen ist, dass die Rabbinenschüler saßen, während sie bis dahin in der Schule hatten stehen müssen ): allein diese jüdische Ueberlieferung ist zweifelhaft 7). Auch das hat man anstölsig gefunden, dass Jesus sich nicht blos receptiv als αχέων, sondern auch activ als επεριστών zu den Lehrern verhalte, und so gleichsam als ihren Lehrer zu benehmen scheine. So fassen es freilich die apokryphischen Evangelien, nach welchen Jesus schon vor seinem zwölften Jahre alle Lehrer durch seine Fragen verlegen macht, und seinem Informator im Alphabet die mystische Bedeutung desselben aufschliesst; bei jenem Tempelbesnch aber Streitfragen wie die über den Messias als zugleich Davids Sohn und Herrn (Matth. 22, 41 f.) auf die Bahn bringt, und sofort gleichsam in allen Facultäten Unterricht ertheilt ). Wäre freilich das ερωτάν und αποκρίνεσθαι von einem solchen belehrenden Verhältnisse zu verstehen: so müsten wir eines so unnatürlichen Zuges wegen 9) die evangelische Erzählung nach dieser Seite verdächtig finden. Allein zu einer sol-

<sup>6)</sup> Megillah f. 21, bei Lientroot z. d. St.

<sup>7)</sup> s. bei Kuinöl, in Luc. p. 353.

<sup>8)</sup> Evangel. Thomae c. 6 ff. Bei Tuno, S. 288 ff. und Evangel. infant. arab. c. 48 ff. p. 123 ff. bei Tuno.

<sup>9)</sup> Dafür erkennt diese Vorstellung auch Olshauszk an.

chen Auffassung der Worte nöthigt uns nichts; da nach füdischer Sitte der rabbinische Unterricht von der Art war, dass nicht bloss die Lehrer den Schülern, sondern auch diese den Lehrern Fragen vorlegten, wenn sie über etwas Aufschluss wünschten 16). So dürfen wir daher auch hier an solche, einem Knaben geziemende Fragen um se wahrscheinlicher denken, als unser Text, nicht ohne Abeicht, wie es scheint, die Verwunderung der Lehrer nicht an die Fragen, sondern an die αποχρίσεις Jesu knupft, also an dasjenige, worin sich Jesus am meisten als verständigen Schüler zeigen konnte. Indess, auch die Fragen betreffend, bemerkt Tholuck mit Recht, es ware diess nicht das einzige Beispiel, dass ein zwölf-, beziehungsweise funfzehn jähriger genialer Schüler seinem Lehrer etwas su rathen aufgegeben hätte, und bei der Verschrobenheit und dem Aberwitze mancher rabbinischen Vorstellungen lasse sich, worauf auch HESS aufmerksam macht, um so leichter denken, dass der gesunde Wahrheitssinu des Knaben durch unbefangenes Fragen und Erklärungfordern die Lehrer in verlegenes Erstaunen versetzen konnte. - Bedenklicher könnte der Ausdruck scheinen, dass der Knabe Jesus εν μέσφ των διδασκάλων gesessen habe. Denn was einem Schüler ziemte, das sagt uns Paulus A. G. 22, 3., nämlich sich su bilden παρά τες πόδας der Rabbinen, indem diese auf Kathedern, die Schäler aber auf dem Boden salsen 11); nicht aber, mitten unter den Lehrern Platz zu nehmen. Freilich glaubt man das ἐν μέσφ bald so erklären zu können, dass es nur ein Sitzen zwischen den Lehrern bedeute, indem mehrere Lehrer auf ihren Suggesten, und zwischen diesen Jesus mit andern Schülern auf der

<sup>10)</sup> s. die Belege (z. B. Hieros. Taanith 67, 4.) bei Warstran und Lieutroot z. d. St.

<sup>11)</sup> LIGHTFOOT, horae, S. 742.

Erde sitzend vorgestellt werde 12); bald soli es überhaupt nur in Gesellschaft von Lehrern, d. h. in der Synagoge, bedeuten 15): allein dem Wortsinne nach scheint doch 20 \$\frac{1}{2} \times 0 \times 10 \ti

Es lässt hierauf die Erzählung die vorwurfsvolle Frage der Matter Jesu an den wiedergefundenen Sohn folgen, warum er den Eltern das Herseleid dieses kummervollen Suchens nicht erspart habe? worauf er die Antwort gibt, welche eigentlich die Spitze der ganzen Geschichte bildet: ob sie nicht hätten wissen können, dass er nirgends anders, als im Hause seines Vaters, im Tempel, zu suchen sei? (V. 48 f.) Diese Bezeichnung Gottes als τε πατρος könnte man unbestimmt davon nehmen wollen, dass er dadurch Gott als den Vater aller Menschen, und nur so auch als den seinigen, darstellen wolle. Allein, es nur so zu verstehen, wird nicht allein durch das hinzugesetzte us widerrathen, da bei jenem Sinne (wie Matth. 6, 9.) eher ἡμῶν zu erwarten wäre: sondern hauptsächlich dadurch, dass Jesu Eltern diese Rede nicht verstehen (V. 50.); was bestimmt darauf hindeutet, dass der Ausdruck etwas Besonderes bedeuten muss: welches hier nur das Geheim-

<sup>12)</sup> Paulus, exeg. Hdb., 1, a, S. 279.

<sup>13)</sup> Kuinol, a. a. O. S. 353 f.

<sup>14)</sup> Horac, 2, S. 886.

<sup>15)</sup> DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 26

nils der Messianität Jesu sein kann, der, als Messias, vioc Seë im besondern Sinne war. Dass nun aber in dem 12jährigen Jesus schon das Bewusstsein seiner Messianität aufgegangen gewesen, diels könnte sweifelhaft scheinen auf unserem Standpunkte, der durch die Nachweisung des blofs mythischen Charakters der Geburts- und Kindheitsgeschichte sich aller natürlichen wie übernatürlichen äußeren Anlässe beraubt hat, welche jenes Bewulstsein in dem Wenn zwar das Bewusst-Kinde Jesu wecken konnten. sein einer mehr subjectiven Bestimmung, könnte man sagen, wie zum Dichter, Künstler u. dgl., wobei Alles auf die, schon frühzeitig empfindbare, innere Begabung des Individuums ankommt, möglicherweise sehr frühe aufgehen kann: so ist doch eine objective Bestimmung, in welcher die Verhältnisse der gegenständlichen Wirklichkeit einen Hauptfactor ausmachen, wie die Bestimmung zum Staatsmann, sum Feldherrn, sum Reformator einer Religion, unter welche Rubrik die messianische Bestimmung gehört - eine solche ist doch schwerlich auch dem begabtesten Individuum jemals so frühe klar geworden; weil dazu eine Kenntniss der gegebenen Verhältnisse erforderlich ist, wie sie nur eine längere Beobachtung und reifere Erfahrung gewähren kann. Allein auch hier ist wohl zu unterscheiden zwischen einem Bewufstsein der Bestimmung, welches alle Beziehungen derselben in deutlicher Reflexion überschaut; was freilich erst Sache reiferer Jahre ist: und dem einfachen, unmittelbaren Vorgefühl, welches den wesentlichen Kern des künftigen Berufs, den es als Trieb in sich trägt, oft sehr frühzeitig in bedeutungsvollen Aeuserungen enthüllt. Und mehr als das Letztere ist es doch nicht, was der Knabe Jesus uns hier zu hören gibt: noch fern von aller bestimmteren Beziehung auf die mosaische Religion, auf Propheten, Hierarchie, Sectenwesen, Heiden u. dgl., ist das Bewulstsein Gottes als seines Vaters, mit dem er in besonders innigem Geistes- und Gemüthsverkehr

stehe, der natürlichste Keim, aus welchem das spätere entwickeltere Bewulstsein Jesu von seiner messianischen Stellung hervorwachsen mulste 16).

Dals sofort (V. 50.) von Jesu Eltern gesagt wird, sie haben diese Acusserung von ihm nicht verstanden: das muss bei jeder andern Ansicht von der früheren Geschichte, als bei der unsrigen, sehr auffallend gefunden werden. Denn dass ihr Sohn in specifischem Sinne ein viòc 9e8 genannt werden würde, diefs war der Maria schon durch den verkündigenden Engel su wissen gethan (Luc. 1, 32. 35.); dass er aber eine besondere Beziehung zum Tempel haben würde, diess konnten sie theils eben hieraus, theils aus dem glänzenden Empfange abnehmen, welchen er noch als Kind bei seiner ersten Darstellung im Tempel erfahren hatte. Die Eltern Jesu, oder wenigstens Maria, von welcher wiederholt gerühmt wird, dass sie die ausserordentlichen Eröffnungen über ihren Sohn sorgfältig im Herzen bewahrt habe, sollten also über seine damalige Rede keinen Augenblick im Dunkeln geblieben sein. Aber auch schon bei jener Darstellung im Tempel hiefs es, dass sich die Eltern Jesu über die Reden Simeons gewundert (V. 33.), sie also wohl nicht recht verstanden haben. Und swar war diess nicht von jenem Ausspruche Simeons bemerkt, dass ihr Knabe micht allein eig avacagu, sondern auch eig mussur gereichen, und das Herz seiner Mutter eine δομφαία durchdringen werde; von welcher Seite seines Berufs und Schicksals allerdings den Eltern Jesu noch nichts mitgetheilt war, worüber sie sich also wohl hätten verwundern können; sondern diese Eröffnungen macht Simeon erst nach der Verwunderung der Eltern, welche ihrerseits nur durch die Aeusserungen seiner Freude über den Anblick des Retters, der zur Verherrlichung Israels und zur Leuchte für die  $\mathcal{E}\Im m$  dienen werde, verursacht ist.

<sup>16)</sup> Ngl. NHANDER, L. J. Chr., S. 37 f.

hier una wiederum ist keine Andeutung, dass die Verwunderung etwa der von Simeon ausgesprochenen Beziehung Jesu auch zu den Heiden gegolten hätte; was sie überdiese auch nicht wohl konnte, da diese weitere Bestimmung des Messias schon im A. T. gegeben war. Es bleibt mithia als Grand jener Verwunderung nur die von Simeen ausgesprochene Messianität des Kindes, welche ihnen aber schon längst durch Engel angekündigt, und von Maria in in ihrem Lobgesang erkaant worden war. Ebenso unbegreiflich nan, wie dort die Verwanderung, ist in unsrer Stelle, die vorangegangenen Erzählungen als historisch vorausgesetzt, das Nichtverstehen, und wir müssen sagen: ware so Außerordentliches, wie Lukas selbst meldet, vorhergegangen gewesen: so hätten die Eltern dezu diese Rede von ihm verstehen müssen; verstanden ele dieselbe aber nicht: so kann Jenes nicht vorhergegangen sein. So denkbar also von unserm Standpunkt aus, wenn die in Frage stehende Antwort die erste bestimmtere Aeusserung der höheren Natur ihres Sohnes war, das Nichtverstehen der Eltern ist: so fragt sich doch, ob dieser Zug vom evangelischen Erzähler aus historischer Kunde beigefügt worden ist, oder nur im Interesse der Wundererzählung, deren Art es ist. ihre Figuren so beharrlich in der Stimmung des Verwunderns verbleiben zu lassen, dass sie nicht allein bei dem ersten Hervortreten des Ansserordentlichen, sondern auch bei der zweiten, dritten, zehnten Wiederholung desselben, wo sie sich längst darein gefunden haben sollten, immer noch staunen und nichtverstehen: natürlich, um durch diese fortdauernde Unfafslichkeit das sich mittheilende Göttliche desto erhabener darzustellen. Ebenso, so natürlich es ist, dass die Mutter Jesu sich einen Vorgang wie diesen eingeprägt haben wird, und so nothwendig sich die Voraussetzung ergibt, dass fortan mit dem leiblichen Wachsthum des Knaben ein obenso gedeihliches geistiges sich verbanden habe: so fragt sich doch auch bei der doppeiten Schlussanmerkung — das Jesu Mutter alle diese Worte in ihrem Herzen bewahrt (V. 51.), und dass der Knabe forthin an Alter und Weisheit u. s. f. zugenommen habe (V. 52.) — ob sie dem Evangelisten aus historischer Erkundigung und Reslexion, oder vielmehr nur aus der Rücksicht auf den Typus der hebräischen Heldensage gestlossen sind, zu welchem, wie wir schon oben sahen, diese Schlus - und Uebergangsformeln gehörten <sup>17</sup>).

Dem Bisherigen zufolge ist in der Erzählung von dem ersten Auftreten Jesu im Tempel kein historisch unwahrscheinlicher Zug, höchstens vielleicht einige unwesentliche Pinselstriche vom Erzähler aus dem Seinigen hinzugethan; überdiess steht die Erzählung nicht, wie einige der bisherigen, mit einer andern im Verhältnis gegenseitiger Ausschließung: steht sie daher nicht etwa mit einer späteren geschichtlich zuverläßigen Nachricht im Widerspruch, was wir hier noch nicht absehen können, so hat sie kein Merkmal des Unhistorischen gegen sich, außer etwa dem, dass sie nur bei Einem Evangelisten, und swar in einem Abschnitt uns begegnet, in welchem das Rinschleichen von Ungeschichtlichem leichter möglich, und dessen bisher betrachtete Theile wirklich lauter mythische Doch diess ist viel zu unbestimmt, um unsere Erzählung zu gefährden; welche nun überdieß, da sie von entscheidenden negativen Kriterien des Unhistorischen frei ist, auch dadurch nicht erschüttert werden kann, wens

<sup>17)</sup> S. oben, S. 153. 327. Diessmal vergl. noch besonders:
1. Sam. 2, 26 (LXX):
Luc. 2, 52:

καὶ το παιδάριον Σαμκήλ ἐπο- καὶ Ἰησῶς προέκοπτε σοφία καὶ ἡλερείτο μεγαλυνόμενον, καὶ ἀγα- κίψ, καὶ χάριτι παρά θεῷ καὶ ἀν-θον καὶ μετά Κυρίε καὶ μετά θρώποις.

Vergl. hiezu noch, was Josephus Antiq. 2, 9, 6. von der χάρις παιδική des Moses zu sagen weiss.

sich etwa positiv ein starkes dogmatisch-poetisches Interesse zeigen sollte, welches möglicherweise zur Erdichtung einer solchen Scene hätte veranlassen können.

In dieser Hinsicht ist nun freilich bekannt genug. dass von großen Männern, welche sich im reifen Alter durch geistige Ueberlegenheit ausgezeichnet haben, gerne auch schon die ersten, vorbedeutenden Regungen ihres Geistes aufgefalst, und wenn sie nicht historisch zu ermitteln sind, nach der Wahrscheinlichkeit erdichtet werden 18). Insbesondere aber auch in der hebräischen Geschichte und Sage finden wir diese Neigung mehrfach bethätigt. wird von Samuel im A. T. selbst berichtet, dass er schon als Knabe eine göttliche Offenbarung und die Gabe der Weissagung erhalten habe (1. Sam. 3.), und von Moses. über dessen Knabenjahre die A. T.liche Erzählung schweigt. wuste die spätere Tradition, welcher Josephus und Philo folgen, auffallende Proben seiner frühen Entwickelung zu erzählen. Wie in dem vorliegenden Berichte der Knabe Jesus sich über sein Alter verständig zeigt: so soll dasselbe auch bei Moses der Fall gewesen sein 19); wie Jesus, von dem eiteln Geräusche der festlich bewegten Stadt sich abwendend, im Tempel bei den Lehrern seine liebste Unterhaltung findet: so zog auch den Knaben Moses nicht kindisches Spiel, sondern nur ernste Beschäftigung an, und frühzeitig mussten ihm Lehrer bestellt werden, welchen er jedoch, wie der zwölfjährige Jesus, sich bald überlegen zeigte 20).

<sup>18)</sup> Vgl. THOLUCK, S. 209.

Joseph. Antiq. 2, 9, 6: σύνεσις δε κατά την ήλικίαν εφύετο αὐτῷ, κ. τ. 2.

<sup>20)</sup> Philo, de vita Mosis, Opp. cd. Mangey, Vol. 2. S. 83 f. έχ οἶα πομιδή νήπιος ήδετο τωθαιιμοῖς καὶ γέλωσι καὶ παιδιαῖς — ἀλλ' αἰδῶ καὶ σεμνότητα παραφαίνων, ἀκλιμασι καὶ θεάμασιν, ἃ την ψυχὴν ἔμελλεν ωφελήπειν, πρυςεῖχε. διδάσκαλοι δ' εὐθύς, ἀλλαχύθεν ἄλλος, παρῆσαν —

Namentlich aber bildete nach der Eigenthümlichkeit morgenländischer Natur und jüdischer Sitte das zwölfte Jahr einen solchen Entwicklungspunkt, an welchen man gerne besondere Proben des erwachenden Genius knüpfte: da von dem genannten Jahr an, wie etwa bei uns vom 14ten, der Knabe als den kindischen Verhältnissen ent-Demzufolge wurde von wachsen angesehen wurde 21). Moses angenommen, daß er im zwölften Jahre aus dem Hause seines Vaters getreten sei, um unabhängiges Organ der göttlichen Offenbarungen zu werden 22); Samuel, von welchen im A. T. unbestimmt gelassen war, wie frühe ihm die Gabe der Prophetie mitgetheilt worden sei, sollte nach der späteren Tradition vom zwölften Jahr an geweissagt haben 23), und ebenso sollten von Salomo und von Daniel die weisen Urtheilssprüche (1. Kön. 3, 23 ff. Susann. 45 ff.) schon im 12ten Jahre gefällt worden sein 24). Nun wäre es zwar an sich wohl möglich, dass man in der er-

ών εν θ μακού χρόνω τὰς δυνάμεις ὑπερέβαλεν, εὐμοιρία φύσεως φθάνων τὰς ὑφιγήσεις.

<sup>21)</sup> Chagiga, bei Wetstein z. d. St.: A XII anno filtus censetur maturus. Ebenso Joma f. 82, 1. Berachoth f. 24, 1; wogegen Bereschith Rabba 63, ebenfalls bei Wetstein, das dreizehnte Jahr als jenes Entscheidungsjahr bezeichnet.

<sup>22)</sup> Schemoth R. bei Werstein: Diait R. Chama: Moses duodenarius anulsus est a domo patris sui etc.

Joseph. Antiq. 5, 10, 4: Σαμώηλος δε πεπληρωπώς έτος ήδη δωδέκατον, περεκρήτευε.

<sup>24)</sup> Ignat. ep. (interpol.) ad Magnes. c. 3: Σολομῶν δὲ — δωδεκαετής βασιλεύσας, την φοβερὰν ἐκείνην καὶ δυςερμήνευτον ἐπὶ ταῖς γυναιζι κρίσω ἕνεκα τῶν παιδίων ἐποιήσατο. — Δανυήλ ὁ σοφὸς δωδεκαετής γέγονε κατοχος τῷ θείῳ πνεύματι, καὶ τὰς μάτην τὴν πολιὰν φέροντας πρεσβύτας συκοφάντας καὶ ἐπιθυμητὰς ἀλλοτρίο κάλλες ἀπήλεγξε.
Zwar Darstellung einer christlichen Schrift, aber in Vergleichung mit den obigen Daten vielleicht nach älterer jüdischer
Sage.

sten Christengemeinde gedacht hätte: ist bei diesen A. T .lichen Heroen der Geist, welcher sie trieb, im 12ten Lebensjahre zuerst in selbstthätigen Aeusserungen hervorgetreten: so kann er bei Jesu anch nicht länger verborgen gewesen sein, und wenn Samuel und Daniel in jenem Alter schon in ihrer späteren Eigenschaft als gottbegeisterte Seher, Salomo in der eines weisen Regenten sich gezeigt hat: so muss sich Jesus ebense schon damals in der Rolle gezeigt haben, welche ihm später eigenthümlich war, als Sohn Gottes und Lehrer der Menschheit. Wenn namentlich in dem Berichte des Lukas bis daher das Bestreben sichtbar, war, keinen Knotenpunkt in der ersten Lebenszeit Jesu zu übergehen, ohne ihn mit göttlichem Glanze. mit bedeutsamen Vorzeichen des Künftigen zu umkleiden; wie er seine Geburt in diesem Style behandelt, die Beschneidung wenigstens auf bedeutungsvolle Weise genannt, ganz besonders aber die Darstellung im Tempel in diesem Sinne benützt hatte: so, könnte man sagen, wollte er auch den letzten Entwicklungsknoten, den ihm das Jugendleben Jesu nach jüdischer Sitte noch bot, mit dem gebührenden Schmuck umgeben 25).

Andererseits jedoch, so oft es auch die Sage oder Dichtung gewesen sein mag, welche die Jugend großer Männer mit solchen Proben ihres frühreifen Geistes verherrlichte: so sind doch in vielen Fällen dergleichen Proben wirklich abgelegt worden; da der Natur der Sache nach das Genie früher, als gewöhnliche Geister, zu reifen pflegt. Die Beispiele aus der Jugendgeschichte unsrer großen Geister — Dichter, Feldherren, Gelehrten — sind bekannt 26, und ganz nahe der Zeit und Oertlichkeit nach liegt der evangelischen Erzählung ein Zug aus dem Leben

<sup>25)</sup> So Haisen, bibl. Theol., 1, 234. Mehr Historisches lässt Gasten stehen, im neuesten theol. Journal, 3, 1, S. 39.

<sup>26)</sup> Mehrere werden nachgewiesen von Tholuck, S. 221 f. 227 f. Das Leben Jesu 5te Aufl. I. Band. 23

eines ziemlich untergeordneten Talentes, von welchem aus auf Jesum ein Schluss a minori ad majus gilt, des Josephus <sup>27</sup>). Läst sich nun überdiess von derjenigen (lemüthsverfassung und Geistesstellung, die wir bei Jesu in seinem Mannesalter finden, mit Recht behaupten, dass sie nicht Ergebniss eines späten, plötzlichen Durchbruchs, sondern nur allmähliger, stetiger Entwicklung sein konnte: so fügt sich in den Gang eines solchen Lebens unsere Erzählung so passend ein, dass die Kritik kein Recht hat, ihr die geschichtliche Geltung abzusprechen.

# S. 41.

Ueber die äussere Existenz Jesu bis zu seinem öffentlichen Auftritt.

In welchen äußeren Verhältnissen Jesus von der zuletzt besprochenen Scene an bis zu der Zeit seines öffentlichen Auftritts gelebt habe, darüber findet sich in unsern kanonischen Evangelien kaum eine Andeutung.

Zuerst von seinem Aufenthaltsorte erfahren wir ausdrücklich nur dies, dass er sowohl am Anfang, als am Ende dieser dunkeln Periode in Nazaret gewesen sei. Nämlich nach Luc. 2, 51. kehrte der 12 jährige Jesus mit seinen Eltern dahin zurück, und nach Matth. 3, 13. Marc. 1, 9. kam der dreißigjährige (vgl. Luc. 3, 23) von da zur Tause des Johannes. Es scheinen also unsere Evangelisten vorauszusetzen, Jesus habe auch in der Zwischenzeit in Galiläa, und näher in Nazaret, sich ausgehalten; womit jedoch Reisen, wie zu den Festen in Jerusalem, nicht ausgeschlossen sind.

Die Art der Beschäftigung Jesu in seinen Knaben-

<sup>27)</sup> Vita, 2: "Ετι δ' άρα παῖς ων περί τεσσαρεςκαιδέκατον έτος διὰ τὸ φιλογράμματον ὑπὸ πάντων ἐπηνάμην, συνιόντων ἀεὶ τῶν ἀρχιερέων καὶ τῶν τῆς πόλεως πρώτων ὑπὲς τὰ παρ' ἐμὰ περὶ τῶν νομίμων ἀκριβέςεμον τι γνῶναι.

und Jünglingsjahren scheint sich, einer Andeutung unserer Evangelien zufolge, nach dem Gewerbe seines Vaters bestimmt zu haben, welchen sie als τέπτων bezeichnen (Matth. 13, 55.). Dieser von dem Gewerbe des Joseph gebranchte Ausdruck wird gewöhnlich in der Bedeutung von faber lignarius gefasst 1); nur Einzelne haben aus mystischen Gründen einen faber ferrarius, aurarius, oder einen caementarius darin gefunden 2). Die Holzarbeiten, welche er verfertigt, finden sich bald als größere, bald als kleinere bestimmt: nach Justin und dem Evangelium Thomae 5) waren es ἄροτρα καὶ ζυγά, also was wir als Wagnerarbeit bezeichnen würden; nach dem Evangelium infantiae arabicum 1) Thüren, Melkgefäße, Siebe und Kästen; einmal macht er auch dem König einen Thronsessel: also theils Tischler - theils Bötticherarbeit; das Protevangelium Jacobi dagegen lässt ihn an οἰχοδομαῖς arbeiten 5), ohne Zweifel als Zimmermann. An dieser Beschäftigung des Vaters scheint nun Jesus nach einem Ausdrucke des Markus Theil genommen zu haben, welcher die Nazaretaner von Jesu nicht blofs, wie Matthäus in der Parallelstelle, fragen lässt: εχ ετός εςιν ὁ τε τέκτονος νίος; sondern geradezu: εχ ετός εςιν ο τέπτων; (6, 3.) Zwar auf den Spott des Celsus, dass der Lehrer der Christen τέπτων ἢν τὴν τέχνην, erwiederte Origenes, er müsse thersehen haben, ότι εδαμε των έν ταίς έκκλιχιίαις φερο-

<sup>1)</sup> Daher die Ueberschrift eines arabischen Apokryphums (nach der lat. Uebersetzung bei Thilo, 1, S. 3.): historia Josephi, fabri lignarii.

<sup>2)</sup> s. THILO, Cod. Apoer. N. T. S. 368 f. not.

<sup>3)</sup> Justin. Dial. c. Tryph. 88. Diese Stücke lässt er Jesum fertigen, ohne Zweifel angeleitet von Joseph. Im Evangel. Thomae c. 13. ist Joseph der Verfertiger.

<sup>4)</sup> cap. 38 f., S. 112 ff., bei Thilo.

<sup>5)</sup> c. 9 and 13.

μένων ευαγγελίων τέπτων αυτός ὁ Ιισες αναγέγησηται . Wirklich hat nun jene Stelle des Markus die Variante: ο τε τέχτονος νίος; wie auch Origenes, wenn er die Stelle nicht ganz übersehen haben soll, gelesen haben muss, und was einige neuere Kritiker vorziehen 7). Allein mit Recht hat schon Beza hiezu bemerkt: fortasse mutavit aliquis, existimans, hanc artem Christi majestati parum convenire: wogegen schwerlich Jemand ein Interesse haben konnte, die umgekehrte Aenderung vorzunehmen 8). Auch Kirchenväter und Apokryphen lassen nach dieser Andeutung des Markus Jesum seinem Vater in dessen Geschäft an die Hand gehen. Justin legt besondern Werth darauf, dass Jesus Psitige und Joche oder Wagschalen, als Sinnbilder des thätigen Lebens und der Gerechtigkeit, verfertigt habe ); nach dem arabischen Kindheitsevangelium geht Jesus mit Joseph an den Orten, we dieser Arbeit hatte, umber, um ihm in der Art zu helfen, dass er, wenn Joseph etwas zu lang oder zu kurz gemacht hatte, durch Berührung oder blofses Ausstrecken der Hand der Sache die rechte Größe gab; eine Nachhülfe, welche dem Pslegevater Jesu zu Statten kam, weil er, wie das Apokryphum, als ware auch für ihn jenes Handwerk zu gemein gewesen, naiv bemerkt: nec admodum peritus erat artis fabrilis 10). - Abgesehen von diesen apokryphischen Ausmalungen hat jene Nachricht über die Jugendbeschäftigung Manches für sich. Einmal die Zusammenstimmung mit der füdischen Sitte, nach welcher auch der zu einer

<sup>6)</sup> c. Cels. 6, 36.

<sup>7)</sup> FRITZECHE in Marc. p. 200.

<sup>8)</sup> S. WETSTEIN u. PAULUS z. d. St.; WINER, Realwörterbuch, f, S. 665. Anm.; NEANDER, L. J. Chr., S. 46 f. Anm.

<sup>9)</sup> a. a. O.: ταῦτα γὰς τὰ τεκτονικὰ ἔργα εἰργάζετο ἐν ἀνθρώποις ὧν, ἄροτρα καὶ ζυγά διὰ τέτων καὶ τὰ τῆς δικαιοσύνης σύμβολα διδώσκων, καὶ ἐνεργῆ βίον.

<sup>10)</sup> cap 38.

gelehrten oder überhaupt geistigen Laufbahn Bestimmte nebenher ein Gewerbe zu lernen pflegte; wie der Rabbinenzögling Paulus zugleich ein σχηνοποιός την τέχνην war (A. G. 18, 3.). Da wir überdiels nach unsern bisherigen Untersuchungen von außerordentlichen Erwartungen und Planen, welche die Eltern Jesu in Bezug auf ihren Sohn gehabt hätten, nichts geschichtlich wissen: so ist nichts natürlicher, als die Annahme, dass Jesus frühzeitig zu dem Geschäfte des Vaters angehalten worden sei. Ferner mochten die Christen eher ein Interesse haben, sich gegen diese Ansicht von der früheren Beschäftigung ihres Messias zu wehren, als sie zu erdichten; da sie ihnen nicht selten den Spott ihrer Gegner zuzog. So konnte sich, wie schon erwähnt, Celsus einer Anmerkung darüber nicht enthalten; wesswegen Origenes von einer Bezeichnung Jesu als τέκτων im N. T. gar nichts wissen will: und bekannt ist die spöttische Frage des Libanius nach dem Zimmermannssohne, welche nur ex eventu mit einer so schlagenden Antwort versehen scheint 11). Freilich liefse sich dagegen sagen, dass die Nachricht von den TEX-TOVENOIS EOVOIS Jesu auf einem blossen Schlusse von dem Handwerk seines Vaters auf das Treiben des Sohns zu beruhen scheine, welchen doch ebenso gut auch eine andere Kunstfertigkeit sich habe aneignen können; ja daß vielleicht gar die ganze Sage vom Zimmermannshandwerk Jesu und Josephs jener von Justin herausgehobenen symbolischen Bedeutsamkeit desselben ihre Entstehung möge zu verdanken haben. Da indessen die Angabe unserer Evangelien von Joseph als τέκτων so kurz und trocken ist and nirgends im N. T. allegorisch benutzt, noch auch nur näher ausgeführt wird: so ist diesem das genannte Handwerk nicht streitig zu machen; von Jesus aber unausgemacht zu lassen, ob er daran Theil genommen, oder nicht.

<sup>11)</sup> Theodores. H. E. 3, 23.

In welchen Vermögensumständen Jesus und seine Ektern sich befanden haben, ist Gegenstand maucher Verhandlungen gewesen. Dass die Behauptung einer drückenden Armuth Jesu von Seiten orthodoxer Theologen auf dogmatisch - ästhetischen Gründen beruhte, indem man theils den status exinanitionis auch in diesem, Stücke darchführen, theils den Cantrast zwischen der mogan Dez und μορφή δέλε recht grell ausmalen wollte, erbeilt von selbst. Dass ferner der angeführte paulinische Gegensatz (Phil. 2, 6 ff.), so wie desselben Apostels Ausdruck, dass Christus emwigevoe (2. Kor. 8, 9.), nur das glanzlose, mühevolle Leben bezeichne, welchem er sich nach seiner himmlischen Präexistenz und statt der in der jüdischen Vorstellung gegebenen messianischen Königsrolle unterzog, ist gleicherweise als anerkannt zu betrachten 12). In dem eigenen Ausspruch Jesu, er habe nicht  $\pi \tilde{s} \ \tau \hat{n} \nu \ \varkappa \varepsilon$ φαλην κλίνη (Matth. 8, 20.), kann möglicherweise auch nur die freiwillige Verzichtleistung auf ruhigen Gütergenuss zum Behufe seines messianischen Wanderlebens liegen: so dass nur noch die Eine Nachricht (Luc. 2, 24.) übrig bleibt, dass Maria als Reinigungsopfer Tauben, also nach 3. Mos. 12, 8. das Opfer der Armen, dargebracht habe, welche allerdings beweist, dass der Verfasser jenes Abschnittes sich die Eltern Jesu in keineswegs glänzenden Verhältnissen vorstellte 15); allein wer bürgt uns dafür, dass nicht auch ihn schon unhistorische Gründe zu dieser Darstellung hewogen haben? Indessen haben wir ebensowenig von dem Umgekehrten, dass Jesus Vermögen besessen habe, haltbare Spuren; wenigstens auf den ungenähten Leibrock Joh. 19, 23. dürfen wir uns nicht berufen 14), ehe wir unten genauer untersucht haben werden, was es mit demselben für eine Bewandtnis hat.

<sup>12)</sup> s. Hase, Leben Jesu, §. 70; Winea, bibl. Realw., 1, S. 665.
13) Winea a. a. O.

<sup>14)</sup> Wie diess die genannten beiden Theologen a. d. a. 00. thun.

#### S. 42.

# Jesu geistige Ausbildung.

Waren über die äussere Existenz Jesu während seiper Jugend die Nachrichten im höchsten Grade dürftig: se fehlen sie über seine geistige Entwicklung beinahe gans. Denn die in der Kindheitsgeschichte bei Lukas sich wiederholende unbestimmte Phrase von seinem geistigen Erstarken und Zunehmen an Weisheit sagt uns nichts, was wir nicht auch ohne sie voraussetzen müssten; auf die Erwartungen aber, welche seine Eltern schon vor seiner Geburt von ihm gehabt, und auf die Gesinnungen, welche namentlich seine Mutter dabei an deu Tag gelegt haben soll, ist kein Schluss zu gründen, da eben diese angeblichen Erwartungen und Aeußerungen unhistorisch sind. Die so eben betrachtete Erzählung von dem Auftritte des zwölfjährigen Jesus im Tempel liefert uns mehr nur ein Ergebnis - die frühe und eigenthümliche Entwicklung seines religiösen Bewusstseins - als dass sie uns über die Ursachen und Verhältnisse Aufschluß gäbe, durch welche diese Entwicklung begünstigt war. Doch wenigstens so viel lernen wir aus der Angabe Luc. 2, 41., was sich freilich von frommen Iraeliten von selbst versteht, dass Jesu Eltern alle Jahre nach Jerusalem zum Paschafeste zu reisen pflegten; wobei zu vermuthen ist, dass auch Jesus vom zwölften Jahr an gewöhnlich mitgereist sein, und die treffliche Gelegenheit benützt haben wird, sich unter dem Zusammenflusse von Juden und Judengenossen aus allen Ländern, und von allen Gesinnungen und Ansichten, auszubilden; den Zustand seines Volkes und die falschen Grundsätze der pharisäischen Leiter desselben kennen zu lermen, und seinen Blick über die engen Gränzen Palästina's hinaus zu erweitern 1).

Ob and in wie weit Jesus die gelehrte Bildung eines

<sup>1)</sup> Paulus, exeg. Handb.; 1, a, S. 273 ff.

Rabbinen erhalten habe, ist gleichfalls in unsern kanorischen Evangelien nicht gesagt. Aus Stellen wie Matth. 7, 29: Jesus habe gelehrt εχ ώς οἱ γραμματεῖς, ist nur zu schließen, dass er die Methode der Schriftgelehrten nicht zu der seinigen gemacht, nicht aber, dass er die Bildung eines γραμματεύς nicht genossen habe. Freilich lässt sich andrerseits aus dem Umstande, dass Jesus nicht bloss von seinen Schülern (Matth. 26, 25. 49. Marc. 9, 5. 11, 21. 14, 45. Joh. 4, 31. 9, 2. 11, 8. 20, 16. vgl. 1, 38. 40. 50.) und von slehenden Hülfsbedürstigen (Marc. 10, 51.) δαββὶ and δαββενί genannt wurde, sondern dass ihm auch der pharisäische αρχων Nikodemus (Joh. 3, 2.) diesen Titel nicht versagte, ebensowen ig folgern, daß er die schalmäsige Bildung eines Rabbinen erhalten hatte 2); da die Begrüssung als Rabbi, wie auch das Recht des Vortrags in der Synagoge (Luc. 4, 16 ff.), worauf man sich ebenfalls beruft, gewiss nicht bloss graduirten Rabbinen, sondern jedem thatsächlich erprobten Lehrer zukam 3). Gegen die bestimmte und von Jesu nicht widersprochene Aussage seiner Feinde, dass er ein γοάμματα μη μεμαθηχώς sei (Joh. 7, 15.), und gegen die Verwunderung der Nazaretaner, solche Weisheit bei ihm zu finden (Matth. 13, 54 ff.), von welchem ihnen also kein gelehrtes Studium bekannt gewesen sein muß, kann man wohl schwerlich das anführen, dass Jesus sich selbst einmal als Muster eines für das Gottesreich ausgebildeten γραμματείς darstelle (Matth. 13, 52.) '); da dieses Wort hier einen Schriftlehrer überhaupt, nicht gerade nur einen schulmäßig gebildeten, bedeutet. Endlich auch die genaue Kenntniss der rabbinischen Lehrtraditionen und Missbräuche, wie er sie besonders in der Bergrede, Matth. 5. ff., und in der antipharisäischen,

<sup>2)</sup> Darauf berust sich Paulus, a. a. O. 275 ff.

<sup>5)</sup> Vergl. Hasz, Leben Jesu, §, 58; NEARDER, L. J. Chr., S. 45 f.

<sup>-4)</sup> PAULUS, a. a. O.

Matth. 23., an den Tag legt \*), konnte er durch die zahlreichen Vorträge der Pharisäer an das Volk, ohne einen
gelehrten Cursus bei ihnen zu machen, sich erwerben.
Wenn so die evangelischen Data susammengenommen das
Brgebnis liefern, dass Jesus nicht förmlich durch eine
rabbinische Schule gegangen war: so könnte dagegen andererseits die Erwägung, dass es im Interesse der christliehen Sage liegen muste, Jesum als unabhängig von menschlichen Lehrern darzustellen, zu einem Zweifel an jenen
N. T. lichen Angaben, und zu der Vermuthung veranlassen, dass Jesu die gelehrte Bildung seines Volkes nicht so
ganz fremd gewesen sein möge. Doch kann aus Mangel an
urkundlichen Nachrichten hierüber nicht entschieden werden.

Indessen hat man mehr oder minder unabhängig von den Angaben des N. T. in alter wie in neuer Zeit verschiedene Hypothesen über die geistige Entwickelung Jesu aufgestellt, welche nach dem Gegensatze der natürlichen und der übernatürlichen Ansicht in zwei Hauptklassen Indem es nämlich der übernatürlichen Ansicht von Jesu Person darum zu thun sein muss, ihn als völlig einzig in seiner Art, als unabhängig von allen äußeren, menschlichen Einflüssen, als Auto - und näher Theodidakten hinsustellen: so muss sie nicht allein jede Vermuthung, als hatte er etwas von Andern entlehnt und gelernt, entschieden zurückweisen, und daher die Schwierigkeiten, welche der natürlichen Ausbildung Jesu sich in den Weg stellten, in möglichst grellem Lichte malen 6); sondern, um desto sicherer jedes Empfangen auszuschließen, mußte man auf diesem Standpunkte geneigt sein, Jesu eigene Spontaneität in der Art, wie wir sie bei gereiftem Alter in ihm finden, so frühe wie möglich bervortreten zu lassen. Diese Selbetthätigkeit ist eine doppelte: eine theoretische und

<sup>5)</sup> Darauf beruft sich Schörrern: Christus rabbinorum summus, in s. horae, 2, S. 890 f.

<sup>6)</sup> Wie diess z. B. REINHARD thut, in seinem Plan Jesu.

eine praktische. Was jene Seite, die Einsicht und Erkenntnils, betrifft: so findet sich das Bestreben, diese so frühe wie möglich auf selbstständige Weise in Jesu hervortreten zu lassen, in den zum Theil schon oben angeführten Schilderungen der Apokryphen von der Art, wie Jesus bereits lange vor dem zwölften Jahre seine Lehrer übersehen habe; da er ja nach einem derselben bereits in der Wiege gesprochen, und sich für den Sohn Gottes erklärt haben soll 7. Aber auch die praktische Seite der höheren Selbstthätigkeit, welche Jesu in späteren Jahren eigen gewesen sein soll, nämlich das Wunderthun, versetzen die apokryphischen Evangelien schon in seine erste Kindheit und Jugend. Mit dem fünften Jahre Jesu eröffnet das Evangelium Thomae seine Erzählung von dessen Wunderthaten 3); und das arabische Evangelium infantiae füllt schon die ägyptische Reise mit einer Masse von Mirakeln, welche die Mutter Jesu mittelst der Windeln oder des Waschwassers ihres Kindes verrichtet 9). Die Wunder, welche nach diesen Apokryphen das Kind und der Knabe Jesus thut, sind theils den N. T. lichen analog: Heilungen und Todtenerweckungen; theils, ganz abweichend von dem in den kanonischen Evangelien herrschenden Typus, höchst widrige Strafwunder, vermöge deren Jeder, der dem Knaben Jesus in irgend etwas entgegen ist, erlahmen oder gar sterben muss 10); oder völlig abenteuerliche Stücke. wie die Belebung aus Koth geformter Sperlinge 11) u. dgl.

Das entgegengesetzte Interesse der natürlichen Ansicht von Jesu: seine Erscheinung dem Causalitätsgesetze

<sup>7)</sup> Evangel. infant. arab. c. 1. S. 60 f. bei Tuno, und die §. 40. angeführten Stellen aus demselben Evangelium und dem Evang. Thomae.

<sup>8)</sup> cap. 2, S. 278. THILO.

<sup>9)</sup> cap. 10 ff.

<sup>10)</sup> z. B. Evang. Thomae, c. 3-5. Evang. infant. arab. c. 46 f.

<sup>11)</sup> Evang. Thomae, c. 2. Evang. inf. arab. c. 36.

gemäß aus verwandten früheren und gleichseitigen su erklären, und daher seine Abhängigkeit und Receptivität hervorzuheben, hat sich gleichfalls schon frühe, bei jüdischen und beidnischen Gegnern des Christenthums, hervorgethan. Freilich, indem in den ersten Jahrhunderten der christlichen Zeit der ganze geistige Boden bei Heiden wie bei Juden noch ein supranaturalistischer war: so konnte damals der Vorwurf, dass Jesus seine Einsichten und wunderähnlichen Geschicklichkeiten nicht sich selbst oder Gott, sondern einer Mittheilung von außen verdanke, noch nicht die Gestalt annehmen, er habe auf dem gewöhnlichen Wege des Unterrichts natürliche Kunstfertigkeiten und Einsichten von Andern empfangen; sondern es wurde dem Göttlichen und Uebernatürlichen statt des Natürlichen and Menschlichen ein Unnatürliches und Dämonisches entgegengestellt, und Jesu vorgeworfen, dass er zum Behuf seiner Wunder in seiner Jugend die Zauberei erlernt habe. Diese Beschuldigung liess sich am ehesten an die Reise seiner Eltern mit ihm nach Aegypten, in dieses uralte Land der Magie und geheimen Weisheit, knüpfen: und so gewendet finden wir sie wirklich sowohl bei Celsus als im Talmud. Jener lässt einen Juden unter Anderem auch das gegen Jesum vorbringen, er habe sich nach Aegypten um Lohn verdungen, dort habe er sich einige Zauberkfinste ansneignen gewußt, und nach seiner Rückkehr um derselben willen sich prablerisch für einen Gott ausgegeben 12). Der Talmud gibt ihm einen jüdischen Synedristen zum Lehrer, lässt ihn mit diesem nach Aegypten reisen, und von da Zanberformein nach Palästina zurückbringen 13).

<sup>12)</sup> Orig. c. Cels. 1, 28 : καὶ (λέγει) ὅτι ὅτος (ὁ Ἰησῶς) διὰ πενίαν εἰς Αξγυπτου μισθαφοήτας, κὰκαῖ δυνάμειο τονον πειραθείς, ἐφ' αἶς Αἰγύπτος σεμνύνονται, ἐπανῆλθεν, ἐν ταῖς δυνάμειο μέγα φρανῶν, καὶ διο
αὐτὰς θεὸν αὐτὸν ἀνηγόρευσε.

<sup>13)</sup> Sanhedr. f. 107, 2: - R. Josua f. Perachja et W. Alexan-

Der rein natürliche Gesichtspunkt für die geistige Entwickelung Jesu kennte erst auf dem Boden der neuern Bildung gefalst werden, und hier begründet den Hauptunterschied der Ansichten diefs, ob aus den in jener Zeit gegebenen Bildungsmomenten einseitig nur Eines herausgegriffen, oder mit umfassenderem Sinne von ihrer Gesammtheit ausgegangen wird; ob ferner dieser äußeren Einwirkung gegenüber die innere Begabung und freie Selbstbestimmung Jesu gehörig berücksichtigt wird oder nicht.

Die Grundiage seiner Bildung waren jedenfalls die heiligen Bücher seines Volkes, deren eifriges und tiefeindringendes Studium die in den Evangelien uns aufbehaltenen Reden Jesu beurkunden. Sein messiamisches Bewufstsein scheint sich an der Hand namentlich von Jesaia und Daniel entwickelt zu haben; auf geistige Religiosität, auf Erhebung über den gemein-jüdischen Particularismus, wiesen überhaupt die prophetischen Schriften, sammt den Psalmen, bedeutsam hin.

Zunächst liegen sofort unter den damals in der Heimath Jesu gegebenen Bildungsmomenten die drei Secten, in welche das geistige Leben seiner Volksgenossen getheilt war. Scheinen unter diesen die von Jesu später so sehr bestrittenen Pharisäer nur als negatives Bildungsmittel für ihn in Betracht kommen zu können: so ist doch neben ihrem Ueberlieferungswesen und gesetzlichen Pedantismus, ihrer Werkheiligkeit und Heuchelei, wodurch sich Jesus

driam Aegypti profecti sunt — — W ex illo tempore magiam exercuit, et Israëlitas ad pessima quaevis perduxit. (Ein bedeutender Anachronismus; da dieser Josua Ben Pérachja um ein Jahrhundert früher lebte. S. Jost, Geschichte der Ist., 2, S. 80 ff. u. 142 der Anhänge.) Schabbath f. 104, 2: Traditio est, R. Elieserem dixisse ad viros doctos: annon f. Satdae (i. e. Jesus) magiam ex Aegypto adduxit per incisionem in carne sua factam? s. Schörfern, horae, 2, S. 697 ff. Eisermenern, entdeckles Judenthum, 1, S. 149 f.

von ihnen abgestofsen fühlte, auf der andern Seite nicht außer Acht zu lassen, dass ihr Glaube an Engel und Unsterblichkeit, überhaupt ihre gleichmässige Anerkennung auch der nachmosaischen Fortentwickelung der judischen Religion, ebenso viele Anschließungspunkte für Jesum waren. Da jedoch diese Stücke den Pharisäern nur im Gegensatze gegen die Sadducaer eigenthümlich, übrigens aber allen rechtgläubigen Juden mit ihnen gemein waren; so wird es doch bei dem wesentlich negativen Einflusse der pharisäischen Secte auf die Bildung Jesu sein Verbleiben haben. -Da in den Reden Jesu der Gegensatz gegen den Sadducäismus weniger hervortritt; da er vielmehr mit demselben in der Verwerfung der pharisäischen Tradition und Heuchelei zusammentraf: so haben einzelne Gelehrte-in dieser Secte eine Schule für ihn finden wollen 14). Allein die blos negative Uebereinstimmung gegen die Verirrungen der Phavisäer, eine Uebereinstimmung, welche überdiess bei Jesu aus ganz anderem Princip, als bei den Sadducaern, kam, wird durch den Gegensatz weit überwogen, welchen ibre religiöse Kälte, ihr Unglaube an Fortdauer und Geisterwelt, mit der Stimmung und Weltanschauung Jesu bildet; dass aber in den Evangelien die Polemik gegen die Sadducäer zurücktritt, erklärt sich einfach daraus, daß die Secte selbst an Einsluss auf diejenigen Kreise, mit welchen es Jesus zunächst zu thun hatte, sehr zurückstand, indem sie nur in den höheren Ständen ihre Anhänger hatte 15).

Nur von Einer der damaligen jüdischen Secten kann ernstlich die Frage entstehen, ob ihr nicht ein bestimmender Einfluss auf die Bildung und das Auftreten Jesu zuzuschreiben sei: von der Secte der Essener 16). Die Ableitung des Christenthums aus dem Essenismus war im vori-

<sup>14)</sup> z. B. DES Côtes, Schutzschrift für Jesus von Nazaret, S. 128 ff.

<sup>15)</sup> NEANDER, L. J. Chr., S. 39 ff.

<sup>16)</sup> s. Jeseph. B. j. 2, 8, 2 — 13. Antiq. 18, 1, 5. Vgk. Philo, quod omnis probus liber u. de vita contemplativa.

ger Stoff gegeben sein, dessenungeachtet der Funke, durch welchen der Genius denselben entsündet, und seine verschiedenen Bestandtheile in Einen, in sich gleichartigen, Gus verschmelzt, weder an Erklärlichkeit gewinnt, noch an Verdienst verliert? So auch bei Jesu. Mag er die Bildungsmittel seiner Zeit auf's Gründlichste ausgebeutet haben: umfassende Receptivität ist bei großen Männern immer die Kehrseite ihrer gewaltigen Selbststätigkeit; möchte er dem Essenismus und Alexandrinismus, und welchen Schulen und Richtungen sonst noch, weit mehr verdanken, als wir — noch dazu so unsicher — nachzuweisen im Stande sind: zur Umbildung einer Welt reichte keines dieser Elemente auch nur von ferne hin: den hiezu erforderlichen Gährungsstoff konnte er nur aus der Tiefe seines eigenen Geistes nehmen 21).

Doch von Einer Erscheinung ist noch nicht die Rede gewesen, welche unsre Evangelien in die Entwickelung der Thätigkeit Jesu am bedeutendsten eingreifen lassen: von der des Täufers Johannes. Da nämlich der Wirksamkeit dieses Mannes von den Evangelien erst in Verbindung mit der Taufe und dem öffentlichen Auftreten Jesu gedacht wird: so ist das ihn und sein Verhältnis zu Jesu Betreffende nicht mehr hier abzuhandeln, sondern mit der Untersuchung darüber der zweite Abschnitt zu eröffnen.

<sup>21)</sup> Vergl. PAULUS a. s. O. 1, a, 273 ff.; PLANCK, Geschichte des Christenthums in der Periode seiner ersten Einführung. 1, S. 84; DE WETTE, bibl. Dogmat., §. 212; HASE, L. J. §. 38; WINER, bibl. Realw., S. 677 f.; NEANDER, L. J. Chr., S. 38 ff.

# Zweiter Abschnitt. Die Geschichte des öffentlichen Lebens Jesu.

· -, •

# Erates Kapitel.

# Das Verhältniss Jesu zum Täufer Johannes.

# S. 43.

Chronologisches Verhältniss zwischen Johannes und Jesus.

Von dem Auftritte des Täufers Johannes, dessen sämmtliche Evangelien gedenken, geben uns das zweite und vierte keine Zeitbestimmung; das erste eine ungenaue; das dritte eine, wie es scheint, sehr präcise.

Nach Matth. 3, 1. tritt Johannes als Bussprediger auf ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις, das hielse, wenn man es mit dieser Rückweisung auf das zuletzt Erzählte (2, 23.) streng nehmen wollte: um die Zeit, als Jesu Eltern sich in Nasaret ansiedelten; wo Jesus noch ein Kind war. Wenn nun im Folgenden berichtet wird, wie Jesus, um sich taufen zu lassen, zu Johannes gekommen sei: so müsste man bienach zwischen dem ersten Auftritte des Täufers, der in die Kindheit Jesu fiele, und dem Zeitpunkt, in welchem er Jesum taufte, eine Reihe von Jahren einschieben, während welcher Jesus so weit herangereift sein müste, um an der johanneischen Taufe Theil nehmen zu können. Aber die Schilderung der Person und Wirksamkeit des Täufers bei Matthäus ist so kurz, es wird ihm so wenig eine selbstständige, so ganz nur eine auf Jesum hinzielende Wirksamkeit zugeschrieben: dass es gewiss nicht im Sinne des Evangelisten ist, denselben eine lange Reibe von Jahren für sich wirken zu lassen; sondern

seine Meinung geht unstreitig dahin, die kurze Wirksamkeit des Täufers habe frühzeitig ihr Ziel darin gefunden, dass Jesus sich von ihm taufen liess. Haben wir auf diese Weise nicht zwischen den Auftritt des Täufers und die Taufe Jesu, also zwischen V. 12. und 13. des dritten Kap. bei Matthäus, die lange Zwischenzeit hineinzudenken, welche wir hier in jedem Falle nöthig haben: so bleibt nichts übrig, als sie zwischen dem Schlusse des zweiten und dem Anfänge des dritten Kapitels, d. h. zwischen der Ansiedelung der Eltern Jesu in Nazaret und dem Auftritte des Täufers einzuschalten. Mag man nun zu diesem Ende mit PAULUS voraussetzen, Matthäus rücke hier ein Stück aus einer Diegese über den Täufer ein, in welcher von dessen, seinem öffentlichen Auftritt unmittelbar vorangegangenem Leben Manches berichtet, und dann mit vollem Rechte durch εν ταῖς ημέραις εxelvais fortgefahren war, welche Verbindungsformel nun Matthäus, ob er gleich das, woranf sie sich bezog, weggelassen, dennoch beibehalten habe 1); oder mag man mit Süskind die Worte als Hinweisung auf die Zeit nicht der Ansiedelung, sondern des fortgesetzten Aufenthalts Jesu zu Nazaret fassen 2); oder besser das έν ταῖς ἡμέραις ἐχείναις, wie das entsprechende hebräische z. B. 2. Mos. 2, 11. wahrscheinlich zu erklären ist, zwar auf den Zeitpunkt der Ansiedelung in Nazaret, aber in der Art beziehen, dass etwas gegen dreissig Jahre nachher Eingetretenes immer noch im weiteren Sinne geschehen in jenen Tagen heißen kann ): in keinem Falle erfahren wir aus Matthäus über die Zeit des Auftritts von Johannes mehr, als das ganz Unbestimmte, dass derselbe

<sup>1)</sup> Exeget. Handb., 1, a, S. 46. Ihm stimmt auch Schneckenbunern bei, über den Ursprung des ersten kanon. Evang., S. 30.

<sup>2)</sup> Vermischte Aufsätze, S. 76 ff. Vgl. dagegen Schneckenburger, a. a. O.

<sup>3)</sup> DE WETTE U. FRITZSCHE z. d. St.

in der Periode zwischen der Kindheit und dem Mannesalter Jesu erfolgt sei.

Lukas gibt eine vielfache Zeitbestimmung für den Auftritt des Täufers, indem er denselben in die Verwaltangszeit des Pilatus in Judas; in die Regierung des Herodes (Antipas), des Philippus und des Lysanias in den übrigen Theilen Palästina's; in die Hohepriesterschaft des Annas und Kaiphas; bestimmt aber in das 15te Regierungsjahr des Tiberius verlegt, welches, vom Tode des Augustus an gerechnet, dem Jahr 28-29 unsrer aera entspricht (3, 1.2.). Mit dieser letzteren, genauesten Zeitangabe stimmen alle die vorhergegangenen minder genaven (auch die, dass neben Kaiphas noch Annas als Hohepriester genannt wird, sobald man den eigenthümlichen Kinflus erwägt, welchen nach Joh. 18, 13., A. G. 4, 6. jener gewesene Hohepriester auch nach seiner Absetzung, besonders seit dem Amtsantritte seines Schwiegerschns Kaiphas, beibehielt) zusammen: mit Ausnahme der Angabe über den Lysanias, welcher dem Antipas und Philippus als gleichzeitiger Tetrarch von Abilene zur Seite gesetzt ist. Zwar spricht auch Josephus von einer Apila i Avoarle und führt einen Lysanias als Herrscher von Chalcis am Libanon, in dessen Nähe auch das Gebiet von Abila zu suchen ist, auf, der also ohne Zweifel auch der Beherrscher des lotzteren war: aber dieser Lysanias war bereits \$4 Jahre vor Christi Geburt auf Anstiften der Kleopatra ermordet worden, and eines andern Lysanias erwähnt weder Josephus, noch sonst ein Schriftsteller über jene Zeit 5). Die

<sup>4)</sup> s. PAULUS a. a. O. S. 336.

<sup>5)</sup> Ich stelle alle von Lysanias und seinem Gebiete handelnden Stellen des Josephus sammt den Parallelen aus Dio Cassius hier zusammen. Antiq. 1β, 16, 3. 14, 3, 2. 7, 8. — Antiq. 15, 4, 1. B. j. 1, 13, 1 (Dio Cass. 49, 52). — Antiq. 15, 16, 1—3. B. j. 1, 20, 4 (Dio Cass. 54, 9). — Antiq. 17, 11, 4.

Herrschaft jenes Lysanias fiele also nicht nur mehr als 60 Jahre früher als das 15te Jahr des Tiberius, sondern auch über die andern von Lukas mit diesem zusammengestelltea weiteren Perioden um Vieles hinaus. Man hat daher angenommen, Lukas spreche hier von einem Nachkommen jenes früheren, einem jüngeren Lysanias, welcher unter Tiberius jene Landschaft besessen habe, von Josephus aber, seiner minderen Berühmtheit wegen, nicht erwähnt werde 6). Nun lässt sich zwar freilich nicht beweisen, was Süskind zur Widerlegung dieser Deutung verlangt. dass Josephus des jüngeren Lysanias nothwendig hätte erwähnen müssen, wenn ein solcher existirt hätte; aber doch, dass er mehr als Eine Veranlassung dazu hatte, hat Pav-LUS genügend aufgezeigt. Namentlich da er noch in Bezug auf die Zeiten des ersten und zweiten Agrippa Abila als  $\eta$  Augurie bezeichnet, so musste er doch hiedurch daran erinnert werden, dass er des sweiten Lysanias, von welchem, als dem späteren Regenten, das Land um jene Zeit zunächst diesen Beinamen gehabt haben müßte, gar nicht erwähnt, sondern nur von dem ersten erzählt hatte 7).

B. j. 2, 6, 3. — Antiq. 18, 6, 10. B. j. 2, 9, 6 (Dio Cass. 59, 8). — Antiq. 19, 5, 1. B. j. 2, 11, 5. — Antiq. 20, 5, 2. 7, 1. B. j. 2, 12, 8.

<sup>6)</sup> Süsman, vermischte Aufsätze, S. 15 ff. 93 ff.

<sup>7)</sup> Tholuck meint ,, ein vollkommen entsprechendes Exempel 
bei Tacitus gefunden zu haben. Da dieser Annal. 2, 42 (im
Jahr Chr. 17) einen Cappadocierkönig Archelaus sterben lasse,
und doch Annal. 6, 41 (36 n. Chr.) wieder eines Cappadociera
Archelaus als Herrschers der Cliten gedenke: so müsse auch
hier ,, dieselbe historische Conjectur" gemacht werden , nämlich dass es zwei Cappadocier Archelaus gegeben habe (S. 203 f.).
Allein das ist gar keine Conjectur, sondern ein klares historisches Datum, wenn derselbe Geschichtschreiber, nachdem er
den Tod eines Mannes gemeldet, später einen ihm gleichnamigen, noch dazu in anderer Stellung, auftreten lässt, dass

Ist demnach der sweite Lysanias nichts anderes als eine historische Fiction: so ist freilich das, was man statt desselben in Vorschlag gebracht hat 5), auch nicht weiter als cine philologische. Denn wenn vorhergegangen war: Otlinens - respanyerros rus Tranalas x. r. l., and es folgt men: και Λυσανία της Αβιληνής τετραρχώντος: so kann diels ummöglich so verstanden werden, als hätte eben jener Philippus auch über das Abilene des Lysanias geherrscht. Donn in diesem Falle durfte das rerpapyerros nicht wiederholt), und muste the verden, wenn der Verfasser nicht milsverstanden sein wollte. Es bleibt daher nichts übrig, als die Annahme, der Verfasser selbst habe sich geirrt, und aus dem Umstande, dass auch in späteren Zeiten noch Abilene von dem letzten Herrscher der früheren Dynastie & Augaris subenannt war, deu Schluss gesogen, dass es auch damals noch einen Herrscher dieses Namens gehabt habe; während es doch entweder unter Philippus, oder unmittelbar unter den Römern stand 10).

es folglich zwei solche Personen gegeben hat; ganz anders, wenn, wie bei'm Lysanias, zwei verschiedene Schriftsteller, jeder nur Einen, aber in verschiedener Zeit, haben: wobei die Verdoppelung der Person dann allerdings eine Conjectur, aber eine um so weniger historische, ist, je unwahrscheinlicher es sich zeigt, dass der eine von beiden Schriftstellern von dem zweiten Manae gleichen Namens, wenn es einen solchen gab, geschwiegen haben würde.

<sup>8)</sup> MICHARIAS, PAULUS Z. d. St.; SCHREGGERBURGER, in ULIMARN'S und Umbreit's Studien, 1833, 4. Heft, S. 1056 ff.; Tholuck, S. 201 ff.

<sup>9)</sup> Denn auf die Auctorität eines einzigen Codex hin mit Schnechenburgen u. A. das zweite rereacyñeros zu streichen, ist doch eine zu offenbare Gewaltsamkeit.

<sup>10)</sup> Vergl. mit dieser Ansicht Allgem. Lit. Ztg., 1803, No. 344. S. 552; DR WETTE, exeg. Handb. z. d. St.

Die chronologische Angabe unserer Stelle betrifft zunächst nur den Täufer Johannes; wo Lukas später (V. 21. ff.) auf Jesum zu reden kommt, vermilst man eine ähnliche. Von ihm wird blois das ungefähre Alter (wse έτων τριάχοντα) bei seinem Auftritt (ἀρχόμενος) angegeben, der Zeitpunkt aber verschwiegen; so wie umgekehrt für Johannes die Altersangabe fehlt. Ist also gleich Johannes im funfzehnten Jahre des Tiberius aufgetreten, so können wir, seheint es, darans doeh nichts für die Zeit des Auftritts Jesu abnehmen, da ja nirgends gesagt ist, wie kurz oder lange nachdem Johannes zu tenfen angefangen, Jesus zu ihm an den Jordan gekommen sei; ebenso, wenn wir gleich wissen, dass Jesus bei seiner Taufe ungefähr 30 Jahre zählte, so erfahren wir dadurch nicht, wie alt Johannes war, da er seine Wirksamkeit als Täufer begann. Freilich, wenn wir uns an Luc. 1, 26. erinnern, wonach Johannes gerade ein halbes Jahr älter als Jesus war, und wenn wir das Datum zu Hülfe nebmen, dass vor dem dreissigsten Jahre die jüdische Sitte ein öffentliches Auftreten nicht wohl erlaubt habe: so könnte der Täufer nur ein halbes Jahr vor Jesu Ankunft am Jordan aufgetreten sein, da er nur so lange vor ihm das hiezu nothwendige Alter erreicht hätte. Allein vor dem angegebenen Lebensjahre öffentlich aufzutreten, verbot wenigstens kein ausdrückliches Gesetz, und ob von den Priestern und Leviten, welchen jenes Jahr als Anfang des ordentlichen Dienstes bestimmt war (4. Mos. 4, 3. 47., vergl. übrigens 2. Chron. 31, 17., wo das zwanzigste genannt ist), ein Schluss auf die freiere Wirksamkeit eines Propheten gelte, hat man mit Recht in Frage gestellt 11). Diess also wurde nicht hindern, auch das angegebene Altersverhältnis vorausgesetzt, doch den Auftritt des Täufers dem von Jesu um ein Ziemliches vorangehen zu las-

<sup>11)</sup> a Paulus, S. 294.

Indels schwerlich im Sinne des Evangslieten. Beun dass dieser den Austritt des Verläusers zwar so übersorgfältig bestimmt haben sollte, den des Messias selbstsher anhestimat gelessen, das wäre doch gar zu ungeschickt 12), und wir können kaum anders, als ihm die Abeicht unterlegen, durch seine Angaben für den Auftritt des Tänfers auch die Zeit des Auftritts Jesu mitzubestimmen. Diels trifft aber nur dann su, wenn er annahm. dass sehr bald nach dem Austreten des Jehannes Jesus zu ihm an den Jordan gekommen sei, und sofort selbst anch zu lehren angefangen habe 15). Denn das jene Zeithestimmung ursprünglich nur den Anfang eines von Lukas eingerückten Aufsatzes über den Täufer ausgemacht haben sollte, ist desswegen wenig wahrscheinlich, weil solche chronologische Akribie cher dem παρικολεθικότι άνωθεν πᾶσιν ἀχριβώς und demjenigen ähnlich sieht, der auch die Zeit von Jesu Geburt auf entsprechende Weise zu bestimmen gesucht hatte.

Kine so kurze Dauer der Wirksamkeit des Täufers aber hat man neuerlich unwahrscheinlich gefunden; da er doch eine beträchtliche Anzahl Jünger (Joh. 4, 1.), und zwar nicht bloß solche, die sich nur von ihm taufen ließen, sondern auch von ihm besonders gebildete Schüller (Luc. 11, 1.), hatte, und eine eigene Partei von Anhängern hinterließ (A. G. 18, 25. 19, 3.): was sehwerlich das Werk von wenigen Monaten habe sein können. Es mußte doch, wurde bemerkt, erst einige Zeit hingehen, bis der Täufer so bekannt wurde, daß die Leute die Reise zu ihm in die Wüste unternahmen; es bedurfte Zeit, seine Lehre zu fassen, und Zeit, daß sich dieselbe, zumal sie gegen die gangbaren jüdischen Begriffe verstieß, erst Ein-

<sup>12)</sup> s. Schleiermachen, über den Lukas, S. 62.

Dieser Ansicht war auch Benezt, Ordo temporum, S. 204 f. ed. 2.

gang verschaffen und sich festsetsen konnte; tiberhaupt, das hohe und dauernde Ansehen, in welches sich Johannes nach Josephus <sup>14</sup>), wie nach den Evangelien (Matth. 14, 2. 21, 26.), bei seiner Nation gesetzt hatte, ließ sich nicht wohl in so kurzer Zeit erwerben <sup>15</sup>).

Wir lassen das Recht oder Unrecht dieser Forderung einer längeren Zeit für die Wirksamkeit des Täufers noch einen Augenblick unentschieden, und sehen erst nach, ob unsere Evangelien dieselbe nicht vielleicht dadurch befriedigen, dass sie, was vorne fehlt, hinten ansetzen, und den Täufer nach dem Auftritt Jesu desto länger noch fortwirken lassen? Allein auch eine Verlängerung der Wirksamkeit des Täufers nach dieser Seite ist wenigstens in den zwei ersten Evangelien nicht zu finden. Denn nicht nur berichten diese nach Jesu Taufe über Jobannes nichts mehr, außer jener Sendung zweier Jünger (Matth. 11.), die schon aus dem Gefängnis erfolgt; sondern es lautet Matth. 4, 12. Marc. 1, 14. gans so, als ob während oder kurs nach dem vierzigtägigen Aufenthalte Jesu in der Wüste der Täufer gefangen genommen worden, und in Folge dessen Jesus nach Galilaa gegangen wäre, um daselbst öffentlich aufzutreten. Lukas freilich (4, 14.) erwähnt der Gefangennehmung des Täufers nicht als der Veranlassung von Jesu Auftreten in Galiläs, und von der Sendung der zwei Johannisjunger scheint er sich vorzustellen, sie sei noch während der freien Wirksamkeit des Täufers erfolgt (7, 18. ff.); noch bestimmter spricht sich das vierte Evangelium gegen die Vorstellung aus, als ware Johannes so bald nach Jesu Taufe gefangen gesetzt worden, indem es 3, 24. ausdrücklich bemerkt, dass noch nach dem ersten von Jesu während seines öffentlichen Lebens besuchten Pascha Johannes in freier

<sup>14)</sup> Antig. 18, 5, 2.

<sup>15)</sup> So CLUDIUS, über die Zeit und Lebensdauer Johannis und Jesu. In Hanna's Museum, 2, 3, 502 ff.

Wirksamkeit gestanden habe. Allein theils kann dieses Fortwirken des Täufers nach Jesu Auftritt doch nicht sehr lange mehr gedauert haben, da er geraume Zeit vor Jesu hingerichtet worden zu sein scheint (Luc. 9, 9. Matth. 14, 1. ff. Marc. 14, 16.); theils kann, wehn man den Einfluß des Täufers und die Fortdauer seiner Schule nur aus einer länger dauernden Wirksamkeit begreifen zu können glaubt, die Verlängerung nicht viel helfen, die man derselben nach dem Auftritte Jesu zugesteht, durch welchen Johannes so sehr verdunkelt wurde (Joh. 3, 26. ff. 4, 1.).

So bliebe nur noch der Ausweg übrig, swischen der Taufe Jesu und seinem öffentlichen Auftritt zu unterscheiden, und zu sagen: er ist zwar schon nach dem ersten Halbjahre der Wirksamkeit des Johannes von dessen Rufe so angezogen worden, dass er sich seiner Tanfe unterwarf; aber von da an hat er sich noch längere Zeit entweder im Gefolge desselben, oder wieder zu Hause in der Zurtickgesogenheit aufgehalten, und ist erst geraume Zeit später selbstständig hervorgetreten. den wir einerseits den größeren Zeitraum, welchen Johannes vor dem Auftritt Jesu und unverdunkelt von diesem gewirkt haben soll, gewinnen, und doch hätten unsere Evangelien Recht, wenn sie die Taufe Jesu scheinbar so bald nach dem Auftritte des Täufers erfolgen las-Allein die Annahme einer solchen längeren Zwischenzeit swischen der Taufe Jesu und seinem öffentlichen Auftritt ist den N. T. lichen Schriftstellern am allermeisten fremd. Denn seine Taufe betrachten sie, wie aus dem Herabkommen des Geistes und der Himmelsstimme erhellt, als Einweihung Jesu zu seinem messianischen Berufe; die einzige Pause, welche sie nach derselben noch eintreten lassen, ist das sechswöchige Fasten in der Wüste; nach diesem aber tritt Jesus, dem Lukas zufolge unmittelbar (4, 14.), dem Matthäus und Markus zufolge, nachdem der Täufer, wahrscheinlich übrigens in der Zwischenselt, in das Gefängnis gesetzt war, in Galilia auf. Besonders aber indem Lukas 3, 22. die Taufe Jesu (der wahrscheinlichsten Audigung sufolge) als ein äques 9at, seinen Amtsentritt, bezeichnet, und A. G. 1, 22. Jesum von dem ferresona Iware an mit seinen Jüngern verkehren läst: so hat er augenscheinlich Jesu Taufe durch Johannes und seinen öffentlichen Auftritt als Eines und dasselbe,, und durch keine Zwischenzeit (außer jenen 6 Wochen) getrennt, sich vorgestellt.

Wenn somit den beiden Annahmen, zu welchen wir. um für die bedeutende Wirksamkeit des Täufers Raum zu gewinnen, geneigt sein müssen, dass Jesus entweder später zu seiner Taufe sich begeben, oder dass er noch längere Zeit, nachdem er getauft war, seinen öffentlichen Auftritt verzögert habe, die evangelische Darstellung entschieden in den Weg tritt: so zeigt sich freilich auf der andern Seite leicht, wie die N. T. lichen Schriftsteller auch ,ohne historische Gründe zu einer solchen Darstellung veranlaßt sein konnten. War cinmal, wie es in der ersten Christengemeinde geschah (A.G. 19, 4.), der Täufer nicht mehr als eine Erscheinung für sich, sondern als eine, nur zur Vorbereitung auf Christum dienende, gefast: so verweilte die Vorstellung nicht mehr bei der Wirksamkeit des blossen Vorläufers, sondern eilte zu derjenigen Erscheinung fort, welche er vorbereiten sollte. Noch offenbarer ist das Interesse, welches auch ohne geschichtlichen Grund die urchristliche Tradition dafür haben musste, swischen der Taufe Jesu und seinem öffentlichen Auftritt jede Zwischenzeit auszuschließen. Denn daß durch die Taufe Jesus sich an Jehannes angeschlossen und sofort noch längere Zeit in diesem Verhältnisse gelebt habe, diess anzunehmen, widersprach dem religiösen Interesse der neuen Gemeinde, welches einen, nicht von Menschen, sondern von Gott belehrten Stifter derselben verlangte; wesswegen, auch wenn es sich wirklich auf jene Weise verhalten hätte, dennoch

gewiss frühzeitig der Sache diese andre Wendung gegeben worden wäre, welcher sufolge die Taufe Jesu durch Johannes nicht seinen Eintritt in die um diesen sich bildende Gesellschaft, sondern nur seine Einweihung zum selbstständigen Auftritt beseichnete.

Allein einen von diesen Auswegen einzuschlagen, sind wir nur dann genöthigt, wenn es wirklich an dem ist, dassdie eingreifende Bedeutung, welche der Täufer für Mitand Nachwelt gewann, sich schlechterdings nur dann erklären lässt, wenn er länger, als nur etwa ein halbes Jahr, in öffentlicher Wirksamkeit gestanden hat. Diess lässt sich nun aber nicht beweisen. Der Geist hält sich in seinen Wirkungen nicht immer an das Zeitmaß, und namentlich wo durch die ganze Entwickelung eines Volks und seiner Zustände viel brennbarer Stoff sich angehäuft hat, da kann der hineingeworfene Funke schnell einen weitumgreifenden Brand entsünden 16). Bleibt es somit zwar immer möglich, daß Johannes auch in kürzester Zeit das gewirkt haben könnte, was er gewirkt hat: so reicht doch hier wiederum die evangelische Darstellung nicht hin, diese Möglichkeit zur geschichtlichen Gewißheit zu erheben, da von dieser Darstellung selbst eine unhistorische Entstehung sich als möglich gezeigt hat; so dass mithin die Kritik sich für keine Seite entscheiden darf, zufrieden, die Unsicherheit dieses Punktes sum Bewußtsein gebracht zu haben.

Nicht anders steht es auch mit einem andern Punkte, der uns hier wieder in Erinnerung kommen muß: dem Altersverhältniß zwischen Johannes und Jesus. Von der so eben besprochenen Voraussetzung aus, daß der Täufer mehrere Jahre vor Jesus öffentlich aufgetreten sei, hat man es unwahrscheinlich gefunden, daß er nur um ein halbes Jahr älter gewesen, mithin, wenn Jesus beiläufig im dreißigsten Jahre auftrat, noch in den Zwanzigen

<sup>16)</sup> Vgl. Hoffmann, S. 284; Neander, S. 83. Anm.

sollte hervorgetreten sein. Allein, auch abgesehen von demjenigen, was vorhin gegen die Sicherheit der Vorausetzung eines viel früheren Auftritts des Täufers bemerkt worden ist: so lässt sich weder beweisen, dass ein so jugendlicher Bussprediger nicht hätte Eindruck machen und für einen Propheten aus der alten Zeit, einen Elias, gehalten werden können <sup>17</sup>); noch darf der um ein Ziemliches früher zu öffentlicher Wirksamkeit Gelangte schon delshalb als um ebensoviel älter vorausgesetzt werden, da er oft sogar der Jüngere ist. Aber wieder wie oben; da die Angabe Luc. 1, 26., der Täuser sei um sechs Monate älter als Jesus gewesen, sich als bloss mythisch gezeigt hat: so bleibt es zwar immer möglich, dass er vielleicht gerade so alt, aber ebenso möglich, dass er älter oder auch jünger war.

# S. 44.

Auftritt und Absicht des Täufers. Sein persönliches Verhältniss zu Jesu.

Johannes, wie unsere Quellen andeuten, ein Nasirier (Matth. 3, 4. 9, 14. 11, JS. Luc. 1, 15.), wie manche Theologen vermuthet haben 1), auch mit Essenern im Zusammenhang, wurde nach der Angabe des Lukas (3, 2) durch ein an ihn in der Wüste ergangenes ὁῆμα θεῦ aufgefordert, öffentlich hervorzutreten. Da wir hier in keinem Falle mehr die eigne Erklärung des Täufers vor uns haben, so ist das Dilemma, wie es Paulus stellt, man könne nicht wissen, ob sich Johannes selbst eine äußere oder innere Thatsache als Aufforderung Gottes gedeutet, oder ob ein Anderer ihn so aufgerufen habe, nicht voll-

<sup>17)</sup> CLUDIUS, a. a. O.

<sup>1)</sup> STABUDLIN, Geschichte der Sittenlehre Jesu, 1, S. 580. PAU-LUS, exeg. Handb., 1, a, S. 136. Vgl. auch Caruzer, Symbolik, 4, S. 413 ff.

ständig, und es muss als dritte Möglichkeit hinzugesetzt werden, dass vielleicht seine Anhänger die Berufung ihres Lehrers durch jenen an die alten Propheten erinnernden Ausdruck verherrlicht haben.

Während es nach der Darstellung des Lukas scheint, als ware nur der göttliche Ruf an den Täufer er th confuce ergangen, sum Behufe des Lehrens und Taufens aber habe er sich von da in die περίχωρος τε Ιορδάνε begeben (V. 3.): macht Matthäus (3, 1 ff.) die jüdische Wüste selbst zum Schauplatze der Predigt und Taufe des Johannes; wie wenn der Jordan, in welchem er taufte, durch jene Wüste gestossen wäre. Nun stofs dieser swar nach Josephus vor seinem Kinfall in das todte Meer allerdings durch πολλήν έρημίαν 2), was aber nicht die eigentliche Wüste Juda war, welche weiter südlich lag. Desswegen hat man hier einen Fehler des ersten Evangelisten finden wollen, welcher, verführt durch die Beziehung der Weissagung: φωνή βοωντος εν τη ερήμφ, auf den, aus der έρημος της Ιεδαίας stammenden Johannes, auch seine Thätigkeit als Bussprediger und Täufer dorthin verlegt habe, deren Schauplatz doch das blühende Jordanthal gewesen sei 3). Sieht man indels im Lukasevangelium weiter vorwärts: so verschwindet der Schein, als ließe dasselbe den Johannes nach erhaltenem Rufe die Wüste verlassen; da unten, bei der Gesandtschaft des Täufers, auch Lukas Jesum in Bezug auf denselben fragen läset: τι εξεληλύθατε είς την έρημον θεάσασθαι; (7, 24.) Da nun die Jordanaue in der Nähe des todten Meeres, wohin die Wirksamkeit des Täufers zu setzen ist, den schmalen Uferrand ausgenommen, wirklich eine dürre Ebene war 1): so bliebe nur das etwa ein dem

<sup>2)</sup> Bell. jud. 3, 10, 7.

<sup>3)</sup> Schneckenburger, über den Ursprung u. s. f., S. 38 f.

<sup>4)</sup> s. ausser der angef. Stelle des Josephus, Winza, bibl. Real-wörterbuch, 1, S. 708.

Matthäus eigenthümlicher Irrthum, dass er diese Wüste als die ἔρημος τῆς Ἰεδαίας bezeichnet; wenn man nicht anders entweder annehmen will, Johannes habe sich, als er von der Bufspredigt zur Taufe schritt, aus der jüdischen Wüste an das Jordanuser hinausgezogen ), oder, der öde Strich am Jordan sei als Fortsetzung der judäischen Wüste gleichfalls noch mit diesem Namen bezeichnet worden ).

Die Taufe des Johannes, schwerlich aus der, ohne Zweifel erst nachchristlichen, Proselytentaufe 1), eher in Analogie mit den religiösen Lustrationen entstanden, wie sie auch unter den Juden, vorzüglich bei den Essenern, eingeführt waren, gründete sich, wie es scheint, hauptsächlich auf die bildlichen Aeußerungen mehrerer Propheten, die in der Folge eigentlich verstanden wurden: nach welchen Gott von dem israelitischen Volke, wenn es wieder zu Gnaden angenommen werden wolle, ein Baden und Abwaschen seiner Unreinigkeit verlangt, und es selbst mit Wasser zu reinigen verspricht (Jes. 1, 16. Ezech. 36, 25. vergl. Jerem. 2, 22.). Nimmt man dazu die jüdische Vorstellung, dass der Messias mit seinem Reiche nicht eher erscheinen werde, als wenn die Israeliten Busse thun 9: so sieht man, wie leicht die Combination gemacht werden konnte, dass also eine, die Besserung und Sündenvergebung symbolisch derstellende Abwaschung der Ankunft des Messias vorangehen müsse.

Ueber die Bedeutung der Taufe des Johannes scheinen die Berichte vorerst nicht ganz einstimmig. Alle zwar

<sup>5)</sup> Wines, a. a. O., S. 691; Nearder, L. J. Chr., S. 52.

<sup>6)</sup> PAULUS, a. a. O., S. 301.

<sup>7)</sup> s. die Schrift von Schnechenburgen, über das Alter der jildischen Proselytentaufe.

<sup>8)</sup> Sanhedr. f. 97, 2: R. Elleser dixit: si Israëlitae poenitentiam agunt, tunc per Goëlem liberantur; sin vero, non tiberantur. Bei Schöttern, horac, 2, S. 780 ff.

kommen darin überein, dass die μετάνοια ein wesentliches Erforderniss bei derselben gewesen sei; denn auch was Josephus vom Täufer sagt, er habe die Juden ermahnt, αρετήν επασχέντας, καὶ τῆ πρὸς αλλήλες δικαιοσύνη καὶ προς τον θεον ευσεβεία γρωμένες βαπτισμώ συνιέναι " ist doch, nur gräcisirt, das Nämliche. Nun aber verbinden Lukas (3, 3.) und Markus (1, 4.) mit der Bezeichnung der Johannistaufe als βάπτισμα μετανοίας den Zusatz: els ἄφεσιν άμαρτων; diesen hat Matthäus hier swar nicht, doch bezeichnet auch er, wie Markus, diejenigen, welche sich taufen ließen, augleich als εξομολογάμενοι τας ώμαρτίας αυτών (3, 6.); Josephus dagegen scheint geradezu zu widersprechen, wenn er als die Meinung des Täufers die angibt: ετω γαρ και την βάπτισιν αποδεκτην αυτῷ (τῷ θεω) φανείσθαι, μη έπί τινων άμαρτάδων παραιτήσει χρωμένων, αλλ' έφ' άγιεία τε σώματος, άτε δή καὶ τῆς ψυχης δικαιοσύνη προεκκεκαθαρμένης. Und hier könnte man nun das auffassen, dals das εἰς ἄφεσιν άμαρτιῶν nach A. G. 2, 38. u. a. St. eine gewöhnliche Bezeichnung der christlichen Taufe war, und daher vielleicht auch auf die johanneische unhistorisch übergetragen sein möchte 10). Indessen, da schon in der angeführten Stelle aus Ezechiel die Abwaschung nicht bloß Besserung, sondern auch Sündenvergebung versinnlichte: so steht die Angabe der Evangelisten auf gutem Grunde. Ueberdiess stimmen die Worte des Josephus, genauer angesehen, mit dem evangelischen Berichte wohl zusammen. Die Verfehlungen, um deren Abwaschung es sich hier nicht handeln sollte, sind die levitischen Verunreinigungen, welche dem Gesetze gemäß durch Waschungen zu tilgen waren (3. Mos. 14, 8f. 15, 5. 13.

<sup>9)</sup> Antiq. 18, 5, 2. — OSLANDER gibt dem Täufer das gefährliche Lob, er habe "die Axt an die sittliche Wurzel des Lebens gelegt" (S. 132).

<sup>10)</sup> Vergl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 30.

Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

19. 21. 27. 17, 16. 23, 6. u. a. St.): diesen Waschungen, denen man eine von der Gesinnung unabhängige Reinigungskraft zuzuschreiben gewohnt war, wollte Johannes seine Taufe als ein sittlich-religiöses Institut entgegensetzen <sup>11</sup>).

Ein weiterer Unterschied tritt in Besug auf das Verhältnis hervor, in welches die verschiedenen Nachrichten über Johannes seine Taufe su der βασιλεία τῶν ερανῶν stellen. Nach Matthäus war ist kurze luhalt der Aufforderung, welche er mit der Taufe verband, der: μετανοείτε ηγγικε γαρ ή βασιλεία των ερανών (3, 2.); nach Lukes spricht der Täufer anfänglich nur von μετάνοια und άφεσις άμαρτιών, abor von keinem Himmelreich, und erst die Vermuthung des Volkes, er möchte vielleicht selbst der Messias sein, veranlasst ihn, auf diesen, als nach ihm kommenden, hinzuweisen (3, 15 ff.); bei Josephus aber findet sich von einer Beziehung der Thätigkeit des Täufers auf die messianische Idee gar nichts. Auch bier jedoch darf man aus der Abweichung der Berichte nicht schliefsen, der Täufer selbst habe sich in kein Verbältniss zum messianischen Reiche gestellt, und erst die christliche Sage habe ihm diess zugeschrieben. Denn seine Taufe selbet ist, sofern man die Ableitung aus der Proselytentaufe von der Hand weist, nicht recht erklärlich, wenn man nicht an die oben erwähnte sühnende Lustration des Volkes denken darf, welche in der messianischen Zeit erwartet wurde. Dass aber Josephus die messianische Beziehung der Sache zurückstellt, stimmt ganz mit seiner sonstigen Praxis überein, welche sich namentlich aus der Rücksicht auf das Verhältniss seines Volks zu den Römern erklärt; überdiess liegt in dem Ausdrucke: βαπτισμῷ συνιέναι, welchen er gebraucht, in dem συςρέφεσθαι der Leute und der

<sup>11)</sup> So Paulus, s. s. O. S. 314 und 361. Anm.; Neanden, L. J. Chr., S. 50 f. Anm.

Furcht des Antipas vor einer durch Johannes zu bewirkenden anosaus, wovon Josephus weiterhin spricht, gans die Andeutung einer solchen religiös - politischen Vereinigung, wie sie durch messianische Hoffnungen gebildet werden mechte.

Wie der Täufer so bestimmt erklären konnte, dass wirklich das Messiasreich nun vor der Thüre sei, darüber könnte man sich verwundern, und, nicht berubigt durch die Verweisung des Lukas auf eine göttliche Aufforderung und Offenbarung, der Vermuthung nachgeben, dass vielleicht der christliche Erzähler aus dem späteren Erfolg beraus, da ja sofort wirklich derjenige auftrat, welchen er für den Messias hielt, der Rede des Täufers eine Bestimmtheit gegeben habe, welche ursprünglich nicht in derselben lag; indem dieser nämlich, ganz angemessen der oben angeführten füdischen Vorstellung, nur gesagt haben konnte: μετανοείτε, ίνα έλθη ή βασιλεία των έρανων, und erst die spätere Darstellung hätte statt des liva yan gesetzt. Doch dieser Annahme bedarf es nicht; leicht konnte ja das erregbare Gemüth des Johannes in den damaligen bewegten Zeiten Merkmale zu entdecken glauben, welche ihm die Nähe des messianischen Reichs zu verbürgen schienen: und wie nahe es sei, das liefs er ja vorerst noch unbestimmt.

Den Eintritt der βασιλεία τῶν ἐρανῶν knupfte Johannes unsern Evangelien zufolge an ein messianisches Individnum, welchem er, zum Unterschiede von seiner Wassertaufe, ein βαπιίζειν πνεύματι άγίφ καὶ πυρὶ zuschrieb (Matth. 3, 11. parallel.): da ja die Ausgießung des heiligen Geistes für einen Hauptzug der messianischen Zeiten galt (Joël 3, 1—5. A.G. 2, 16 ff.); von welchem er ferner eine, mit dem Worfeln des Getreides vergleichbare Siehtung des Volkes erwartete (vielleicht gehört auch das Fener, als verzehrendes, auf diese Seite): was schon die Propheten, wenn gleich unter andern Bildern, für die mes-

sjanische Zeit vorhergesagt hatten (Zachar. 13, 9. Malach. 3, 2, 3.). Hier stellen nun die Synoptiker die Sache so, als ob der Täufer unter diesem messianischen Individuum bestimmt schon Jesum von Nazaret verstanden hätte. Nach Lukas waren ja die Mütter der beiden Männer verwandt und von dem künftigen Verhältniss ihrer Söhne unterrichtet; schon in Mutterleibe hatte sich der Täufer Jesu entgegenbewegt: und es ist daher, wie hier die Sache eingeleitet ist, voranszusetzen, dass beide schon frühzeitig sich in ihrem, durch himmlische Mittheilung vorherbestimmten, Verhältnisse kennen gelernt und anerkannt haben. Matthäus zwar berichtet über solche Familienverbindungen zwischen Johannes und Jesus nichts; doch legt er, wie sich Jesus taufen lassen will, dem Johannes Ausdrücke in den Mund, welche eine frühere Bekanntschaft beider vorauszusetzen scheinen. Denn sein Befremden äufsern, dass Jesus su ihm komme, da doch er vielmehr nöthig hätte. von ihm getauft su werden, diess konnte Johannes nicht, wenn ihm Jesus nicht entweder früher schon bekannt gewesen, oder im Augenblicke durch eine Offenbarung bekannt gemacht worden war: wovon das Letztere durch nichts angedeutet ist; das sichtbare und hörbare Zeichen der Messianität Jesu wenigstens erfolgt erst nachher. Stimmen so das erste und dritte Evangelium (das zweite behandelt die Sache zu epitomirend, als dass seine Ansicht in dieser Beziehung klar, werden könnte) darin überein, dass Johannes und Jesus einander schon vor der Taufe nicht fremd gewesen: so behauptet dagegen im vierten der Täufer ausdrücklich. Jesum vor der himmlischen Erscheinung, welche den Synoptikern zufolge bei seiner Taufe sich ereignete, nicht gekannt zu haben (1, 31. 33.). Einfach aufgefalst, klingt diels wie Widerspruch: und weil die frühere Bekanntschaft beider Männer bei Lukas als der objective Thatbestand, und bei Matthäus als unwillkärliches Eingeständnifs des überraschten Johannes; das

frühere Nichtgekannthaben dagegen im vierten Evangelium als subjective, und zwar wohlbedachte, Versicherung des Täufers erscheint: so lag es nahe, mit dem Wolfenbüttler Fragmentisten den Widerspruch auf Rechnung des Jobannes und Jesu in der Art su schreiben, daß sie in der That swar sich längst gekannt und verabredet gehabt, vor den Leuten aber, um einander desto besser in die Hände arbeiten zu können, sich das Ansehen gegeben haben, als wären sie einander bisher fremd gewesen, und legten nun gans unbefangen der eine von des andern Trefflichkeit Zeugnis ab 12).

Da man diesen Widerspruch nicht als absichtliche Verstellung auf Johannes und mittelbar auch auf Jesus liegen lassen wollte, versuchte man auf exegetischem Wege das Vorhandensein desselben zu läugnen. Sofern dasjenige, was dem Johannes durch das himmlische Zeichen bekannt werden sollte, der Messias ist (Joh. 1, 83 f.): so soll das κάγοι εκ ήδειν αυτον nicht heißen: die Person, sondern die Messianität Jesu war mir unbekannt 18). Die Möglichkeit dieser Deutung auch zugegeben - obwohl weder die Worte für sich noch ihr Zusammenhang im vierten Evangelium uns auf dieselbe führen würden -: so fragt sich doch, ob bei der Art, wie, den Bericht des Matthäus und Lukas vorausgesetzt, Johannes Jesum gekannt haben müßte, die Bekanntschaft mit seiner Messianität von der mit seiner Person getrennt werden kann? Soll nämlich Johannes Jesum persönlich gekannt haben in der Weise, wie uns Lukas die Familienverhältnisse zwi-

<sup>12)</sup> Fragment von dem Zwecke Jesu und seiner Jünger, herausgegeben von Lassine, S. 133 ff.

<sup>13)</sup> So Semera, in der Beantwortung des angeführten Fragments z. d. St.; ebenso die meisten Neueren: Planca, Geschichte des Christenthums in der Periode seiner Einführung, 1, K. 7; Winga, bibl. Realwörterbuch, 1, S. 691.

schen beiden angibt: so ist unmöglich, daß er nicht auch frühe genug davon Kunde bekommen haben sollte, wie feierlich Jesus schon vor und bei seiner Geburt als Mossias angekündigt worden war; er hätte also später nicht sagen können, er habe davon nichts gewußt, bis er ein himmlisches Zeichen bekommen habe: sondern er hätte sich so ausdrücken müssen, er habe der Erzählung von den früheren Zeichen, deren eines ja gar an ihm selbst vorgegangen war, nicht geglaubt 14). Zwar sucht man mit diesem Nichtwissen das erste Kapitel des Lukas durch Berufung auf die weite Entfernung der Wohnorte beider Familien zu vereinigen, welche dieselben verhindert habe, in weitere Berührung zu kommen 15). Allein, war der Maria als Verlobten der Weg von Nazaret in das jüdische Gebirge nicht zu weit gewesen: wie sollte er es den beiden Söhnen, als sie zu Jünglingen heranreiften, gewesen sein? Welche sträfliche Gleichgültigkeit der beiden Familien gegen die empfangenen höheren Mittheilungen wird hiebei vorausgesetzt, und endlich welchen Zweck sollen die letzteren gehabt haben, wenn ihnen in Bezug auf das Verhältniss der beiden Söhne gar nicht nachgelebt wurde ? 16)

<sup>14)</sup> Man urtheile selbst, ob es nicht gekünstelt ist, was NEARDER sagt: "Wenn der Täufer auch nach dem, was er von jenen Umständen bei der Geburt Jesu vernommen, schon hätte
erwarten können [nothwendig wissen musste!], dass er
der Messias sei: so galt ihm doch weit mehr als jedes andere
fremde das ihm selbst gewordene göttliche Zeugniss in seinem
Innern, und gegen das, was er nun im göttlichen Lichte erkannte, erschien ihm alles Frühere als ein Nichtwissen"
(S. 68).

<sup>15)</sup> Blber, Bemerkungen zum Evang. Joh., in den theolog. Studien und Kritiken, 1833, 2, S. 435; Lücke, Commentar zum Evangelium Johannis, 1, S. 362.

<sup>16)</sup> In der Verzweiflung gibt Osianden die Antwort, jene gött-

Wollte man indess auch zugeben, dass vierte Evangelium nichts weiter, als die Bekanntschaft des Täufers mit Jesu Messianität ausschließe; das dritte aber nichts weiter, als die Bekanntschaft desselben mit seiner Person voraussetze: so ist damit der Widerspruch der Evangelien doch nicht gelöst. Denn bei Matthäus spricht Johannes, als er Jesum taufen soll, so, als ob ihm dieser nicht bloß überhaupt von Person, sondern bestimmt als der Messias, bereits bekannt wäre. Wenn er ihn nämlich nicht taufen will, indem er sagt: ἐγω χρείαν ἔχώ ὑπὸ σἕ βαπτισθήναι, καὶ σὸ ἔρχη πρός με; (3, 14.) so hat man diels zwar im Sinne der Harmonistik so zu erklären gesucht, dass Johannes dadurch nur die höhere Vortrefflichkeit Jesu, nicht aber seine Messianität, habe aussprechen wollen 17). Allein für so sittlich trefflich der Täufer auch Jesum erkennen mochte: so lange er ihn für einen sündhaften Menschen hielt, konnte er ihn von der Pflicht, seiner Taufe sich zu unterziehen, nicht entbunden achten; gar aber das Rocht, die zum messianischen Reiche vorbereitende Lustration verzunehmen, konnte nicht durch hehe Vortrefflichkeit überhaupt ertheilt werden, sondern es gehörte ein besonderer Beruf dazu, wie ihn auch Johannes erhalten hatte, und wie er nach jüdischer Vorstellung nur an einen Propheten, oder den Messias und dessen Vorläufer, ergehen konnte (Joh. 1, 19 ff.). Schrieb also Johannes Jesu die Befugniss zu taufen zu, so muss er ihn nicht blos für vortrefflich überhaupt, sondern bestimmt für einen Propheten, gehalten haben, und zwar, da er ihn für würdig hielt, ihn selbst zu taufen, für einen höheren als sich selbst: was, da er sich als den Vorläufer des Messias

lichen Mittheilungen selbst mögen wohl Winke enthalten haben, die beiden Knaben — getrennt zu halten! (S. 127).

<sup>17)</sup> Hrss, Geschichte Jesu, 1, 8. 117 f.; Paulus, a. a. O. S. 360; NEANDER, S. 64 ff.

gefast hatte, nur der Messias selbst sein konnte. Dazu kommt, dass Matthäus so eben (3,11.) eine Rede des Täufers mitgetheilt hatte, in welcher dieser dem nach ihm kommenden Messias eine Taufe zusehreibt, welche kräftiger als die seinige sein werde: wie könnten wir also seine darauf folgende Aeusserung gegen Jesum anders verstehen, als so: was soll dir meine Wassertaufe, o Messias? welt eher wäre mir deine Geistestaufe noth 18)!

Lässt sich somit der Widerspruch nicht wegräumen: so muss man ihn, wenn er nicht den betheiligten Personen als absichtliche Täuschung zur Last fallen soll, auf die Berichterstatter überwälzen; was um so ungehinderter augeht, je anschaulicher sich machen läßt, wie der eine oder der andere zu einer unrichtigen Darstellung kommen konnte. Nun steht bei Matthäus seiner Uebereinstimmung mit Johannes in dem bezeichneten Punkte nur die Stellung der Rede des Täufers entgegen, durch welche er Jesum von seiner Taufe zurückhalten will: nur weil jener, ehe irgend etwas Ausserordentliches erfolgt ist, so spricht, scheint eine vorangegangene Kenntnifs Jesu in seiner Messjanität vorausgesetzt zu werden. Wirklich stellt nun das Hebraerevangelium bei Epiphanius die Bitte des Johannes, dass Jesus vielmehr ihn taufen möchte, als Folge der himmlischen Erscheinung dar 19): und diese Darstellung hat man neuerlich für die ursprüngliche angesehen, welche der Verfasser unseres ersten Evangeliums abgekärzt haben soll,

<sup>18)</sup> Vergl. die Ausführung des Fragmentisten u. Blere, a. d. a. OO.; HOFFMANN, S. 287.

<sup>19)</sup> Haeres. 30, 13: Καὶ ὡς ἀνῆλθεν ἀπο τὰ ὕδατος, ἡνεἰγησαν οἱ ἔρανοι, καὶ εἰδε τὸ πνεῦμα τὰ θεῦ τὸ ἄγιον ἐν εἰδει περιστρᾶς κ. τ. λ. καὶ φωνὴ ἐγένετο κ. τ. λ. καὶ εὐθὺς περιέλαμψε τὸν τόπον φῶς μέγα δν ἰδών, φησιν, ὁ Ἰωάννης λέγει αὐτῷ οὐ τίς εἶ, Κύριε; καὶ πάλαν φωνὴ κ. τ. λ. καὶ τότε, φησιν, ὁ Ἰωάννης παραπεσών αὐτῷ ὅλεγε δέομαί αν Κύριε, ού με βάπτισον.

indem er zugleich, um die Sache effectvoller zu machen. schon bei dem ersten Nahen Jesu den Täufer sich weigern und jenen Ausspruch thun lasse 20). Allein, dass wir an dem Berichte des Hebraerevangeliums nicht die ursprüngliche Form dieser Erzählung besitzen, konnte schon die anserst schleppende Wiederholung der Himmelsstimme sammt dem Auseinandergezogenen der ganzen Darstellung zeigen. Vielmehr ist sie ein sehr abgeleiteter Berick, und die Stellung der Weigerung des Johannes nach der Erscheinung und Stimme swar keineswegs zu dem Ende vorgenommen, um den Widerspruch gegen das vierte Evangelium su yermeiden, welches in dem Kreise jener ebionitischen Christen nicht als anerkannt vorausgesetst werden darf; sondern in eben der Absicht, welche man irrig bei der angeblich umgekehrten Aenderung dem Matthans suschreibt: nämlich, die Scene effectvoller zu machen. Eine einfache Weigerung von Seiten des Täufers schien zu matt: es muste wenigstens ein Fussfall (παραnegwi) vor dem Messias stattgefunden haben; dieser konnte aber nicht besser motivirt werden, als durch die himmlische Erscheinung; welche somit vorangestellt werden masste. Auf diese Weise zeigt sich also nicht, wie Matthäus zu seinem Widerspruche gegen Johannes gekommen ist; so wie ohnehin für die Darstellung des Lukas diese Ableitung nicht ansreicht.

Alles erklärt sich ungeswungen, wenn man nur bedenkt, dass das wichtige Verhältnis zwischen Johannes und Jesus als ein von jeher bestandenes erscheinen musste vermöge der Eigenthümlichkeit populärer Vorstellungsweise, das Wesentliche sich als von jeher Gewesenes zu

<sup>20)</sup> BLEEK, a. a. O.; SCHNECHENBURGER, über den Ursprung des ersten kanonisehen Evangeliums, S. 121 f.; Lücke, Comm. z. Ev. Joh., 1, S. 361. Vgl. Usker, über den Täufer Johannes u. s. w., Studien, 2, 3. S. 446.

denken. Wie demgemäß die Seele, sobald sie als wesenhaft anerkannt ist, auch klarer oder dunkler als präexistirende gedacht wird: so hat auch jedes folgenreiche Verhältniß in populärer Denkweise eine solche Präexistens. So muß nun Johannes, welcher durch die Taufe, die er dem Messias Jesus ertheilte, in eine so bedeutungsvolle Beziehung zu diesem trat, ihn schon vorher als solchen gekantt haben: wie es kurs und unbestimmt bei Matthäus dargestellt ist; oder, wie es Lukas weiter ausspinnt: schon ihre Mütter kannten sich, und noch in Mutterleibe wurden beide zusammengeführt <sup>21</sup>).

Dieses Alles fehlt im vierten Evangelium, welches den Täufer vielmehr die entgegengesetzte Versicherung geben läst; wir wagen nicht zu entscheiden, ob aus historischen Gründen, oder weil bei ihm ein anderes Interesse das so eben bezeichnete überwog. Je weniger nämlich der Täufer Jesum schon vorher gekannt hatte, den er nachher se hoch erhob: deste mehr fiel alles Gewicht auf die wunderbare Seene, welche ihn auf Jesum hinwies; deste mehr erschien sein ganzes Verhältnis zu diesem nicht als ein natürlich entstandenes, sondern als ein unmittelbar von Gott gewirktes.

## S. 45.

War Jesus von Johannes als Messias anerkannt? und in welchem Sinne?

Mit der bisher besprochenen Frage, ob Jesus dem Johannes schon vor der Taufe bekannt gewesen sei, hängt die andere zusammen, was überhaupt der Täufer von Jesu und seiner Messianität gehalten habe? — Nach sämmtlichen evangelischen Berichten erklärt Johannes vor Jesu Ankunft bei ihm aufs Bestimmteste, daß demnächst Einer kommen werde, zu welchem er in untergeordnetem Ver-

<sup>21)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, a, S. 33.

hältnisse stehe; durch die Seene bei der Tanfe Jesu war ihm Jesus unverkennbar als derjenige bezeichnet worden, als dessen Vorläufer er gekommen war; dass er diesem Zeichen Glauben geschenkt habe, müssen wir nach Markus und Lukas voraussetsen; nach dem vierten Evangelium bezeugt er es ausdrücklich (1, 34.), und thut überdiels Aussprüche, welche die tiefste Einsicht in Jesu höhere Natur und Bestimmung beurkunden (1, 29 ff. 36. 3, 27 ff.); nach dem ersten war er bereits vor der Taufe Jesu davon überseugt. Dagegen berichten nun aber Matthäus (11,2 ff.) und Lukas (7, 18 ff.), dass späterhin der Täufer auf die Kunde von der Wirksamkeit Jesu einige seiner Schüler an ihn abgeordnet habe, mit der Anfrage, ob er der verheisene Messias sei, oder ob man eines andern warten müsse?

Dem ersten Eindrucke nach scheint diese Frage eine Ungewisheit des Täufers aussudrücken, ob Jesus wirklich der Messias sei; und so ist sie schon frühzeitig verstanden worden '). Aber ein solcher Zweifel steht mit allen übrigen Umständen, welche uns die Evangelien mellen, im vollkommensten Widerspruche. Mit Recht findet man es psychologisch undenkbar, dass derjenige, welcher, durch das Zeichen bei Jesu Taufe, das er für eine göttliche Erklärung hielt, überzeugt oder bestärkt, seitdem so bestimmt über den messianischen Beruf und die höhere Natur Jesu sich ausgesprochen hatte, auf einmal sollte in seiner Ueberseugung wankend geworden sein: er müste denn einem vom Wind hin- und hergewehten Rohre geglichen haben, was Jesus eben hier rühmend von dem Täufer in Abrede stellt (Matth. 11, 7.); man sucht ver-

<sup>1)</sup> z. B. Tertull. adv. Marcion. 4, 18. Vergl. das Genauere über die verschiedenen Deutungen der Stelle bei Brack., historischezegetische Bemerkungen über Matth. 11, 2—19; in seinem Archiv, 1, 3, S. 754 ff.

gehiich nach einem Anlass in dem Benehmen oder den demaligen Schicksale Jesu: denn eben auf die Nachricht von den žoya vä Xouzä, welche nach Lukas Wunderthaten waren, die doch am wenigsten Zweifel in ihm erst erwecken konnten, sandte er jene Botschaft ab; endlich wäre es zu verwundern, wie Jesus später (Joh. 5, 33 ff.) so zuversichtlich auf des Täufers Zeugniss von ihm sich berufen mochte, wenn man doch wusste, dass Johannes am Ende selbst an seiner Messianität irre geworden war?).

Man hat desawegen den Versuch gemacht, der Sache die Wendung zu geben, dass Johannes nicht für sich selbst, um seine eigene schwankende Ueberseugung zu befestigen, habe fragen lassen; sondern für seine Jünger, um deren Zweifel niederzuschlagen, von welchen er selber unberührt gewesen sei 3). Damit erledigen sich allerdings die erwähnten Schwierigkeiten; namentlich scheint klar zu werden, wie der Täufer gerade auf die Nachricht von Jesu Wundern hin jene Sendung habe veranstalten können: indem er nämlich hoffte, seine Jünger, welche seinen Worten über Jesum nicht glaubten, werden durch die Anschauung von dessen außerordentlichen Thaten sich überzeugen, dass er Recht habe, sie auf ihn als den Mes-Allein wie konnte Johannes hoffen, sias binzuweisen. dass seine Abgesandten Jesum sufällig im Wunderthun begriffen antreffen würden? Auch trafen sie ihn nicht so, nach Matthäus; sondern Jesus berief sich nach V. 4. f. nur auf das, was sie von ihm oft sehen, und wovon sie überall in seiner Nähe hören könnten: und nur die augenscheinlich secundäre Erzählung des Lukas 1) missversteht

<sup>2)</sup> s. Paulus, Kuinöl z. d. St.; Benerl, s. s. O. S. 763 ff.

So z. B. Calvin, Comm. in harm. ex Matth., Marc. et Luc.
 z. d. St. P. 1, S. 258, ed. Tholuck.

<sup>4)</sup> So nennen wir, mit Schleibermachen (über den Lukas, S. 106 f.), die Erzählung des dritten Evangeliums, 1) wegen der müssigen

die Worte Jesu dahin, als hätte er sie nicht gebrauchen können, wenn die Johannisjunger ihn nicht mitten im Wunderthun angetroffen hätten. Und dann, wenn es die Absicht des Täufers war, seine Jünger durch den Anblick der Thaten Jesu su überführen, durfte er ihnen keine Frage an Jesum aufgeben, mit welcher es nur auf Worte, auf eine authentische Erklärung Jesu, abgesehen schien. Denn durch eine Erklärung desjenigen, an dessen Messianität sie eben zweifelten, konnte er seine Schöler nicht zu überzeugen hoffen, welche durch seine eignen Erklärungen, die ihnen sonst Alles gelten, nicht überzeugt worden waren. Ueberhaupt wäre es ein seltsames Benehmen vom Täufer gewesen, fremden Zweifeln seine eigenen Worte zu leihen, und dadurch, wie Schletermacher mit Recht bemerkt, sein früheres wiederholtes Zeugniss für Jesum zu compromittiren. Wie denn auch Jesus die von den Boten ihm vorgetragene Frage als von Johannes selber ausgegangen falst (arrayyeilære loarry, Matth. 11, 4.), und sich über dessen Ungewissheit indirect durch Seligpreisung derer, die keinen Anstofs an ihm nehmen, beschwert (V. 6.) 5.

Bleibt es somit dabei, das Johannes nicht bloss für seine Schüler, sondern für sich selbst hat fragen lassen; und kann man ihm doch auch nicht nach der früheren Entschiedenheit jetzt auf Einmal Zweisel an der Messianität Jesu zuschreiben: so bleibt nichts übrig, als, statt dieser negativen die positive Seite an seiner Frage hervorzukehren, und das Skeptische in ihr als blosse Einklei-

Wiederholung der Worte des Täufers V. 20; 2) wegen des Missverstandes V. 18 u. 21, von welchem bald weiter die Rede sein wird, und dergleichen sich auch V. 29. 30. einer zu verrathen scheint.

<sup>5)</sup> Vergl. Calvin z. d. St. und Benest, a. a. O. S. 753 ff.

überfallen habe; und wenn er dafür sich auf das Beispiel von Männern beruft, welche, um des christlichen Glaubens oder anderer Ueberzeugungen willen verfolgt, nachden sie lange ohne Todesfurcht für die Wahrheit gezeugt hatten, doch endlich im Kerker der menschlichen Schwäche unterlagen und zum Widerrufe sich fortreißen ließen: so findet hier, genau betrachtet, gar keine Achnlichkeit statt. Verfolgte Christen der ersten Jahrhunderte, später ein Berengar, Galilei, wurden eben denjenigen Ueberzeugungen untreu, um derentwillen sie eingekerket waren, und durch deren Verläugnung sie sich zu retten hofften: der Tänfer, um mit ihnen verglichen werden zu können, müßte seine Rüge gegen Herodes zurückgenommen haben, nicht seine Zeugnisse von Christo wankend gemacht, die mit seiner Verhaftung in keinem Bezuge standen.

· Es bleibt also bei der Unverträglichkeit dieser Sendung des Täufers aus dem Kerker - zunächst könnte man gar glauben, mit seiner früheren Anerkennung Jest als des Messias überhaupt. Denn es ist doch höchst seltsam, was auch Bengel'n aufgefallen ist 8), dass unsere Evangelisten in den Worten: ὁ Ἰωάννης ἀχθσας — τὰ ἔψισ τε Χριζε, πέμψας - είπεν κ. τ. λ. (Matth. 11, 2; Shalich Lukas, 7, 18. f.) die Sache so darstellen, als sei der Taufer durch die ihm zugekommenen Nachrichten von den Wunderthaten Jesu an seiner Messianität irre geworden; statt, wie man erwarten sollte, dadurch im Glauben an dieselbe bestärkt zu werden. Nicht weil er von diesen Thaten hörte, sondern weil er von denselben in seinem Gefängniss nichts hörte, könnte man vermuthen, seien in ihm Zweifel aufgestiegen; oder, wenn er von deu Thaten Jesu Nachricht hatte, dann müsse, was in ihm aufstieg, nicht der Argwohn gewesen sein, Jesus sei wohl nicht wirklich der Messias, sondern die Vermuthung, der Mann von sol-

<sup>8)</sup> a. a. O., S. 769 f.

chen Thaten möchte vielleicht der Messias sein. Doch so. von einem entstehenden, nicht einem verschwindenden Glauben die Worte des Täufers zu verstehen, wird nicht allein durch die Antwort Jesu unmöglich, der in denselben ein σχανδαλίζεσθαι, d. h. ein Irrewerden, findet; sondern auch in der Frage des Johannes selbst drückt das zu dem συ εί ο έρχομενος gesetzte: η έτερον προςδοκώμεν; deutlich ein Unsicherwerden des bisherigen Glaubens aus 3. Wirklich sind wir auch su jener andern Vorstellung von dem Sinn der Frage nur durch die Darstellung des Lukas genöthigt, die wir bereits als eine abgeleitete erkannt haben. Denn freisich, wenn dieser Evangelist, nachdem er die Erweckung des Jünglings zu Nain und die Heilung des Knechts zu Kapernaum erzählt hatte, nun fortfährt: Καὶ ἀπηγειλαν Ιωάννη οἱ μαθηταὶ αὐτῶ περὶ πάντιον τέτον. Καὶ προςκαλεσάμενος — ἔπεμψε κ. τ. λ.: so sind es die Wunderthaten, auf deren Kunde hin der Täufer an Jesum schickt; wogegen unter den έργοις τε Χριςε, die nach Matthäus den Johannes zu seiner Anfrage veranlassen, möglicherweise die ganze Art des Wirkens und Verfahrens Jesu verstanden sein kann.

Hindern aber die Worte der Evangelisten nicht mehr, so ist in der Thatsache dieser Sendung gleichfalls nichts, wodurch es entschieden undenkbar würde, dass der Täufer Jesum früher in irgend einem Sinne für den Messias gehalten habe. Ausgießung der Geistesfülle über seine Anhänger, Sichtung des Volks und Ausrottung seiner unwürdigen Mitglieder, konnte, wie die Synoptiker berichten, Johannes von Jesus als dem Messias erwartet haben; aber schleunig ausgeführt und nicht ohne äußere Gewaltsamkeit: und weil darauf Jesus immer und immer nicht einging, so konnte er am Ende wohl zweifelhaft werden,

<sup>9)</sup> Vgl. DE WETTE z. d. St. des Matth. und Neander, L. J. Ch., S. 87 f.

ob er ihn auch mit Recht für den Messias gehalten habe. Aber er konnte diess nicht, wenn er von den Wundern der Erzeugung und Kindheit Jesu Glaubhaftes wußte: wovon schon früher; er konnte es nicht, wenn ibm bei der Taufe Jesus durch eine himmlische Erscheinung und Stimme als Messias bezeichnet worden war: wovon, später; er konnte es auch nicht, wenn er in Jesu, nach dem vierten Evangelium, ein vom Himmel herabgekommenes höheres Wesen und den zum versühnenden Leiden für die Menschheit bestimmten Messias sah: wovon sogleich. Kann demnach der Täufer, wenn er diese Vorstellungen von Jesu hatte, ihn nicht auf die besprochene Weise haben fragen lassen und umgekehrt: so ist sofert jedes der beiden unverträglichen Stücke für sich zu untersuchen, und zu sehen, welches aufzugeben, welches festzuhalten ist. Nehmen wir zuerst die Aussprüche des Täufers über Jesu Messianität im vierten Evangelium, so müssen wir hiebei zwei Fragen unterscheiden: einmal, ob es denkbar sei, dass Johannes überhaupt einen solchen Begriff vom Messias gehabt, und zweitens, ob es wahrscheinlich sei, dass er denselben in der Person Jesu verwirklicht geglaubt habe.

Den ersten Punkt betreffend, so ist das eine Merkmal in dem Messiasbegriff des Täufers nach dem vierten Evangelium, dass er ein böheres Wesen, ein ἐκ τε εοανε ἐρχόμενος, der demnach ἐπάνω πάντων ἐςὶ (3, 31.), sei. In dem πρῶτός με ἦν 1, 15. 27. 30. wollen jetzt auch Neander und de Wette nur die Priorität des Wesens finden; allein wenn auch die Präexistenz des Messias darin liegt: so braucht man höchstens mit Lücke anzunehmen, dass der Täufer nicht wie der Evangelist den Begriff des λόγος mit jenen Worten verbunden, sondern mehr auf populär jüdische Weise an die Präexistenz des Messias, als Subjects der A. T. lichen Theophanien u. s. w., gedacht habe. Von dieser jüdischen Ansicht finden sich ja auch außer

den Schriften des vierten Evangeliums noch Spuren bei Paulus (s. B. 1. Kor. 10, 4. Kol. 1, 15 f.) und den Rabbinen <sup>10</sup>); und wenn sie auch ursprünglich alexandrinisch gewesen wäre, was Bretschneider gegen unsre Stelle geltend machte <sup>11</sup>): so fragt sich, ob nicht auch schon vor Christi Zeit die alexandrinisch-jüdische Theologie auf die Ansichten des Mutterlandes von Einflus war? <sup>12</sup>) Dass also der Messiasbegriff des Täufers dieses Merkmal gehabt habe, ist für sich nicht undenkbar.

Das andere Merkmal wäre das eines sühnenden Leidens. - Zwar hat man versucht, die Ausdrücke, mit welchen der Täufer 1, 29 und 36. seine Schüler auf Jesum hinweist, so zu deuten, dass jener Begriff wegtiele: Jesus mit einem Lamme nur seiner Sanftmuth und Doldsamkeit wegen verglichen; αἴρειν τὴν ἀμαρτίαν τῷ χόσμε entweder von einem geduldigen Ertragen der Bosheit der Welt, oder von einem Versuche, die Sünde der Welt bessernd hinwegsaräumen, verstanden, und in dem Ausspruche des Täufers der Sinn gefunden würde, wie rührend es sei, dass dieser sanfte und weiche Jesus sich einem so harten und schweren Geschäfte untersogen habe 13). Allein die besten Exegeten haben gezeigt, dass, wenn zwar alpew für sich in der bezeichneten Weise gefaßt werden könnte, doch auroc, nicht bloß mit dem Artikel, sondern überdieß noch mit dem Beisatze:  $\tau \tilde{s} \ \Im \epsilon \tilde{s}$ , nicht ein Lamm überhaupt, sondern ein bestimmtes, heiliges Lamm beseichnen

<sup>10)</sup> s. Beatholdt, Christologia Judaeorum Jesu apostolorumque aetate, §§. 23 - 25.

<sup>11)</sup> Probabilia, S. 41.

<sup>12)</sup> s. Gradara, Philo und die alexandr. Theosophie, 2. Thl. von 8. 280 an.

Gabler, meletem. in loc Joh. 1, 29, in seinen Opusc. acad.
 5. 514 ff. Pavlus, Leben Jesu, 2, a, die Uebersetzung d. St., und Comm. zum Ev. Joh. z. d. St.

muss; wobei dann, wenn es der wahrscheinlichsten Erklärung zufolge auf das Lamm Jes. 53, 7. sich bezieht, auch das alper the augustar nur aus demjenigen erklärt werden kann, was dort von dem mit einem Lamm verglichenen Knecht Gottes gesagt ist, dass er τας αμαρτίας ημών (ξέρει, καὶ περὶ ἡμῶν οδυνάται (V. 4. LXX.); wonach es also ein stellvertretendes Leiden bezeichnet 14). der Täufer diese Prophetenstelle auf den Messias bezogen, diesen mithin als einen leidenden sich gedacht habe, diess chen hat man neuerlich zweifelhaft gefunden 15). Denn der gangbaren Meinung wenigstens war eine solche Ansicht vom Messias so fremd, dass die Jünger Jesu während der ganzen Zeit ihres Umgangs mit ihm sich in dieselbe nicht finden konnten, und nach seinem wirklich erfolgten Tode völlig an ihm, als Messias, irre wurden (Luc. 24, 20 ff.). Wie sollte nun der Täufer, welcher der eigenen Erklärung Jesu (Matth. 11, 11.) zufolge tief unter den Bürgern des Himmelreichs stand, su denen doch auch damals schon die Jünger gehörten, - wie sollte dieser entfernter Stehende lange vor dem Leiden Jesu zu einer Einsicht in dessen Nothwendigkeit für den Messias gekommen sein, zu welcher den zunächst Stehenden nur der Erfolg verholfen hat? oder wie sollte, wenn Johannes wirklich diese Einsicht hatte und gegen seine Jünger aussprach, dieselbe nicht durch diejenigen, welche aus seiner Schule in die Gesellschaft Jesu übergingen, auch in der letzteren Eingang gefunden, und überhaupt durch das Ansehen, welches der Täufer genofs, auch im größeren Publicum den Anstofs, den man am Tode Jesu nahm, gemildert ha-

<sup>14)</sup> DE WETTE, de morte Christi expiatoria, in s. Opusc. theol. S. 77 ff. Lücke, Comm. zum Ev. Joh. 1, S. 347 ff. Winea, bibl. Realwörterb., 1, S. 693, Anm.

<sup>15)</sup> Gabler und Paulus a. d. a. OO. Auch DE WETTE, a. a. O., S 75 ff. 80 ff

ben? Zudem, sehen wir die außerjohanneischen Nachrichten vom Täufer alle durch: nirgends finden wir, dass er dergleichen Ansichten über das Schicksal des Messias geäußert hätte; sondern, um von Josephus nichts zu sagen, sprach er den Synoptikern sufolge zwar von einem mach ihm kommenden Messias, als dessen Geschäft er jedoch lediglich die Geistestaufe und Sichtung des Volkes heraushob. Doch die Möglichkeit bleibt immer offen, dass auch schon vor dem Tode Jesu ein tiefer blickender Geist, wie der Täufer, aus A. T. lichen Stellen und Vorbildern einen leidenden Messias herausgelesen, ohne dass doch seine Schüler und Zeitgenossen seine dunkeln Andeutungen hierüber verstanden hätten 16); ob es gleich bedenklich zu werden anfängt, dem Täufer, der sonst nur dafür bekannt ist, die praktische Seite an der Idee des Messiasreichs hervorgekehrt zu haben, von dem einzigen vierten Evangelisten swei Begriffe, welche in jener Zeit ohne Zweifel nur der tiefsten messianischen Speculation angehörten, zugeschrieben zu sehen, und zwar in solcher Weise, dass jedenfalls die Form, in welcher er sie ausdrückt, zu johanneisch ist, um nicht auf Rechnung dieses Evangelisten geschrieben werden zu müssen.

Dass es aber bisweilen auch mehr ist als die blotse Form, was der Verfasser des vierten Evangeliums bei Ueberlieferung fremder Worte aus dem Seinigen hinzuthut, das erhellt aus der Rede, die er 3, 27 – 36. dem Täuser als Antwort auf die Klage seiner Jünger über den wachsenden Anhang Jesu in den Mund legt. Nachdem der Täuser sich darüber erklärt hatte, wie es in ihrer beiderseitigen Bestimmung, über welche er nicht binauszuschrei-

<sup>16)</sup> DE WETTE z. d. St. des Joh.; NEARDER, S. 78; Letzterer mit der Einschränkung, dass vielleicht der Täufer nur von den Sünden des Volks gesprochen, der Evangelist aber von seinem Standpunkt aus statt des Volks die Welt gesetzt habe.

ten verlange, begründet sei, dass er abnehmen, Jesus aber zunehmen müsse: fährt er von V. 31. an in Formeln fort, welche ganz dieselben sind mit denjenigen, in welchen sonst der vierte Evangelist Jesum selbst von sich reden läist, oder seine eigenen Gedanken über Jesum ausdrückt; namentlich, wie auch Lücke zugesteht, erscheint diese Rede des Johannes als Nachhall der vorausgegangenen Unterredung Jesu mit Nikodemus 17). Die Ausdrücke dieser dem Täufer geliehenen Rede sind specifisch johanneisch, wie σφραγίζω, μαρτυρία, der Gegensatz von ανωθεν und έχ τῆς τῆς, die Phrasis: ἔχειν ζωήν αἰωνιον, und es fragt sich: ist es wahrscheinlicher, dass sowohl der Evangelist als auch Jesus, dem er sie so oft in den Mund legt, sie von dem Täufer gehorgt haben, oder umgekehrt, dass sie der Evangelist, ich will für jetzt nur sagen dem Täufer, geliehen habe? Diess wird sich mit dem Andern entscheiden, dass nämlich auch die Ideen, welche hier der Täufer ausspricht, ganz dem Boden des Christenthums, und zwar wieder speciell des johanneischen, angehören. Eben jener Gegensatz von  $\tilde{\alpha}r\omega$  und  $\hat{\epsilon}x$   $\tau\tilde{\eta}_S$   $\gamma\tilde{\eta}_S$ , die Bezeichnung Jesu als des άνωθεν ερχόμενος, als dessen, ον απέζειλεν ο θεος, welcher

<sup>17)</sup> Man vergleiche besonders: Joh. 3, 11 (Jesus zu Nikodemus): ἀμὴν, ἀμὴν, λέγω σοι, ὅτι δ οἰδαμεν, λαλᾶμεν, καὶ δ ἑωράκαμεν, μαρτυρᾶμεν, καὶ τὴν μαρτυρίαν ἡμῶν ἐ λαμβάνετε.

V. 18: ὁ πισεύων εἰς αὐτὸν ἢ πρίνεται ὁ δὲ μὴ πισεύων, ἤδη κέκριται, ὅτι μὴ πεπίσευκεν εἰς τὸ ὄνομα τὰ μονογενᾶς υἱᾶ τᾶ θεᾶ.

Joh. 3, 32 (der Täufer):
καὶ ὁ ἑώρακε καὶ ἥκκσε, τῆτο μαρτυρεῖ, καὶ τὴν μαρτυμίαν αὐτῆ ἀδεὶ;
λαμβάνει.

V. 36: ὁ πισεύων εἰς τὸν τίὰν ἔχει ζωήν αἰώνων ὁ δὲ ἀπειθῶν τῷ νίῷ ἀχ ὅψεται ζωήν, ἀλλ' ἡ ὑργή τδ θεᾶ μένει ἐπ' αὐτόν.

Vgl. aus der Rede des Täufers noch V. 31. mit Joh. 3, 6. 12 f. 8, 23; V. 32. mit 8, 26; V. 33. mit 6, 27; V. 34. mit 12, 49. 50; V. 35. mit 5, 22. 27. 10, 28 f. 17, 2.

daher τὰ ὑηματα τῦ Ͽεῦ λαλεῖ, das Verhältnis Jesu su Gott als des νἰος, welchen ὁ πατὴο ἀγαπᾳ, — diese Begriffe, die bei Jesu und dem vierten Evangelisten so oft wiederkehren, müßten demnach gleichfalls vom Täufer auf Jesus, und von diesem auf den Apostel, übergegangen sein: wogegen auch hier, wie oben, eine Uebertragung vom Evangelisten auf den Täufer wahrscheinlicher ist, für welchen sich überdieß, nach Olshausen's richtiger Bemerkung, auch das nicht schicken will, daß er, der doch fortan von Jesus geschieden blieb, hier von dem Segen eines gläubigen Anschließens an Jesum redet (V. 33. und 36.).

Seviel demnach ist gewiss und auch von der Mehrzahl neuerer Ausleger anerkannt: die Worte V. 31-36. kann der Täufer nicht gesprochen haben. Folglich, schlossen nun aber die Theologen, kann auch der Evangelist sie ihm nicht in den Mand gelegt haben, sondern von dem bezeichneten Verse an nimmt dieser selbst das Wort 18). Diess klingt annehmlich, wenn man uns nur die Fuge nachweist. durch welche der Evangelist seinen eignen Zusatz von der Rede des Täufers gesondert hat. Allein eine solche sucht man vergeblich. Zwar spricht der von V. 31. an Redende, wo er den Täufer bezeichnen will, nicht mehr, wie noch V. 30., in der ersten Person, sondern in der dritten; allein der Täufer wird hier nicht mehr geradezu und individuell, sondern nur mit einer ganzen Klasse zusammen bezeichnet, wo er demnach, auch wenn er selbst der Redende war, die dritte Person wählen musste. Nirgends also findet sich eine Gränzscheide, und ganz unmerklich gleitet die Rede aus denjenigen Sätzen, welche der Täufer etwa noch gesprochen haben könnte, in diejenigen hinüber, welche ihm schlechthin unangemessen sind; namentlich wird auch nach V. 30. von Jesu im Präsens zu reden fortgefahren, wie der Evangelist nur den Täufer zu Jesu

<sup>18)</sup> Paulus, Olshausen, z. d. St.

Lebzeiten sprechen lassen konnte, nicht aber selbst in eigner Person nach Jesu Tode so schreiben; wie er denn. wo er eigne Reflexionen über die irdische Erscheinung Jesu vorbringt, sich des Präteritums zu bedienen pflegt 19). Grammatisch betrachtet also spricht von V. 31. an der Täufer fort: und doch kann er, historisch erwogen, das Folgende nicht gesprochen haben; ein Widerspruch, welcher freilich dann unauflöslich werden mus, wenn mas hinzusetzt: dogmatisch beurtheilt aber kann der Evangelist dem Täufer nichts in den Mund gelegt haben, was diezer nicht wirklich gesprochen hat. Wollen wir nun nicht den klaren Regeln der Grammatik und den feststehenden Daten der Historie um des eingebildeten Dogma's von der Inspiration willen widersprechen: so werden wir aus den gegebenen Prämissen vielmehr mit Lücke den Schluß ziehen, dass sich hier mit der Rede des Täufers auf eine nicht mehr genau zu unterscheidende Weise, aber überwiegend, die Reflexion des Evangelisten mische. — Haben wir nun aber hieran einen Beweis, dass es dem vierten Evangelisten nicht darauf ankam, dem Täufer Johannes nicht nur Worte, sondern auch Begriffe zu leihen, welche, dieser nicht hatte: so werden wir uns gestehen müssen, dass wir keine Sicherheit mehr haben, ob die früher besprochenen beiden Merkmale des Messiasbegriffs, welche, swar nicht geradezu undenkbar in jener Zeit, doch sonst nirgends dem Täufer zugeschrieben werden, ihm nicht gleichfalls nur vom Evangelisten geliehen seien?

Diese messianischen Attribute nun hat überdiess, wenn wir das vierte Evangelium hören, der Täufer auf Jesum übergetragen. That er diess so begeistert, so öffentlich und so wiederholt, wie wir es bei Johannes tesen: so

<sup>19)</sup> z. B. während hier, V. 32, gesagt wird: τὴν μαρτυρίαν αὐτὸ ἐδεὺς λαμβάνει, heisst es im Prolog V. 11: καὶ οἱ ἔδιοι αὐτὸν ἐπαρείλαβον. Verg :- Lücks, a. a. O. S. 501.

konnte er unmöglich von Jesu (Matth. 11, 11.) aus der βασιλεία τῶν Βρανῶν ausgeschlossen, und der Kleinste in. derselben ibm vorgezogen werden. Denn solche Bekenntnisse, wie dieser Täufer, wenn er Jesum den viôg τε θεε. welcher vor ihm gewesen sei, nennt; solche geläuterte Einsichten in die messianische Oekonomie, wie wenn er Jesum als ὁ αμνὸς τε θεε, ὁ αἴρων τὴν αμαρτίαν τε κόσμε beseichnet: hatte selbst Petrus nicht aufzuweisen, welchen Jesus doch für sein Bekenntnis Matth. 16, 16. nicht nur in das Gottesreich aufnimmt, sondern selbst sum Felsen macht, auf den es gegründet werden sollte. Indels, das Unbegreifliche liegt noch weiter surück. sciner Taufe gibt Johannes im vierten Evangelium an, iva wa $veρω \Im \tilde{\eta}$  (Jesus als Messias)  $\tau \tilde{\psi}$  Ισραήλ (1, 31.), und erkennt es als göttliche Ordnung, dass dem zunehmenden Jesus gegenüber er abnehmen müsse (3,30.): dennoch, während bereits Jesus durch seine Jünger taufen läfst, setzt auch er seine Taufe fort (3, 23). Warum nun aber, wenn er doch mit der Einführung Jesu die Bestimmung seiner Taufe erfüllt wußte, und nun seine Anhänger auf Jesum als den Messias verwies (1, 36 f.), schließt er sich nicht selbst an Jesum an? Johannes hatte, erwiedert NEANDER, seinen bestimmten Standpunkt: als der letzte der Propheten auf den Messias hinzuweisen; über diesen, mehr noch alttestamentlichen, Standpunkt konnte er nicht hinaus; der schon selbstständig entwickelte, gereifte Prophet konnte sich nicht mehr in eine Schule begeben, welche unentwickelte, Wohl; wenn also ein bildsame Jünglinge verlangte 20). Befangensein auf einem tieferen Standpunkte bei dem Täufor anerkannt wird, so fragt sich weiter: wird ihn diese Beschränktheit nur von der äußeren, und muß sie ihn nicht vielmehr auch von der innern Anschließsung an Jesum, von der Anerkennung seiner als des Messias, zurück-

<sup>20)</sup> NEARDER, L. J. Chr., S. 74 f.

gehalten haben? Musste der strenge Ascet, der sich und den Seinigen harte Fasten auflegte, der drohende, vom Geiste des Elias beseelte Busspredigen, nicht ebensoschr wie seine Jünger (Matth. 9, 14.) an der liberalen Weise Jesu sich stofsen, der über alle Vorurtheile und Härten des johanneischen Standpunkts hinausgeschritten, dem Leben die ganz entgegengesetzte Farbe gab? Doch es sei, dass er schon aus dem A. T. sich belehrt hatte, das Leben in dem neuen, messiaulschen Bunde als ein, vermöge des ausgegossenen Geistes, freieres und froheres sich vorzustellen 21), und somit in die Art und Weise Jesu sich su finden: so wird ebendamit wieder unbegreißlich, was ihn abgehalten haben soll, sich auch äußerlich mit ihm zu verbinden. Oder, fühlte er sich zum Schüler zu alt, zu eigen gebildet: so muste er wenigstens von dem öffentlichen Schauplatze sich zurückziehen. Aber auch das nicht: er setzt hin wie her seine Taufe fort. Diess war, wend er Jesum als den Messias anerkannt hatte, swecklos. Einer Ueberganganstalt, wie NEANDER meint, bedurfte es nicht mehr nach dem Auftritt Jesu, dessen Wirken Alles mitenthielt, was an dem des Johannes sittlich vorbereitend war; noch weniger läßt sich das Fortwirken des Täufers aus dem Bedürfniss solcher Orte, in deren Nähe Jesus nicht kam, erklären 22), da Joh. 3, 22. ff. beide unfern von einander taufend erscheinen. Aber selbst zweckwidrig erscheint die Fortsetzung der Taufe von Seiten des Johannes, wenn bloß Hinweisung auf Jesus als den Messias sein Zweck war. Er hielt dadurch noch immer einen Kreis von Menschen in den Vorhallen des Messiasreiches hin, und verzögerte oder hinderte selbst ganz ihren Uebertritt zu Jesu (und zwar durch eigene, nicht allein

<sup>21)</sup> Kenn, die Hauptthatsachen der evang. Geschichte, Tüb. Zeitschrift, 1836, 2, S. 53 f.; Neanden, a. a. O. S. 59 f.

<sup>22)</sup> Lücke, Comm. z. Evang. Joh., 1, S. 488.

durch ihre Schuld <sup>25</sup>), da er ja seine su Jesu weisenden Worte durch den Widerspruch seines Beispiels selbst unwirksam machte); wie wir denn die Partei der Johannisjünger noch zu des Apostels Paulus Zeit (A. G. 18, 24 f. 19, 1 ff.), und wenn es wahr ist, was die sogenannten Zabier von sich behaupten <sup>24</sup>), bis auf die neuesten Zeiten fortdauern sehen. Gewiß, jene Ueberzeugung des Täufers in Besug auf Jesum vorausgesetzt, wäre es für ihn das Natürliche gewesen, sich an diesen anzuschließen, oder wenigstens sich zurücksuziehen: nun keines von beiden geschah, folgern wir, so kann er auch jene Ueberzeugung nicht gehabt haben <sup>25</sup>).

Während also durch die Botschaft aus dem Kerker nur das undenkbar wurde, dass Johannes Jesum als den Messias in dem gesteigerten und geläuterten Sinn erkannt haben sollte, welchen das vierte Evangelium ihm unterlegt: so begründet das Fortwirken des Täufers nach dem öffentlichen Auftritt Jesu den Schluss, dass er ihn überhaupt

<sup>23)</sup> Neardea, 8. 75. Mit Unrecht will derselbe (S. 61) eine Spur, dass der Täufer seine Jünger wirklich auf Jesum hingewiesen habe, A. G. 18, 24. finden, wo es von Apollos heiset: ἐδίδασκεν ἀχαβῶς τὰ περὶ τᾶ Κυρία, ἐπισάμενος μόνον τὸ βάπτσιμα Ἰωάννα. Denn aus der Vergleichung des folgenden Kapitels, wo Paulus die Johannisjünger belehren muss, dass unter dem ἐρχόμενος, auf welchen Johannes taufte, Jesus zu verstehen gewesen sei, erhellt deutlich, dass die Lehre vom Κύριος, welche Apollos schon als Johannisjünger genau vorzutragen wusste, nur der johanneische geläuterte Messianismus als Erwartung eines Kommenden war: die genauere Belehrung aber, die er sofort von den Christen Aquila und Priscilla empfing, in der Ausfüllung jener Erwartung durch die Person Jesu bestand.

<sup>24)</sup> s. Gesenius, Probeheft der Ersch und Garnen'schen Encyclopädie, d. A. Zabier.

<sup>25)</sup> Brettschneider, Probab. S. 46 f. Vgl. Lüche, a. a. O. S. 493 f.; DE WETTE, de morte Chr. expiatoria, Opusc. theol. p. 81; bibl. Dogm., §. 209; excg. Handb., 1, 1, S. 107. 1, 5, S. 29.

nicht für den Messias gehalten haben kann. Wenigstens vor seiner Verhaftung nicht. Denn nach dieser konnte er, wenn auch zur Anerkennung Jesu gelangt, sich doch nicht mehr an ihn anschließen. Eine solche Anerkennung aber scheint, wie wir gesehen haben, seine Sendung aus dem Gefängnisse und die Art, wie Jesus sie aufnimmt, vorauszusetzen. So wäre denn dem gefangenen Johannes mancherlei von Jesu zu Ohren gekommen; dieß hätte Anfangs auf ihn den Eindruck des Messianischen, und die Erwartung in ihm rege gemacht, daß Jesus nun demnächst entschieden als Messias hervortreten werde: wie dieß immer und immer nicht geschah, wären ihm wieder Zweifel aufgestiegen, und er hätte jene Anfrage gemacht.

Indessen, ist denn eine solche Sendung aus dem Kerker an sich denkbar, und dürfen wir also diese sweite der oben sich gegenübergestellten unverträglichen Nachrichten nach Hinwegräumung der ersten ruhig Platz greifen lassen? Ganz unbedenklich zwar ist sie nicht. Nach Josephus 26) war Furcht vor Unruhen die Ursache, warum Herodes den Täufer verhaften liefs; sollte diefs aber auch bloß Mitursache gewesen sein neben dem, was die Evangelien angeben: so bleibt es doch immer auffallend, dass zu einem Manne, der mit desswegen gefangen gesetzt war, um durch Entfernung desselben von seinem Anhang Unruhen unter diesem zu verhüten, seine Schüler freien Zutritt behalten haben sollen 27). Nun findet sich die Angabe, das die Sendung aus dem δεσμωτήριον erfolgt sei, nur bei Matthäus: Lukas, der sie auch erzählt, erwähnt von einem Gefäugnisse nichts. Man könnte daher mit Schleiermacher die Darstellung des Lukas in diesem Stücke für die wahre, und das δεσμωτήριων bei Matthäus für einen unhistorischen Zusatz halten. Allein derselbe

<sup>26)</sup> Antiq. 18, 5, 2.

<sup>27)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 109.

Kritiker hat überzeugend nachgewiesen, dass Matthaus diese Erzählung in der ursprünglichen, Lukas in überarbeiteter Form gibt; wobei es sonderbar wäre, wenn sich an jenem Einen Pankte das Verhältniss umgekehrt hätte: weit natürlicher ist es, anzunehmen, dass Lukas, der im ganzen Abschnitt als Ueberarbeiter erscheint, die ursprünglich angemerkte Oertlichkeit verwischt habe. Bleibt es also bei einer Sendang aus dem Kerker: so ist zwar die Berufung auf die Haft des Paulus in Rom und der Christen während der Christenverfolgungen 28) insofern nicht ganz treffend, als hier nicht, wie bei dem Täufer, Furcht vor Aufruhr unter den Gründen der Verhaftung war; indessen lässt sich immer denken, dass der Besuch einzelner Anhänger bei dem Wohlverwahrten für unbedenklich gehalten werden mochte.

Doch da uns oben die Annahme, dass Jesus von Johannes vor dessen Gefangennehmung überhaupt als Messias anerkannt gewesen, nur durch die Angabe des vierten Evangeliums unmöglich gemacht wurde, dass der Täufer auch nach dem Auftritt Jesu seine Taufe fortgesetzt habe: so führt uns diess auf die Erwägung der verschiedenen Zeitpunkte, in welche die verschiedenen Evangelien die Verhaftung des Täufers versetzen. Matthäus, dem sich Markus anschließt, setzt sie vor den öffentlichen Auftritt Jesu in Galilaa, indem er durch dieselbe Jesu Rückkehr in diese Proving motivirt (Matth. 4, 12. Marc. 1, 14.). Lukas weist der Gefangennehmung des Täufers keine bestimmte chronologische Stelle an (s. 3, 19 f.); doch scheint sie nach ihm, da er ja bei der Sendung der beiden Jünger nichts vom Gefängniss bemerkt, erst später eingetreten su Johannes aber erklärt noch nach dem ersten von Jesu nach seinem öffentlichen Auftritt besuchten Pascha ausdrücklich: ἔπω γαρ ην βεβλημένος εἰς την φυλακήν

<sup>28)</sup> Letztere bei NEANDER, L. J. Chr., S. 84.

o Twents (3, 24.). Fragt es sich: wer hat hier Recht? so befindet sich in der Darstellung des ersten Evangelisten etwas, das manche Erklärer geneigt gemacht hat, sie ohne Weiteres gegen die der beiden letsten aufsugeben. Daß nämlich Jesus, auf die Kunde von des Täufers Gefangennehmung durch Herodes Antipas, nach Galiläa, also gerade in das Gebiet dieses Fürsten, sich seiner Sicherheit wegen surfickgezogen haben sollte: ist, wie Schneckenburger mit Recht behauptet 29), undenkbar; da er ja gerade hier am wenigsten vor einem ähnlichen Schicksale sicher war. Allein selbst wenn man für das averwonder nicht ohne den Nebenbegriff der gesuchten Sicherheit abkommen zu können glaubt: so fragt sich doch immer noch, ob nicht, unerachtet der irrigen Motivirung, doch das Datum selbst sich festhalten lasse? Matthäus und Markus knüpfen an diese nach des Täufers Verhaftung erfolgte Reise Jesu nach Galilaa die Anfange seiner öffentlichen Wirksamkeit: und dass diese erst nach des Täufers Wegnahme und aus Veranlassung derselben begonnen habe, wäre an sich nicht unwahrscheinlich. Leichter indessen konnte, da mit dem Auftreten Jesu das Interesse des christlichen Erzählers und Hörers an dem Vorläufer erlosch, diess den Irrthum herbeiführen, als sei er wirklich schon damals vom Schauplats abgetreten; leichter ist diess zu begreifen, als wie die entgegongesetzte Darstellung auf ungeschichtlichem Wege batte entetehen sollen: zumal die fortdauernde Freiheit des Täufers im vierten Evangelium nicht dazu benützt ist, ibn thatsächlich zu Jesu übergehen zu lassen, sondern nur zu anerkennenden Erklärungen, wie sie ebensogut aus dem Kerker abgegeben werden konnten.

Bleibt es demnach dabei, dass während seiner öffentlichen Wirksamkeit der Täufer Jesum nicht für den Mes-

<sup>29)</sup> Ueber den Ursprung u. s. w., S. 79. Vgl. Faitzsche, Comm. in Matth., S. 178.

sias gehalten und erklärt haben kann: so ist dagegen leicht nachsuweisen, wie jene Vorstellung sich auf ungeschichtliche Weise bilden konnte. Nach A. G. 19, 4. erklärt der Apostel Paulus, was jedenfalls zum geschichtlichen Reste der N. T. lichen Nachrichten über Johannes gehört, daß derselbe εἰς τὸν ἐργόμενον getauft habe: und dieser kommende Messias, auf welchen er hingewiesen, setzt Paulus hinzu, sei eben Jesus gewesen (τετέςιν είς Χριζον Ικσέν). Diess war eine Deutung der Worte des Täufers aus dem Erfolge; da als den durch Johannes vorausverkündigten Messias sich bei einer großen Zahl seiner Volksgenossen Jesus bewährt hätte. Wie nahe aber lag von hier aus die Meinung, als ob der Täufer selbst schon unter dem ερχόμενος die Person Jesu verstanden, selbst schon jenes τεπέςων x. τ. λ. gedacht hätte; eine Ansicht, welche, so ungeschichtlich sie ist, doch für die ältesten Christen um so einladender sein musste, je erwünschter es war, durch die in der damaligen jüdischen Welt vielgeltende Auctorität des Täufers das Ansehen Jesu zu stützen 80). Dazu kam

<sup>30)</sup> Auch darüber, warum gerade der vierte Evangelist so besonders geschäftig ist, den Täuser zu Jesu in ein günstigeres Verhältniss zu setzen, als sich geschichtlich denken lässt, bietet uns die angeführte Stelle aus der Apostelgeschichte vielleicht einigen Aufschluss. Derselben zufolge (V. 1 ff.) fanden sich nämlich in Ephesus Leute, die nur von der johanneischen Taufe wussten, und daher vom Apostel Paulus noch einmal, auf Jesum, getauft wurden. Hun ist aber einer alten Ueberlieferung zufolge das vierte Evangelium in Ephesus geschrieben (Irenaeus adv. haer. 3, 1.). Nehmen wir diese an, wie sie denn in dem Allgemeinen, dass sie eine griechische Localität für die Abfassung dieses Evangeliums angibt, in jedem Falle Recht hat, und setzen wir jener Andeutung der Apostelgeschichte zufolge Ephesus als den Sitz einer Anzahl von Anhängern des Täufers, welche dann Paulus schwerlich alle bekehrt haben wird, voraus: so würde sich aus dem Bestreben, diese zu Jesu

noch ein im A. T. gelegener Grund. Der Ahnherr der Messias, David, hatte in der althebräischen Sage gleichfalls eine Art von Vorläufer, in der Person des Samuel, der ihn im Auftrage Jehova's zum Könige über Israel salbte (1. Sam. 16.), und auch in der Folge im Verhältniss der Anerkennung zu ihm blieb. Musste demnach auch der Messias selbst einen Vorläufer haben, welcher übrigens aus der Weissagung des Malachia näher als ein zweiter Elias bestimmt wurde; und war geschichtlich im Zeitalter Jesu Johannes gegeben, dessen Taufe leicht als Weihe an die Stelle der Salbung gesetzt werden konnte: so lag es doch wohl nahe genug, das Verhältnisse des Täufers zu Jesu insbesondere nach der Analogie des Verhältnisses zwischen Samuel und David auszubilden.

## S. 46.

Urtheil der Evangelisten und Jesu über den Täufer, nebst dessen Selbstbeurtheilung. Resultat über das Verhältniss beider Männer.

Auf den Johannes, als Vorbereiter des durch Jesum gestifteten Messiasreichs, wenden die Evangelien mehrere A. T. liche Stellen an.

Der Aufenthalt des Buspredigers in der Wüste, seine wegbereitende Thätigkeit für den Messias, muste an die jesaianische Stelle erinnern (40, 3 ff. LXX): φωνή βοῶντος εν ερήμφ ετοιμάσατε την όδον Κυρίφ κ. τ. λ. Diese Stelle, die sich in ihrem ursprünglichen Zusammenhange nicht auf den Messias und dessen Vorläufer, sondern auf Jehova

herüberzuziehen, das auffallende Gewicht erklären, welches das vierte Evangelium auf die µagrupta laarve legt. Diess hat schon Sronn bemerkt und ausgeführt, über den Zweck der evangelischen Geschichte und der Briefe Johannis, S. 5 ff. 24 f. Vergl. auch Hue, Einleitung in das N. T., 2, S. 190£ 3tc Ausg.

therog, dem für die Rückkehr mit seinem Volke aus dem Exil durch die Wüste nach Judäa Bahn gemacht werden soll, führen die drei ersten Evangelisten als eine durch den Auftritt des Täufers erfüllte Weissagung an (Matth. 3, 3. Marc. 1, 3. Luc. 3, 4 ff.). Es ließe sich denken, daß dieß erst spätere, christliche Anwendung wäre: doch steht auch dem nichts entgegen, daß dem vierten Evangelium zufolge der Täufer selbst seine Bestimmung durch jene prophetischen Worte bezeichnet hätte (1, 23.).

Wie diese Stelle sämmtliche Synoptiker vom Tänfer selbst, so hat Markus eine andre Prophetenstelle über den Tänfer von Jesus entlehnt. Wie nämlich Jesus Matth. 11, 10. Luc. 7, 27. gesagt hatte: ἐτος γάρ ἐςι περὶ ἐ γέγραπται ἀδὲ ἀποςέλλω τὸν ἀγγελόν με πρὸ προσώπε σε, ὡς κατασκευάσει τὴν ὁδόν σε ἔμπροσθέν σε so wendet im Eingange seines Evangeliums Markus diese Stelle des Malachia (3, 1.), neben der eben besprochenen jesalanischen, irrigerweise beide dem Jesalas suschreibend, auf den Vorläufer Johannes an. Die Stelle ist eine messianische; nur will in derselben Jehova nicht vor einem andern, dem Messias, einen Engel oder Boten herschicken, sondern vor sieh selbst: und erst in der N. T. lichen Anwendung ist, übereinstimmend in allen drei Stellen, statt der ersten Persen (৩৩) die zweite (σε) gesetst.

Namentlich aber ist es eine Stelle desselben Prophesen (3, 23. LXX. 4, 4: καὶ ἰδὰ ἐγὰ ἀποςελῶ ὑμῖν Ἡλίαν τὸν Θεσβίτην, πρὶν ἐλθεῖν τὴν ἡμέραν Κυρίε κ. τ. λ.), welcher zufolge dem Täufer in den Evangelien eine Beziehung zu Elias gegeben wird. Daſs Johannes, ἐν πνεύματι καὶ δυνάμει Ἡλίε auf Bezzerung des Volks hinwirkend, dem in der messianischen Zeit sein Volk heimsuchenden Κύριος vorangehen werde, war nach Luc. 1, 17. schon vor seiner Geburt vorhergezagt. Im vierten Evangelium (1, 21.) lehnt der Täufer auf die Frage der Abgesandten des Synedriums, ob er Elias sei? diese Würde ab; ohne Zweifel nur in

Das Leben Jesu 3te Auft. 1. Bund.

dem Sinne, dass er nicht der rohen Volksvorstellung gemäs der leibhaftig wiedergekommene alte Seher sei; wogegen er das, was die Synoptiker von ihm sagen, ein Mann im Geiste des Elias zu sein, wohl selbst auch eingeräumt haben würde. Auf ähnliche Weise setzt ja auch Jesus (Matth. 11, 14.), wo er den Johannes als den verheißenen Elias bezeichnet, wie zur Abwehrung jenes fleischlichen Verständnisses, hinzu: el Félete désan Pau 1).

Jene dem vierten Evangelium eigenthümliche Scene, wo Johannes den Eliastitel nebet mehreren andern ausschlägt, verlangt noch eine genauere Betrachtung, und zwar muls sie mit einer Erzählung des Lukas (3, 15 ff.) verglichen werden, mit welcher sie auffallende Aebnlichkeit hat. Wie bei Lukas das um den Täufer versammelte Volk auf den Gedanken kommt, μήποτε αὐτὸς εἴη ὁ Χοι-505; so fragen ihn bei Johannes Deputirse des Synedriums 1): où vic el; was, nach der Antwort des Tänfers zu schließen, den Sinn haben muß: Wofür gibst du dich aus? etwa, wie deine auf das Messiasreich bezügliche Taufe vermuthen läßt, und Manche von dir glauben, för den Messias 5)? Nach Lukas antwortet Johannes: eyw µêr ύδατι βαπτίζω ύμας έρχεται δε ο ίσχυροτερός με, ε εκ είμί ίχανὸς λύσαι τὸν ἱμάντα τῶν ὑποδημάτων αὐτã —; nach Johannes erwiedert er gleichfalls: ἐγω βαπτίζω ἐν υδαπι μέσος δε ύμων έςηχεν, ον ύμεῖς έχ οἰδατε — Ε΄ εγώ εκ εἰμὶ άξιος Γνα λύσω αὐτᾶ τὸν ἱμάντα τᾶ ὑποδήματος; womit bei Johannes noch die ihm eigenthümlichen Aussprüche über Jesu Präexistenz oder höhere Natur verbunden sind, statt deren Lukas eine Erwähnung der messianischen Geistestaufe hat, welche Johannes erst bei einer späteren Gele-

<sup>1)</sup> DE WETTE, exeget. Handb., 1, 3, S. 25.

Ucber diesen Sinn von of Ymbaiox in unserer Stelle vergl. die Ausleger.

<sup>3)</sup> s. Lücke u. de Wette z. d. St.

genheit (V. 33.) nachholt. Wie aber Lukas diese ganze Scene in der Absicht und mit der Bedeutung einrückt, die Messianität Jesu auch dadorch zu begründen, dals der Täufer sie von sich abgelehnt und auf einen nach ihm Kommenden übergetragen habe: so hat sie, nur mit noch stärkerem Gewichte, dieselbe Bedeutung auch bei Johannes. Liegt nun den beiden so verwandten Erzählungen schwerlich mehr als Ein Vorfall zum Grunde ): so fragt sich, welche ihn getreuer wiedergibt? Hier ist für's Erste in der Darstellung des Lukas keine innere Unwahrscheinlichkeit; vielmehr lässt sich leicht denken, wie das um den Täufer geschaarte Volk den Mann, der die Annäherung des Messiasreichs verkündigte, und mit Beziehung auf dasselbe taufte, in begeisterten Augenblicken für den Messias selber halten mochte. Nicht minder aber ist es dem Aufsichtsrechte des Synedriums über öffentliche Lehrer, wie ès ein solches auch gegen Jesum geltend machte (Matth. 21, 23.), angemessen, dass es, nach der Darstellung im vierten Evangelium, den Johannes um seine Befugniss fragen lässt. Dass bei Lukas diese Scene vor, bei Johannes ohne Zweifel nach der Taufe Jesu vorgeht, gibt gleichfalls keinen Grund, uns für die eine oder andere Darstellung zu entscheiden. Denn auf den Messias als einen zu erwartenden und ihm überlegenen - und mehr hat Lukas nicht - muss Johannes, auch schon ehe er Jesum taufte, hingewiesen haben: wogegen ebenso im vierten Evangelium, wo ffie Scene bei der Taufe vorausgesetzt wird, die bestimuttere Hinweisung auf den schon mitten unter die Fra-

<sup>4)</sup> BLEER, a. a. O. S. 426; DE WETTE, a. a. O. S. 26 f. Auch Lücke gesteht (S. 339 seines Comm.) zu, die Ansicht von der Identität beider Relationen habe vielen Schein für sich; dass er selbst (S. 342) sich für die Verschiedenheit erklärt, hat seinen Grund nur in dem eingestandenen Wunsche, beide evangelische Frzählungen in ihrem Werthe zu erhalten.

ger getretenen Messias gang in der Ordnung ist. Endlich selbst durch die Frage, welche von den beiden Darstellungen denn eher auf unhistorischem Wege habe entstehen kënnen, kommt die Wage nicht aus dem Gleichgewicht. Denn wie sich die Erzählung bei Lukas als der unbestimmte Nachhall dessen betrachten lässt, was der vierte Evangelist genauer zu berichten weiss: ebenso ließe sich umgekehrt die Darstellung des letzteren aus dem Bestreben erklären, dem Zeugnis des Täufers über Jesum dadurch mehr Gewicht zu geben, dass es zu einem officiellen, nicht bloss vor Volkshaufen, sondern vor der Staatsbehörde abgelegten, gemacht wurde; wie sich denn Joh. 5, 33. Jesus auf dieses Zeugniss mit ganz anderem Gewichte beruft, als er sich auf das bei Lukas hätte berufen können. Es ist also ein Dilemma, das nur aus der allgemeinen Ausicht über das Verhältniss des vierten Evangeliums zu den Synoptikern in Hinsicht ihrer historischen Glaubwürdigkeit entschieden werden kann.

Was Jesus seinerseits über den Johannes urtheilte, findet sich bei den Synoptikern an zwei Orte vertheilt, indem hier Jesus theils nach dem Abgang der Boten des Johannes sich zu einer Erklärung über diesen veranlasst sieht (Matth. 11, 7 ff. parall.), theils nach der Erscheinung des Elias bei der Verklärung durch eine Frage der Jünger auf ihn zu sprechen kommt (Matth. 17, 12 f. parall.); in vierten Evangelium spricht Jesus den Isdalois gegenüber, nachdem er sich, wie bemerkt, auf ihre Sendung zu Johannes berufen, ein ehrendes Urtheil über diesen aus (5, 35.). In der johanneischen Stelle nennt er den Täufer ein bellscheinendes Licht, in dessen Strahle das Volk, statt tiefe und bleibende Eindrücke von ihm zu empfangen, sich eine Zeit lang habe ergetzen mögen; in der zweiten synoptischen Stelle (bei Matthäus auch schon in der ersten, V. 14.) versichert er, dass Johannes der als messianischer Vorläufer verheißene Elias sei; in der emten Stelle sind drei Punkte zu unterscheiden. Erstlich das Wesen und die Wirksamkeit des Johannes betreffend, wird sein strenger und fester Sinn und die Erhabenheit gerühmt, welche er als der von Malachia geweissagte messianische Vorläufer, der mit gewaltiger Hand das Himmelreich eröffnet habe, selbst über die Propheten behaupte (V. 7-14.); zweitens im Verhältniss zu Jesu und den Bürgern der βασιλεία τον ερανών wird der Täufer zurückgestellt als derjenige, welcher, obwohl über alle Mitglieder der A.T.lichen Oekonomie erhaben, doch dem Geringsten von denen, die an dem Leben des neuen Bundes Theil haben. nachstehe (V. 11.). Was drittens das Verhältniss der Wirksamkeit sowohl des Johannes als Jesu zu Zeitgenossen betrifft, so wird V. 16 ff. über deren gleiche Unempfänglichkeit für beide geklagt; wiewohl V. 12. bemerkt war, dass seit dem Auftreten des Täufers ein gewaltiger Eifer für das Messiasreich angeregt sei, und manche ernst Strebende (βιαςαί) sich den Zugang in dasselbeerzwingen 5).

Hier muss man, was den sweiten, wichtigsten der ausgezählten Punkte betrifft, allerdings mit Neander sagen: hätte nicht Johannes die Idee vom Messias und seinem Reiche auf eine klarere und geistigere Weise als die Propheten ausgebildet, nicht unmittelbarer als sie auf den Messias hingewiesen: so würde ihn Jesus nicht größer als alle Propheten genannt haben 6). Aber ebenso wird man auf der andern Seite sagen müssen: hätte der Täufer Jesum selbst sest und entschieden als den Messias, und swar gans im N. T. lichen Sinne, anerkannt: so würde ihn Jesus nicht aus seinem Reiche ausgeschlossen, dem letzten

Eine abweichende Erklärung s. bei Schnachungungen, Beiträge, S. 48 ff.

<sup>6)</sup> NEADDER, L. J. Chr., S. 91.

Bürger desselben nachgestellt haben. Diess gibt NEANDER selbst zum Theil zu, wenn er das Zurückbleiben des Johannes hinter dem christlichen Standpunkte darauf bezieht. dass er noch nicht mit klarem Bewusstsein erkannt habe. wie der Messias nicht durch eine allen Widerstand besiegende Wundermacht, sondern durch Leiden sein Reich in der Menschheit gründen, und dieses nicht zuerst als ein gusserliches in der Erscheinung sich darstellen, sondern yon innen heraus als ein geistiges sich entwickeln werde. Davon hatte aber der Täufer das Erstere dem vierten Evangelium zufolge bestimmt erkannt und wiederholt ausgesprochen: und NEANDER'n bleibt nichts übrig, als den Evangelisten Johannes der Vermischung des Subjectiven und Objectiven, der Hineintragung eines bestimmteren und höheren Sinnes in die Worte des Täufers zu beschuldigen 7); wobei wir dann nicht wissen können, was von dessen Reden im vierten Evangelium als sicherer geschichtlicher Rest übrig bleibt. - Ein weiterer Punkt, in Betreff dessen Jesus den Johannes den Mitgliedern des messianischen Reiches nachsetzt, ist, wie aus V. 18. in Vergleichung mit Matth. 9, 16 f. erhellt, sein ascetisches Wesen, der Aeusserlichkeitsgeist überhaupt, der noch an Fasten u. dergl. Werken bing, welche Jesus dort als die zu dem Geiste des neuen Bundes nicht passenden alten Schläuche und Gewänder bezeichnet.

Zum Schlusse ist noch eine Uebersicht des Stufengangs zu geben, in welchem an die einfachen historischen Grundzüge des Verhältnisses zwischen Johannes und Jesus allmählig immer mehr Traditionelles sich angezetzt hat. Historisch ist, dass Jesus, erfüllt, wie er war, von der eigenthümlich gefasten Messiasidee, durch den Ruf der vorbereitenden Taufe des Johannes angezogen wurde, und sich derselben unterwarf; bald aber selbstständig als Mes-

<sup>7)</sup> a. a. O., S. 78.

eins unter seinen Volksgenossen auftrat. Von dieser Wirksamkeit Jesu scheint der Täufer noch von seinem Kerker aus Notiz genommen su haben; ohne jedoch mit sich in's Reine zu kommen, ob er den, der so langsam zu Werke ging und so leidend sich verhielt, für den von ihm ange-tündigten Messias halten dürfe: wie sich diess in der Frage ausspricht, mit welcher er die zwei Schüler aus dem Gefängnis an Jesum sendet.

Nun konnte man aber in der ersten Christengemeinde nicht anders denken, als dass der Vorläufer Jesum entschieden als den Messias anerkannt habe: und so genügte das halbe und überdem apäte Zeugniss nicht, welches in jeuer Sendung aus dem Kerker lag.

Es war höchstens ein halbes Zeugnis; sofern es in der Frage die Ungewissheit, und in dem 'é engoueros eine Unbestimmtheit enthielt. Daher im vierten Evangelium keine Frage nach der Messianität Jesu mehr, sondern die heiligste Versicherung derselben; daher die bestimmtesten Aussprüche über Jesu ewige, göttliche Natur und seinen Charakter als des leidenden Messias.

Doch auch ein spätes war jenes Zeugnis; denn vor demselben blieb ja immer noch die Taufe, welche Jesus von Johannes angenommen, und dadurch sich ihm scheidbar untergeordnet hatte. Daher muste der Taufe Jesu die entgegengesetzte Wendung gegeben werden (wovon unten); daher ferner jene Scenen bei Lukas, durch welche der Täufer vor seiner Geburt schon in ein dienendes Verhältnis zu Jesu gesetzt wurde.

Mit diesen Vorgängen und Aussprüchen konnte nun freilich in einer nach Einheit strebenden Darstellung jene zweifelnde Sendung nicht wohl zusammen bestehen: wie sie denn im vierten Evangelium fehlt; wogegen die übrigen Evangelisten in ihre loseren Compositionen neben der späteren Verherrlichung auch noch die ursprüngliche Erzählung aufnahmen, indem sie weniger auf die Frage des

Johannes, als auf die damit in Verbindung gebrachte Rede Jesu über denselben Gewicht legen moehten <sup>8</sup>).

8) Nur in Form einer Aumerkung sei hier der Halbheit gedacht, mit welcher das Verhältniss des Täufers zu Jesu auch von denjenigen, welchen über die Unhaltbarkeit der gewöhnlichen Ansicht von demselben ein Licht aufgegangen, doch noch immer gefasst wird. Unter diese ist Planck, in seiner Geschichte des Christenthums in der Periode seiner Einführung, 1, Kap. 7., nicht einmal zu zählen, indem er die Berichte über dieses Verhältniss durchaus als historisch nimmt, dann aber nicht umhin kann, einen zwischen beiden Männern abgeredeten Plan aufs Bestimmteste zu behanpten.

Die Abhandlung eines Ungenannten hingegen in HERKE's neuem Magazin, 6, 3, 8, 373 ff., Johannes und Jesus überschrieben, geht von dem Bewusstsein aus, dass die orthodoxe Vorstellung von Johannes als blossem Vorläufer Jesu, der seine Bestimmung und Absicht nicht in sich selber, sondern einzig in dem nach ihm Gekommenen gehabt habe, unhaltbar sei; ebensowenig aber der naturalistische Verdacht, dass zwischen beiden Männern eine vorgängige Abrede stattgefunden, irgend einen Grund für sich aufzuweisen habe. In ersterer Beziehung nun räumt der Verf, mit vieler Unbefangenheit die Meinung hinweg, als hätte Johannes bestimmt schon auf Jesum als Messias hingewiesen, und geht hierin selbst zu weit, indem er der unbegründeten Vermuthung nachhängt, vielleicht habe der Täufer anfänglich sich selbst zum Messias berufen geglaubt, und durch seine Taufe für sich Partei machen wollen. Gegen die andre Vermuthung aber geht er lange nicht weit genug. Er gibt nümlich nicht bloss die Verwandtschaft, das ziemlich gleiche Alter und die frühe Bekanntschaft beider gu: sondern ergeht sich auch in remantischen Vorstellungen von den Weltverbesserungsplanen, welche die Jünglinge zusammen entworfen; von dem edelmüthigen Streit, in welchem sie gestanden, indem jeder den andern für würdiger gehalten habe, den Messias vorzustellen; bis endlich Johannes im Bewussteein seiner Unzulänglichkeit zurückgetreten, Jesus aber durch eine Naturbegebenheit bei seiner Taufe in der Ueberzeugung, der Messias zu sein, bestärkt worden sei.

#### S. 47.

## Die Hinrichtung des Täufers Johannes.

Anhangsweise nehmen wir hier gleich dasjenige mit, was uns eber das tragische Ende des Täufers Johannes gemeldet wird. Nach den übereinstimmenden Berichten der Synoptiker und des Josephus 1) wurde er, nachdem er einige Zeit lang gefangen gesessen, auf Befehl des Herodes Antipas, Tetrarchen von Galiläa, hingerichtet, und swar nach den N. T.lichen Nachrichten enthauptet (Matth. 14, 3 ff. Marc. 6) 17 ff. Luc. 9, 9.).

- Ueber die Ursache seiner Gefangennehmung und Hinrichtung aber findet zwischen Josephus und den Evangelisten eine Abweichung statt. Während nämlich nach den

Winar, unter dem Artikel Johannes in seinem bibl. Real-wörterbuch, 1, S. 690 ff., hat zwar die richtige Einsicht in die unausgleichbare Differenz zwischen der synoptischen und johanneischen Darstellung des Täufers, so wie darüber, dass die letztere die Farbe johanneischer Gnosis trage; aber von dem theilweise sagenhaften Charakter auch der synoptischen Berichte gibt er keine Andeutung, sondern setzt aus Lukas die Verwandtschaft und das Altersverhältniss, aus Matthäus die frühere Bekanntschaft Beider voraus, und glaubt auch unerachtet dieses Verhältnisses die späteren in der Sendung aus dem Kerker bewiesenen Zweifel des Täufers aus seinen A. T. lichen Messiasvorstellungen begreifen zu können.

Auch Hass, \$5. 52. 66, seines Lebens Jesu, findet es noch wahrscheinlich, dass Johannes ein Blutsfreund von Jesu gewesen sei, und mit ihm in einer auf höchste Achtung ge gründeten Freundschaft gestanden habe, ohne übrigens vor der Taufe dessen messianische Bestimmung zu kennen. Sobald or diese erkannte, habe er sich Jesu mit erhabener Aufopferung untergeordnet.

Von NEARDER'S Ansicht ist im Texte binlänglich die Rede gewesen.

<sup>1)</sup> Antiq. 18, 5, 3,

letzteren der Tadel, welchen Johannes über die Verheirathung des Herodes mit der Frau seines (Halb-) Bruders ? ausgesprochen hatte, die Veranlassung seiner Gefangennehmung war, und die rachaüchtige List der Herodias während eines Hoffestes die Hinrichtung herbeiführte: so erzählt zwar auch Josephus das Verhältniss des Antipas zur Herodias und den Tod des Täufers in Einem Zusummenhange; aber nicht so, dass der Tadel jenes Verhältnisses als Ursache der Hinrichtung des Täufers erscheint: sendern die Hinrichtung des Tänfers als Ursache der Niederlage des Antipas in dem durch die Heirath mit Herodies veraulaisten Araberkviege; als Grund der Verhaftung und Hinrichtung des Täufers aber gibt Josephus die Furcht vor Unruhen an, welche Herodes von dem bedeutenden Anhange desselben besorgt habe. Diese beiden abweichenden Erzählungen 3) sind übrigens nicht unverein-Man hat die Vereinigung so versucht, dass man vermuthete, die Furcht vor Aufruhr sei der eigentliche Kabinetegrund zur Verhaftung des Täufers gewesen, das unchrerbietige Urtheil über die Herrscher aber als ostensibler Grand vorgeschoben worden ). Allein ich zweifle sehr, ob Herodes den von Johannes gerügten scandalösen Punkt absichtlich wird hervorgekehrt haben; sondern, wenn man hier zwischen geheimer und ostensibler Ursache unterscheiden will, so möchte der Tadel jener Heirath die geheime gewesen, und die Sache so zu depken sein, dass die Furcht vor Aufruhr absichtlich, um den

<sup>2)</sup> Diesen früheren Gemahl der Herodias nennen die Evangelien Philippus, Josephus Herodes. Er war der Sohn der Hohenpricaterstochter Mariamme, und lebte als Privatmann. S. Joseph. Antiq. 15, 9, 3. 18, 5, 1. 4. B. j. 1, 29, 2. 30, 7.

<sup>3)</sup> Vgl. Hasz, Leben Jesu, S. 88.

<sup>4)</sup> FRITZSCHE, Comm. in Matth. z. d. St. Winer, bibl. Real-wörterb., 1, S. 694.

Mord zu entschuldigen, ausgestreut worden sei <sup>5</sup>). Uebrigens braucht man jeue Unterscheidung nicht einmal; da ja Antipas befürchtet haben kann, eben auch durch den starken Tadel jeuer gesetswidrigen Heirath und seiner Lebensweise überhaupt möchte Johannes das Volk gegen ihn in Aufruhr bringen.

Aber auch swischen den evangelischen Erzählungen selbst findet sich eine Differens; nicht nur darin, daß Markus in anschaulichster Ausführlichkeit die Seene bei dom Fostmahl erzählt, Lukas dagegen sieh mit einer kurzen Angabe begnügt (3, 18 - 20. 9, 9.), während MatthEus in der Mitte steht: sondern es wird auch das Verhältnis des Herodes zum Täufer von Markus wesentlich anders als von Matthäus dargestellt. Während nämlich nach dem Letzteren Herodes den Täufer zu tödten wünschte, aber nicht dazu kommen konnte, weil das Velk zu fürchten war, das ihn für einen Propheten hielt (V. 5.) ! so ist es nach Markus nur Herodias, welche dem Johannes nach dem Leben trachtet, aber ihren Zweck nicht erreichen kann, weil ihr Gemahl ihn als einen heiligen Mann schente, ibn bei Gelegenheit selbst gerne herte, und seinem Rath night selten Folge leistete (V. 19ff.). Hier hat nun das individuell Charakteristische der Erzählung des Markus die Erklärer bewogen, seiner Darstellung den Vorzug vor der des Matthäus au geben 6). Allein gerade in diesen Ausmalungen und Aenderungen bei Markus konnte man vielmehr die Spur des Traditionellen zu erkennen glauben; sumal auch Josephus nur vom Volke sagt: ήρβισαν τη ακροάσει των λόγων: den Herodes aber als denjenigen aufführt, welcher δείσας κρεῖττον ήγεῖτω

<sup>5)</sup> So Paulus; Schleiermachen, über den Lukas, S. 109; Nearber, L. J. Chr., S. 83.

б) z. В. Schnechenburger, über den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums, S. 86 f.

(tor locarny) crancer. Wie nahe lag es nämlich, zu weiterer Erhebung des Täufers den Contrast herbeizuführen, dass selbst der Fürst, gegen welchen er gesprochen, und der ihn delswegen verhaftet hatte, im Gewissen gehalten gewesen sei, ihn zu achten, und nur sein rachsüchtiges Weib zu seinem Bedauern ihm den Mordbefehl abgelistet habe. Mit dem Charakter des Antipas ist es ohnehin nicht unverträglich, dass er, als ayanan the houseless en seiner inneren und Kusseren Ruhe aus dem Wege zu schaffen wünschte.

Der Schluss der evangelischen Erzählung gibt den Eindruck, als wäre der abgeschlagene Kopf des Johannes noch bei Tisch überreicht worden, also das Gefängnis desselben ganz in der Nähe gewesen. Nun aber erfahren wir aus der angeführten Stelle des Josephus, dass der Täufer in Machärus, einem festen Platz an der Südgränze von Peräa, gefangen gesessen habe; wogegen die Residens des Herodes in dem eine Tagreise davon entfernten Tiberias war 5). Von Machärus aber nach Tiberias konnte das Haupt des Johannes erst nach zwei Tagen, also nicht mehr über Tafel, herbeigebracht werden. Der Widerspruch, welcher hierin zu liegen scheint, ist nun zwar nicht mit Fritzsche durch Berufung darauf zu lösen, dass in den Evangelien mit keinem Worte gesagt sei, das Haupt des Johannes sei noch während des Mahles gebracht worden. Denn die Tochter der Herodias verlangte dasselbe note, d. h. doch wohl auf der Stelle, noch während des Festes 9: und der Verfolg der Erzählung, besonders bei Markus, wo alsbald ein speculator in den Kerker

Joseph. Antiq. 18, 7, 2. Dass das λινπήθη des Matthäus V. 9.
 kein Widerspruch dieses Evangelisten mit sich selber ist, darüber vorgl. Faitzsche z. d. St.

<sup>8)</sup> Vergl. Fritzschz, Comm. in Matth., S. 491.

<sup>9)</sup> Vgl. ps Werrs, exeg. Handb., 1, 1, S. 132.

geht, und mit dem Haupte des Täufers auf dem alvag zuzurückkommt, veranlaßt zu glauben, daß ihr Wunsch,
oder vielmehr der ihrer Mutter, gewährt, und dem rachsüchtigen Weibe der Kopf ihres Feindes als das köstlichste
Gericht noch über Tafel gebracht worden sei. Das aber
tritt hier mit einer wenigstens möglichen Lösung ein, was
wir aus Josephus erfahren <sup>10</sup>), daß Herodes Antipas ebendamals mit dem arabischen König Aretas im Kriege begriffen
war, swischen dessen Gebiet und dem seinigen Machärus
die Gränzfeste bildete: wo also damals Herodes selbst mit
seinem Hofstaate sich aufgehalten haben könnte <sup>11</sup>).

Wir sehen: das Leben des Johannes in der evangelischen Erzählung ist aus leicht denkbaren Gründen vorwiegend nur an seiner Jesu zugewendeten Seite von mythischem Schimmer umflossen; während die von der Sache Jesu abgekehrte Seite mehr noch die geschichtlichen Umrisse zeigt.

<sup>10)</sup> Antiq. 18, 5, 1. Vergl. KERN, Hauptthatsachen u. s. f., Tüb. Zeitschrift, 1836, 2, S. 60.

<sup>11)</sup> Osianden zwar (S. 140) weiss für gewiss, dass Herodes damals in Mächarus ,, seine Hofhaltung hatte"; so lange er uns aber nicht sagt, woher er diess weiss, müssen wir bei unserem ,,könnte" bleiben.

# Zweites Kapitel. Taufe und Versuchung Jesu.

### **s. 4**8.

In welchem Sinne hat sich Jesus von Johannes taufen lassen?

Die vorangestellte Frage, so leicht man es mit ihrer Beantwortung bisher su nehmen pflegte, gehört doch zu den schwierigsten in der evangelischen Geschichte; sofern die zwei Seiten, welche der früheren Ausführung zufolge an der Bedeutung der Johannistaufe zu unterscheiden sind, beide gleich sehr mit der Stellung und dem Wesen Jesu im Widerspruche zu stehen scheinen.

Für's Erste stellen uns die Evangelisten die Taufe des Johannes als ein βάπτισμα μετανοίας dar. Die Israeliten, heißst es Matth. 3, 6., haben sich von Johannes taufen lassen ἐξομολογέμενοι τὰς ἀμαστίας αὐτῶν: soll nun, müssen wir fragen, Jesus gleichfalls ein solches Bekenntniß abgelegt haben? es erging an sie der Ruf: μετανοεῖτε (Matth. 3, 2.): soll auch Jesus sich dieß haben gesagt sein lassen?

Schon in der alten Kirche war dieses Bedenken; im Hebräer-Evangelium der Nazarener richtete esus Jan seine Matter und Brüder, welche ihn aufforderten, sich von Johannes taufen zu lassen, die Frage, was er denn gesündigt habe, dass er diese Taufe nöthig hätte 1)? und ein ketze-

<sup>1)</sup> Hieron. adv. Pelagian. 3, 2: In Evangelio juxta Hebraeos — narrat historia: Ecce mater Domini et fratres ejus dics-

risches Apokryphum soll Jesum bei seiner Taufe geradezu ein Bekenntniß eigener Sünde haben ablegen lassen 2).

Zu einer solchen Vermuthung kann man allerdings durch folgende Ueberlegungen geführt werden. Nach Matth. 3, 6. scheint Johannes vor der Taufe ein Sündenbekenntnis verlangt zu haben: ablegen konnte Jesus, als sündlos vorausgesetzt, ein solches ohne Unwahrheit nicht; verweigerte er es, so taufte ihn Jehannes schwerlich, denn für den Messias hielt er ihn vorher nicht, und bei jedem andern Israeliten mußte er ein Sündenbekenntnis für nöthig halten. Wollte also Jesus keines sblegen, so müßte sich wohl hierüber der Streit entsponnen staben, welchem Matthäus eine gans andre Beziehung gibt; aber freilich, wenn das διεκώλιεν des Johannes durch eine solche Weigerung Jesu veranlaßt gewesen wäre, so würde sich die Sache sehwerlich durch ein bloßes διω πρέπον ξείν haben abmachen lassen, sondern eben das πληρώσαι πάσαν δικαιοσύνην

bant et: Joannes baptista baptisat in remissionem poccatorum; eamus et baptisemur ab eo. Mait autem ets: quid peccavi ut vadam et baptiser ab eo? nist forte hoc ipsunt quod dixi, ignorantia est.

<sup>2)</sup> Der Verfasser des Tractatus de non iterando baptismo in Cyprians Werken, ed. Rigalt., p. 139. (die Stelle steht auch in Fabric. Cod. apoer. N. T., 1, S. 799f.) sagt: Est — liber, qui inscribitur Pauli praedicatio. In quo libro, contra omnes scripturas et de peccato proprio confitentem inventes Christum, qui solus omnino nibil deliquit, et ad accipiendum Joannis baptisma paene invitiom a matre sua Maria esse compulsum. — Da dieses Sträuben gegen die Taufe nicht zum Bekenntniss eigner Sünde, sondern eigentlich nur zu dem Bewusstsein der Sündlosigkeit passt, wie es Jesus im Nazarenerevangelium ausspricht: so mag die Darstellung der Praedicatio Pauli der des genannten Evangeliums verwandt gewesen, und vielleicht nur aus verketzerndem Missverstand härter dargestellt worden sein.

würde der Täufer vermisst haben, wenn kein Sündenbekenntnis abgelegt war. Indessen, wenn auch vielleicht nicht jeder einzelne Täusling ein solches Bekenntnis ablegen muste: so hat doch wohl Johannes bei Vollziehung der Taufhandlung nicht ganz geschwiegen, sondern des Täufling mit Worten angeredet, welche sieh auf die ueravoice bezogen. Konnte Jesus solche Worte über sich sprechen lassen, wenn er sich bewußt war, keine Sinnesänderung nöthig zu haben? und machte er dadurch, daß er von sich als einem Sünder reden liefs, nicht die Gemüther irre, welche nachher an ihn als den Sündlosen glauben sollten? Lassen wir aber selbst auch die Behauptung fallen, dass Johannes die Täuslinge in angegebener Weise angeredet habe: so musten doch die Gebärden derjenigen, welche in die reinigende Fluth hinabstiegen und wieder auftauchten, die von Büßenden sein, und wenn Jesus diese auch nur stillschweigend mitmachte, ohne sie doch auf sich zu beziehen: so könnte er von Simulation nicht freigesprochen werden.

So zwingend diese Erwägungen scheinen: so wenig kann man sich doch auf der andern Seite der Wahrheit der Bemerkung entziehen, es sei undenkbar, dass derjenige, welcher mit dem Bewustssein zur Tause gekommen war, der Sändenvergebung und Reinigung von der Sände wie Andere zu bedürfen, sich später im Gegentheil für den gehalten haben sollte, welcher selhst die Sündenvergebung und Geistestause ertheilen könne; zwischen beiden durchaus entgegengesetzten Formen des religiösen Bewustseins könne es in demselben Subjecte keine Vermittlung, keinen möglichen Uebergang aus der einen in die andere geben <sup>3</sup>).

Um zu Gunsten dieser Ueberlegung der früheren aus zuweichen, genügt es aber nicht, mit Neanden ungenan zu

<sup>3)</sup> NRANDER, L. J. Chr., S. 64.

- sagen, die Beziehung der Taufe auf die Buse sei von selbst ausgeschlossen gewesen bei dem, welcher eben im Momente der Taufe als den Messias, den Befreier von der Sünde, sich offenbarte; denn nach den evangelischen Erzählungen erfolgte diese Offenbarung erst, nachdem der Taufact vorüber, mithin alles dasjenige, woran wir uns im Gedanken an die Unsündlichkeit Jesu stoßen müssen, bereits vorgenommen war. Ebensowenig ist die Schwierigkeit durch die Unterscheidung zu lösen, für sich selbst zwar habe Jesus keine μετάνοια nëthig gehabt; um dieselbe aber als etwas für alle andern Menschen, auch seine Volksgenossen, die Nachkommen Abrahams nicht ausgenommen, unerlässliches darzustellen, und für die darauf abzweckende Taufe seine Billigung öffentlich auszusprechen, habe Jesus sich derselben unterworfen 1): auch so bliebe die Unwahrheit, dass er etwas, das ihn für sich nichts anging, doch scheinbar auf sich bezogen hätte. Doch daß ihn, als Sündlosen vorausgesetzt, die Taufe nichts angegangen hätte, ist eigentlich nur bei demjenigen Begriffe der Sündlosigkeit richtig, welcher das posse non peccare zum non posse peccare steigert. War die Möglichkeit des Sändigens in Jesu, und die beständige Niederhaltung derselben Werk seines freien Willens: so steht nichts mehr im Wege, dass er sich nicht einer sinnbildlichen Handlung sollte haben unterwerfen können, durch welche er sich fortgesetzte Reinheit, wie die Uebrigen Reinigung, gelobte 5).

Doch kaum mit diesem Bedenkan fertig, kommt uns, von der andern Seite an der Bedeutung der Johannistaufe her, ein neues entgegen. Dieselbe war den N. T. lichen Nachrichten zufolge eine Taufe εἰς τὸν εἰχο μενον, indem man durch dieselbe auf die Ankunft des Mes-

<sup>4)</sup> Kuindl, Olshausen, z. d. St.

<sup>5)</sup> DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 34.

Das Leben Jesu 3te Aufl. 1. Band.

sias glaubig sich vorbereiten zu wollen versprach: wie kennte Jesus, wenn er der ¿ρχομενος selbst zu sein sich bewußt war, dieser Taufe sich unterwerfen, und dadurch den täuschenden Schein veranlassen, als ob auch er noch eines Andern wartete? Ist dieß weder seiner Sittlichkeit, noch auch nur seiner Klugheit zuzutrauen, und fehlt andererseits, bei dem mythischen Charakter der Geburtsgeschichte und der Unbestimmtheit der Aeußerung Jesu im zwölften Jahre, jede äußere Nöthigung, das Bewußstsein seiner Messianität schon früher in ihm entwickelt zu denken: so kann man zu der Folgerung sich veranlaßt finden, daß Jesus, als er zu Johannes kam, um sich taufen zu lassen, sich noch nicht entschieden als den Messias gedacht haben könne 6).

Aber auch hier, wie oben, stellt sich dieser Vermuthung ein gewaltiges Hinderniss in den Weg. Lässt es sich denken, muss man nämlich fragen, dass derjenige, der sich bald hernach mit einer Klarheit und Entschiedenheit, welche den Schrecken des Todes trotzte, als den Messias wußste — ist es denkbar, dass dieser noch bis in sein reises Mannesalter, das dreißigste Jahr, hinein über sich im Unklaren gewesen sei? kann ein so sicheres und in seiner Wirkung auf Andere so gewaltiges Bewußtsein, wie das messianische Jesu, als ein später Fund zu seinem übrigen Selbstbewußtsein hinzugetreten, und muß es nicht vielmehr aus demselben hervor- und mit demselben großgewachsen sein? eine Entfaltung, in deren Gang, wie schen früher bemerkt, die Erzählung von dem ersten Tempelbesuch Jesu aufs natürlichste sieh einfügt.

Doch zur Lösung dieses Widerstreites bietet sich die Nachricht bei Justin, welcher zufolge es jüdische Krwartung war, dass der Messias durch den ihm vorangehenden

<sup>6)</sup> Paulus, exeg. Handb., 1, a, S. 362 ff. 367. Hasz, Leben Jesu, §. 48. erste Ausg.

Elias gesalbt, und dadurch unter seinem Volke werde eingeführt werden?. Als diese Salbung konnte Jesus die Taufe des Johannes betrachten, und sich eben als Messias derselben unterwerfen. Das Gleiche, dass nicht bloss die auf das messianische Reich Wartenden, sondern auch der Messias selbst zu seiner Taufe kommen würde, erwartste auch der Täufer nach dem vierteu Evangelium (1, 33 f.); wogegen seine Weigerung, Jesum zu taufen, im ersten Evangelium (3, 14.), sich mit jener Vorstellung nicht verträgt.

#### **S. 4**9.

Die Vorfälle bei der Taufe Jesu als übernatürliche und als natürliche betrachtet.

Rben als Johannes seine Taufe an Jesus vollendet hatte, ereignete es sich nach den synoptischen Evangelien, dass der Himmel sich öffnete, der heilige Geist in Gestalt einer Taube auf Jesum herabkam, und eine Himmelsstimme sich hören ließ, die ihn als den Sohn Gottes, auf welchem des Vaters Wohlgefallen rube, bezeichnete (Matth. 13, 16f. Marc. 1, 10 f. Luc. 3, 21 f.). Das vierte Evangelium lässt (1, 32 ff.) durch den Täufer erzählen, wie er den heiligen Geist einer Taube gleich auf Jesum habe herabkommen und über ihm bleiben sehen; von einer Stimme wird hier nichts gesagt, auch nicht, dass die Scene gerade bei der Taufe Jesu vorgefallen sei: doch da im unmittelbar Vorhergehenden Johannes von seiner Taufe gesagt hatte, sie sei zur Offenbarung des Messias bestimmt gewesen, überdiess die johanneische Beschreibung des herabkommenden Geistes fast wörtlich der synoptischen entspricht: so ist

<sup>7)</sup> Dial. c. Tryphon. 8! Χρισός δε (sagt der Jude Tryphon) εξ καὶ γεγένηται καὶ ἔςι πε, ἄγνωρός ἐξι καὶ ἐδὲ αὐτός πω ἑαυτὸν ἐπίκαται ἐδὲ ἔχει δύναμέν τινα, μέχρις ἀν ἐλθών Ἡλίας χρίση αὐτὸν καὶ φωνερὸν πὰσι ποιήση.

wohl nicht zu zweifelp, dass hier derselbe Vorfall berichtet werden solle. Die alten verlorenen Evangelien Justins und der Ebioniten verbanden hiemit noch ein himmlisches Licht. oder ein im Jordan aufflammendes Feuer 1); auch mit der Taube und Himmelsstimme nahmen sie Veränderungen vor, von welchen unten zu sprechen sein wird. Wem denn eigentlich die Erscheinung gegolten habe, darüber kann man bei Vergleichung der verschiedenen Berichte zweifelhaft bleiben. Nach Johannes, wo der Täufer sie seinen Anhängern erzählt, scheinen diese nicht Angenzengen gewesen zu sein; sondern, indem er davon spricht, wie ihm von demjenigen, der ihn zu taufen gesandt habe, das Herabkommen und Bleiben des Geistes über Einem als Kennzeichen des Messias verheißen worden sei, sieht es aus, als ware die Erscheinung vorzugsweise nur für den Täufer bestimmt gewesen. Nach Markus ist es Jesus, der im Heraufsteigen aus dem Wasser den Himmel sich spalten und den Geist herabkommen sieht. Auch bei Matthäus liegt es am nächsten, elde und ανεώχθησαν αυτῷ auf ὁ Ιησες zu beziehen, der unmittelbar vorher Subject gewesen war; doch, da es sofort heißt, er habe den göttlichen Geist gesehen έργομενον έπ' αὐτον. nicht ἐφ' αὐτόν (bei Markus erklärt sich das in seine Construction nicht passende en avior aus seiner Abhängigkeit von Matthäus): so scheint der Sehendé nicht derselbe gewesen zu sein mit dem, auf welchen er den Geist herabkommen sah, und man ist veranlasst, elde und arewir Ingar αντώ auf das entferntere Subject, den Täufer, zu beziehen, welcher jedenfalls, da die Himmelsstimme von Jesu in der dritten Person redet, am natürlichsten als weiterer

Justin. Martyr. dial. c. Tryph. 88: κατελθόντος τῶ Ἰησῶ ἐπὶ τὸ ὕδως, καὶ πῦς ἀνήφθη ἐν τῷ Ἰοςδάνη κ. τ. λ. Epiphan. haeres. 30, 13 (nach der Himmelsstimme): καὶ εὐθὺς περείλαμψε τὸν τόπον φῶς μέγα.

Zenge der Erscheinung vorausgesetzt wird. Ein noch viel größeres Publicum scheint Lukas dem Vorfalle zu geben, indem er ἐν τῷ βακτισθήναι ἄπαντα τὸν λαὸν auch Jesum die Taufe empfangen, und hierauf, wie man zu glauben veranlaßt ist, vor allem Volke die beschriebene Scene sich éreignen läßst ²).

Die Ersählungen veranlassen zunächst zu keiner andern Auffassung, als dass alles Angegebene ausserlich sichtber und hörbar vor sich gegangen: und so sind sie delswegen von jeher von der Mehrheit der Ausleger verstanden worden. Will man sich aber die Sache als wirklich so geschehen vorstellen: so stöfst die gebildete Reflexion auf nicht unbedeutende Schwierigkeiten. Erstlich, dass bei der Erscheinung eines göttlichen Wesens auf der Erde sich erst der sichtbare Himmel aufthun müsse, um demselben das Heruntersteigen aus seinem gewöhnlichen Sitze mög-· lieh zu machen, diels kann doch wohl nichts Objectives. sondern nur subjective Vorstellung einer Zeit sein, welche den Wohnplats Gottes über dem festen Himmelikewölbe sich dachte. Ferner, wie ist es mit richtigen Begriffen von dem heiligen Geiste, als der göttlichen, Alles erfüllenden Kraft, zu vereinigen, dass sich derselbe, wie ein endliches Wesen, von einem Orte zum andern bewegen, und vollends gar in einer Taube aich verkörpern solle? Endlich aber, dass Gott menschlich articulirte Tone in einer bestimmten Landessprache von sich gegeben habe, hat man mit Recht selbst abenteuerlich gefunden ).

<sup>2)</sup> Ueber diese Differenzen vergl. Usran, über den Täufer Johannes, die Taufe und Versuchung Christi, in den theolog. Studien und Kritiken, 2ten Bandes drittes Heft, S. 442 ff.; BLEEK, Bemerkungen zum Evang. Joh., ebendaselbst, 1835, 2, S. 428 ff.

<sup>5)</sup> Bauen, hebr. Mythologie, 2, S. 225 f. Vgl. Galte, Comm. zum Evang. Matth., 1, S. 172 ff.

Schon in der alten Kirche waren daher gebildetere Väter namentlich in Bezug auf die in der biblischen Geschichte sich findenden Gottesstimmen auf die Ansicht gekommen, dass sie nicht eigentlich äussere, durch Bewegung der Luft entstandene Töne, sondern innerliehe Eindrücke gewesen seien, welche Gott im Gemüthe derjenigen, denen er sich mittheilen wollte, hervorgebracht habe; und so behaupten auch von der Erscheinung bei Jesu Taufe Origenes and Theodor von Mopsvestia geradesu, dass sie ontaσία, ε σύσις, gewesen sei ). Den Einfältigen freilich, sagt Origenes, ist es in ihrer Einfalt ein Geringes, die ganze Welt in Bewegung zu setzen, und eine so fest verbundene Masse wie den Himmel zu spalten; wer aber tiefer über dergleichen Dinge forsche, meint er, der werde an jene höhere Eröffnung des Sinnes denken, vermöge welcher, wie öfters im Traume, so auch im Wachen erwählte Personen mit ihren leiblichen Sinnen etwas zu vernehmen glauben, während doch nur ihr Gemüth in Bewegung gesetst ist: so dass folglich auch hier die ganze Erscheinung nicht als äußerer Vorgang, sondern als innere, von Gott gewirkte Vision, zu fassen wäre; eine Auffassung, welche auch unter neueren Theologen vielen Beifall gefunden hat.

Dieselbe hat in den zwei ersten und dem vierten Evengelium Anknüpfungspunkte an den Ausdrücken: ἀνεφχθησαν αὐτῷ, εἶδε und τεθέαμαι, welche der Erscheinung eine snbjective Wendung zu 'geben scheinen können; in dem Sinne der Bemerkung Theodor's, daſs das Niedersteigen des heiligen Geistes ε πᾶσιν ώφθη τοῖς παρέσιν, ἀλλὰ κατά τινα πνευματικήν θεωρίαν ὡφθη μόνφ τῷ Ἰωάννη, wozu wir nach Markus Jesum als den Zweiten setzen müſsten, der an dem Gesichte Antheil gehabt. Dagegen lautet nun

<sup>4)</sup> Diess die Worte Theodor's, in Münter's Fragmenta patr. gracc. Fasc. 1, S. 142. Orig. c. Cels. 1, 48. Vgl. Basil. M. in Sucen's Thessurus, 2, S. 1479.

aber die Darstellung des Lukas mit ihrem: eyévere arewzθηναι - καὶ καταβηναί - καὶ φωνήν - γενέσθαι -, vollends wenn man das σωματικώ εἴδει hinzunimmt, so ganz objectiv und äußerlich ), dass auf dem Standpunkte, der die vellkommene Wahrheit sämmtlicher evangelischen Berichte festhält, die minder bestimmten drei übrigen Erzählungen nach der unsweideutigen des Lukas von einem Vorgange gedeutet werden müssen, der nicht bloß im Innern des Täufers und Jesu sich sutrug. Richtig gibt daher OLS-HAUSEN dem Berichte des Lukas insoweit nach, dass er eine Volksmenge bei dem Vorgange zugegen sein, und dieselbe auch etwas seben und hören lässt, doch nur etwas Unbestimmtes und Unverstandenes. Hiemit wird die Sache einerseits aus dem Gebiete subjectiver Vision wieder auf das des objectiven Geschehens hinübergespielt; indem aber andrerseits die erschienene Tanbe nicht dem physischen, sondern nur dem eröffneten geistigen Auge sichtbar, und ebenso die Worte nicht leiblichen Ohren hörbar, sondern nur dem Geiste vernehmlich gewesen sein sollen: so geht über solcher übersinnlichen Sinnlichkeit Olshauszn'scher Pneumatologie uns Uebrigen das Verständniss aus, und wir eilen aus dieser dompfen Atmosphäre gerne zu der Klarheit derjenigen fort, welche uns einfach sagen, die Sache sei ein äußerer Vorgang, aber ein rein natürlicher geweten.

Von dieser Seite beruft man sich auf die Weise des Alterthums, natürliche Vorgänge als göttliche Zeichen anzuschen, und in bedeutungsvollen Momenten, wo es auf einen kühnen Entschlus ankam, sich durch dieselben leiten zu lassen. So habe auch für Jesum, als er, innerlich zum Messias herangereift, nur noch auf eine äusere göttliche Bestätigung wartete, und eben so für den Täufer,

<sup>5)</sup> Wie diess auch Lücks anerkennt, Commentar zum Evangel-Joh., 1, S. 370, und Brakk, a. a. O., S. 437.

der seinen Jugendfreund bereits über sich selber stellte, in der feierlichen Stimmung bei der Taufe des Ersteren durch den Letzteren jedes zufällig eintretende Naturphänomen bedeutungsvoll sein, und ihnen als Zeichen des göttlichen Willens erscheinen müssen ). Was nun diese natürliche Erscheinung gewesen sei, darüber sind die Erklärer getheilter Meinung 7). Die einen nehmen mit den Synoptikern sowohl etwas Hörbares als etwas Siehtbares an; die andern mit Johannes nur etwas Sichtbares. Sichtbare betrifft, so deuten sie das Sichöffnen des Himmels entweder von plötslicher Zertheilung der Wolken 3), oder von einem Blitzstrahl 9); die Taube aber nehmen sie entweder als einen wirklichen Vogel dieser Gattung, welcher zufällig über das Haupt Jesu langsam hinschwebte 10), oder setzt man voraus, dass eben jener die Wolken zertheilende Blitz 11), oder ein sonstiges Meteor 12), der Art seines Herabkommens wegen mit einer Taube verglichen werde. Nimmt man neben diesem Sichtbaren anch noch etwas Hörbares bei der Scene an, so versteht man auf diesem Standpunkt einen Donnerschlag darunter, welchen die Anwesenden als einer Bath-kol die Auslegung gegeben haben, die wir bei den ersten Evangelisten lesen 13); wogegen Andere Alles, was von hörbaren Worten gesagt ist, nur als Ausdeutung des sichtbaren Zeichens fassen, in welchem man eine Erklärung Jesu zum vios 9zū gefunden

<sup>6)</sup> Paulus, a. a. O. S. 363 ff.

<sup>7)</sup> Unentschieden lässt es Kaisen, bibl. Theol., 1, S. 256-

<sup>8)</sup> PAULUS, a. a. O. und S. 373.

<sup>9)</sup> Bauer, hebr. Mythol., 2, 226 f. Kuinöl, Comm. in Matth., p. 72.

<sup>10)</sup> So Paulus, Baura.

<sup>11)</sup> Kuingl.

<sup>12)</sup> Hass, crate Ausg.

<sup>13)</sup> BAUER, KUINÖL; THEILE, zur Biogr. J., S. 22. Anm. 5.

Diese letztere Ansicht setzt die Synoptiker, welche unverkennbar von einer wirklichen Stimme reden. gegen Johannes zuräck, enthält also einen kritischen Zweifel an dem historischen Charakter der Berichte, welcher, consequent verfolgt, auf einen ganz andern Standpunkt, als den der natürlichen Erklärung, führt. Ebenso, wenn das Hörbare ein bloßer Donner gewesen, die Worte aber nur eine subjective Auslegung desselben sein sellen; so müste, da in der synoptischen Darstellung die Worte augenscheinlich zum objectiven Vergang gerechnet sind, eine traditionelle Zuthat in diesen Berichten angenommen werden. Was das Sichtbare betrifft, so ist zwar nicht zu läugnen, dass schnell sich theilende Wolken oder ein Blitzstrahl als Sichöffnen des Himmels bezeichnet werden konnten; keineswegs aber konnte einem Blitz oder Meteor eine Taubengestalt zugeschrieben werden. Die Gestalt aber ist nicht nur bei Lukas entschieden der Vergleichungspunkt, sondern ohne Zweifel auch bei den übrigen Erzählern; obgleich selbst Fritzsche das weel menusenav bei Matthäus nur auf die schnelle Bewegung bezogen wissen will. In ibrer Bewegung hat die Taube keine so bestimmte Eigenthümlichkeit, dass nicht, wenn bloss diese der Vergleichungspunkt wäre, in einer der vier Parallelstellen eine Variation und Substitution eines andern Vogels, oder überhaupt einer andern Beseichnung, sich finden müsste; da statt dessen durch unsere vier Berichte die περιζερά als stehende Bezeichnung hindurchgeht: so muss sich die Vergleichung auf etwas der Taube ausschließend Eigenthümliches beziehen, und diess scheint nur die Gestalt sein zu können. Daher thun diejenigen zwar den Texte die werigste Gewalt an, welche an eine wirkliche Taube denken; aber da hat nun Paulus ein schweres Geschäft, durch eine Masse naturgeschichtlicher und anderer

<sup>14)</sup> Paveus, Hase.

Bemerkungen die Taube so weit kirre zu machen, dass ein solches Herbeisliegen derselben zu einem Menschen, wie es hier angenommen werden müsste, wahrscheinlich würde 15); wie aber eine Taube gar so lange über Jemand schwebend verweilen könne, dass sich sagen ließe: ¿uɛtrer ¿π' αυτον, das hat er doch nicht denkbar gemacht, und damit gegen die Erzählung des Johannes, welchem er sich in Besug auf das Fehlen der Stimme anschloß, selbst verstoßen.

## S. 50.

Versuche einer Kritik der Berichte. Mythische Auffassung derselben.

Kann man somit den Vorgang bei Jesu Taufe einer verständigen Vorstellung nicht näher bringen, ohne den evangelischen Berichten Gewalt anzuthun, und eine ungenaue Darstellung bei einem Theile derselben vorauszusetzen: so wird man hiedurch mit Nothwendigkeit zu einer kritischen Behandlung der Berichte hingetrieben, wie eine solebe nach de Wette und Schleiermacher jetzt als die herrschende Auffassung dieses Punktes der evangelischen Geschichte gelten kann 1). Man versucht, aus der johanneischen Erzählung, als der reinen Quelle, die übrigen, als getrübte Abflüsse, hersuleiten. Bei Johannes sei von keinem sich öffnenden Himmel, von keiner göttlichen Stimme die Rede; nur das Herabsteigen des Geistes werde dem Täufer nach einer ihm gewordenen Verheißung zum göttlichen Zeugniß, daß Jesus der Messias sei; auf welche

<sup>16)</sup> Vergl. übrigens Euseb. H. E. 6, 29.

<sup>1)</sup> DE WETTE, bibl. Dogmatik, §. 208. Anm. b., exeg. Handb., 1, 1, S. 34 ff. 1, 3, S. 29 f.; Schleikemacher, über den Lukas, S. 58 f.; Usteri und Bleek in den angeführten Abhandlungen; Hase, L. J., §. 54; Kern, Hauptthatsachen, S. 67 ff.; Neander, L. J. Chr., S. 69 ff.

Weise aber der Täufer wahrgenommen, dass der Geist auf Jesu ruhe, sage er uns nicht, und gar wohl können ihm auch bloss Reden Jesu das Zeichen davon gewesen sein.

Man muss sich über die Behauptung Schleiermacher's wundern, dass im vierten Evangelium nicht angegeben werde, in welcher Weise der Täufer das niedersteigende TVEUuc wahrgenommen: da doch das auch hier sich findende ώςεὶ περισεράν es deutlich genug sagt, und eben durch diesen Zug jenes Herabkommen als sichtbares, nicht bloß aus Reden erschlossenes, unverkennbar dargestellt ist, Usten freilich meint, die Taube habe der Täufer nur als Bild gebraucht, um den sanften und milden Geist zu bezeichnen, den er an Jesu bemerkte. Allein, wenn er nur diels wollte, so würde er eher Jesum selbst, wie sonst mit einem αμνός, so hier mit einer περισερά, verglichen, nicht aber durch das malerische τεθέαμαι τὸ πνεῦμα καταβαΐνον ώςεὶ περιζεραν έξ ερανε, den Gedanken an eine sinnliche Anschauung erregt haben. Es ist also in Bezug auf das von der Taube Gesagte nicht wahr, dass erst in der entfernteren Ueberlieferung, wie die Synoptiker sie geben sollen, das ursprünglich blos bildlich Gemeinte eigentlich gedeutet worden sei; sondern schon Johannes versteht es eigentlich, und da dieser die richtige Darstellung haben soll: so müste der Täufer selbst schon von einer sichtbaren, taubenähnlichen Erscheinung gesprochen haben; wie Bleek, Neander u. A. mit Recht anerkennen.

Wie hienach in Bezug auf die Taube der angebliche Unterschied zwischen den drei ersten und dem vierten Evangelium sich gar nicht findet: so ist hinsichtlich der Stimme dieser Unterschied so groß, daß man nicht begreift, wie aus der einen Darstellung die andere gewerden sein kann. Denn hier soll das Zeugniß, welches Johannes in Folge jener Erscheinung über Jesum abgab: ὅτι ἐτός ἐςιν ὁ νίος τῦ θεῦ (Joh. 1, 34.), in Verbindung mit dem vorangegangenen; ὁ πέμψας με βαπτίζειν — ἐκεῖνός μοι εἰπεν.

έφ' δν αν έδης το πνευμα καταβαίνον - έτος έςιν ο βαπτίζων εν πνεύματι άγιφ (V. 33) — beides zusammen soll in der fortgehenden Ueberlieferung zu einer unmittelbaren himmlischen Erklärung geworden sein, wie wir sie bei Matthaus in der Form: έτος έςιν ο υίος με ο αγαπητος έν ω ευδόκησα, lesen. Da zu einer solchen Umwandlung, wenn sie annehmlich sein soll, auch irgend eine Veranlassung nachgewiesen werden muß: so bietet sich Jes. 42, 1. dar, wo Jehova von seinem ער aussagt: אסאסח die außer; בוויר בְצְּרָה נַפְשִׁר ; wovon die Klammer befindlichen Worte durch die Worte der Himmelsstimme bei Matthäus fast wörtlich übersetzt sind. Wurde nun diese Stelle, wie wir aus Matth. 12, 17 ff. sehen, auch sonst auf Jesus als den Messias angewendet: so lag in ihr, indem doch hier wie bei der Taufe Gott selbst der Redende ist, ungleich nähere Veranlassung, eine Himmelsstimme zu erdichten, als in dem bezeichneten Ausspruche des Johannes. Indem wir also, um den Ursprung der Erzählung von einer Gottesstimme zu erklären, den Missverstand der Rede des Täufers nicht brauchen; zur Ableitung des Zugs mit der Taube aber jene Rede nicht brauchen können: so müssen wir die Quelle unserer Erzählung nicht in einem der evangelischen Berichte, sondern außerhalb des N. T. im Gebiete der auf das A. T. gegründeten Zeitvorstellungen suchen, welche namentlich Schleiermacher zum großen Schaden des öbjectiven Werthes seiner neutestamentlichen Kritik durchaus vernachlässigt bat.

Aussprüche über den Messias, welche Dichter dem Jehova in den Mund gelegt hatten, als wirklich vernehmbar gewordene himmlische Stimmen zu betrachten, war ganz im Geiste des späteren Judenthums, welches selbst ausgezeichneten Rabbinen nicht selten himmlische Stimmen zu Theil werden ließ <sup>2</sup>), und dessen Voraussetzungen vom

<sup>2)</sup> Nach Bava Mezia f. 59, 1. (bei Wettstein S. 427) berief sich

Messias die erste Christengemeinde sowohl selbst theilte, als auch denselben den Juden gegenüber zu genügen suchen musste. Nun hatte man in der angeführten jesaianischen Stelle einen göttlichen Ausspruch, in welchem wie mit dem Finger auf den gegenwärtigen Messias hingewiesen war, der sieh also ganz besonders eignete, als himmlischer Ruf über denselben aufgefalst zu werden: wie konnte die christliche Sage in die Länge säumen, eine Scene auszabilden, in welcher diese Worte hörbar vom Himmel herab über ihren Messias ausgesprochen worden waren? - Noch eine weitere Veranlassung, die Sache auf diese Weise za gestalten, entdecken wir, wenn wir auf die zweite Person achten, in welcher bei Lukas und Markus die Himmelsstimme su Jesus spricht (σῦ εἶ ὁ νίος με), und damit vergleichen, wie den Kirchenvätern zufolge in einigen der alten verlorenen Evangelien die Himmelsstimme gelautet hat. Justin giebt sie nach seinen απομοτιμονεύματα τῶν ἀποςόλων so wieder: νίός με, εἶ σύ εγω σήμερον γεγέννηκά σε 3); im Hebräerevangelium des Epiphanius stand dieser Ausspruch neben dem, welchen unsere Evangelien haben 4), und Klemens von Alexandrien 5) und Augustin o scheinen selbst in Exemplaren von diesen jene Worte gelesen su haben, welche bei Lukas wenigstens auch noch einige unsrer Codiees an die Hand geben 7).

R. Elieser dafür, dass er die Tradition auf seiner Seite habe, auf ein himmlisches Zeichen. Tum personutt Echo coelestis: quid vobis cum R. Eliesere? nam ubivis secundum illum obtinet traditio.

<sup>3)</sup> Dial. c. Tryph. 88.

<sup>4)</sup> Haeres. 30, 13.

<sup>· 5)</sup> Paedagog. 1, 6.

<sup>6)</sup> De consens. Evangg. 2, 14.

<sup>7)</sup> s. Wetstein z. d. St. des Lukes, und de Wette, Einl. in des N. T. S. 100.

Hier waren also in der Himmelsstimme nicht Worte aus der angeführten jesalanischen Stelle, sondern aus Ps. 2, 7., einer Stelle, welche von den jüdischen Erklärern auf den Messias gedeutet 8), auch Hebr. 1, 5. auf Christum angewendet wird, und durch die Form einer unmittelbaren Anrede eine noch stärkere Veraulassung enthielt, sie als eine wirkliche, vom Himmel herab an den Messias gerichtete Stimme aufzufassen. Waren nun ursprünglich vielleicht die Worte des Psalms der Himmelestimme in den Mund gelegt, oder war auch nur, wie jedenfalls aus der zweiten Person: σῦ εἶ, bei Markus und Lukas wahrscheinlich wird - welche nur durch die Psalmstelle, nicht aber durch die jesaianische an die Hand gegeben war - neben dieser auch noch auf jene Rücksicht genommen: was bedürfen wir weiter Zeugniss, um in diesen, längst messianisch gedeuteten, und bald auch als himmlische Anrede an den auf Erden gegenwärtigen Messias gefalsten Stellen die Quelle unserer Erzählung von der himmlischen Stimme bei Jesu Taufe zu finden? Denn dass sie gerade mit der Taufe verbunden wurde, ergab sich von selbst, sobald diese einmal als Einweihung Jesu zu seinem Amte aufgefalst war.

Was nun das Herabkommen des πνεύμα in Gestalt einer περιζερα betrifft, so müssen wir das Herabsteigen des Geistes und die Gestalt der Taube trennen, und jedes besonders betrachten. Daß der göttliche Geist in besonderem Maaße auf dem Messias ruhen werde, diese Erwartung ergab sich von selbst, sebald einmal die messianische Zeit als die der Ausgießung des Geistes über alles Fleisch gefaßt war (Joel 3, 1 ff.); und Jes. 11, 1 f. war ja von dem Sproß Isai's ausdrücklich gesagt, daß auf ihm der Geist Gottes in aller seiner Fülle, als Geist der Weisheit und Klugheit, der Stärke und Gottesfurcht, ruhen werde. Daß diese Geistesmittheilung als einzelner Act gedacht,

<sup>8)</sup> s. Rosenmüllen's Schol. in Psalm. zu Ps. 2.

und mit der Taufe in Verbindung gesetzt wurde, hat ein Vorbild in der Geschichte Davids: als dieser von Samuel gesalbt worden war, kam der Geist Gottes über ihn von dem Tage und fürder (1 Sam. 16, 13.). Ferner ist nun aber in den A. T.lichen Ausdrücken für die Mittheilung des göttlichen Geistes an die Menschen, insbesondere in dem jesaianischen ליהן על, welchem das johanneische עבר recr ent am moisten entspricht, bereits ein Moment sinnlicher Auschauung enthalten, indem jenes Verbum sonst ein Sichniederlassen von Heeren, oder, wie das entsprechende arabische Wort, auch von Thièren bedeutet. War einmai durch einen solchen Ausdruck die Einbildungskraft angeregt: so musste sie sich zur Vollendung des Bildes um so mehr getrieben finden, als das Herabkommen des Geistes auf den Messias ausgezeichnet werden muiste, jüdischerseits vor der Art, wie auch über Propheten (z. B. Jes. 61, 1.), christlicherseits vor der, wie auch über die getauften Christen (z. B. A.G. 19, 1 ff.) der göttliche Geist zu kommen pflegte 9); war einmal gegeben, dass der Geist sich auf den Messias niederlassen werde: so lag die Frage nahe: wie wird er sich niederlassen? Diess musste sich nach der Volksverstellung bestimmen; je nachdem nämlich bei den Juden der göttliche Geist unter diesem oder jenem Bilde vorgestellt zu werden pflegte. Im A. T. und auch im neuen (A.G. 2, 3.) finden wir vorzugsweise das Feuer als Symbol des heiligen Geistes; woraus aber keineswegs folgt, daß nicht auch noch andere sinnliche Gegenstände als solche Symbole haben gebraucht werden können. Nun war aber in einer A. T.lichen Hauptstelle über die רוּך אַלהים, 1. Mos. 1, 2., diese als schwebend (מרחבי) dargestellt; suchte man hiefür ein sinnliches Substrat, so konnte man nicht sowohl an Feuer, als an die

<sup>9)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 57.

Bewegung eines Vogels denken, wie denn das 777 5. Mos. 32, 11. von dem Schweben eines solchen über seinen Jungen gebraucht ist. Konnte aber bei dem unbestimmten Bilde eines Vogels überhaupt für jenes Schweben des Gottesgeistes die Vorstellung wieder nicht stehen bleiben: so mußte Alles auf die Wahl gerade der Taube hinführen.

Im Orient, namentlich in Syrien, ist die Taube ein heiliger Vogel 10), und zwar gerade aus einem Grunde, welcher beinahe nöthigen musste, sie mit dem auf den Urgewässern schwebenden Geiste, 1. Mos. 1, 2., in Besiehung zu setzen. Die Taube nämlich als brütende, war ein Symbol der belebenden Naturwärme 11); sie stellte also ganz jene Function dar, welche in der mosaischen Schöpfungsgeschichte dem göttlichen Geiste augeschrieben wird: durch seine belebende Kraft aus dem chaotischen Zustande der ersten Schöpfung die Welt des Lebens hervorzurufen. Ueberdieß, als die Erde zum zweitenmale vom Wasser bedeckt worden war, ist es eine von Noah ausgesendete Taube, welche über den Wassern schwebt, und durch das Oeiblatt, das sie bringt, und zuletzt durch ihr Außenbleiben, die wiedergekehrte Möglichkeit des Lebens auf der Erde, verkündigt. Wen kann es hiernach noch Wunder nehmen, wenn in jüdischen Schriften der über dem Urgewässer schwebende Geist ausdrücklich mit einer Taube vergliehen sich findet 12), und auch abgesehen von dieser Erzählung die Taube als Symbol des heiligen Gei-

<sup>10)</sup> Tibull. Carm. L. 1. eleg. 8. V. 17 f. und dazu die Anmerkung von Broeckhuis; Caruzra, Symbolik, 2, S. 70 f.; Parus, exeg. Handb., 1, a, S. 369.

<sup>11)</sup> CREUZER, Symbolik, 2, S. 80.

<sup>12)</sup> Chagiga c. 2: Spiritus Det ferebatur super aquas, sicul columba, quae fertur super pullos suos nec tangit illos. Vergi. Ir Gibborim ad Genes. 1, 2. bei Schöttern, horae, 1, S. 9.

stes gefast wird <sup>13</sup>)? Wie nabe es von hier aus lag, der schwebenden Taube eine Beziehung auf den Messias zu geben, auf welchen der mit einer Taube verglichene Gottesgeist herabkommen sollte, erhellt von selbst, und ohne dass man sich auf jüdische Schriften zu berufen brauchte, welche den über dem Wasser schwebenden Geist, 1. Mos. 1, 2., als den Geist des Messias bezeichnen <sup>14</sup>), und die Noachische Taube, dieses Nachbild des taubenartig über dem Urwasser brütenden Gottesgeistes, mit dem Messias in Verbindung bringen <sup>15</sup>).

Doch eben hier fast die dem Berichte des vierten Evangeliums günstige Kritik auf's Neue festen Fuss mit der Bemerkung, je geläufiger unter den Juden jener Zeit die

<sup>13)</sup> Targum Roheleth, 2, 12. wird die vow turturts als vow spiritus sancti gedeutet. Diess mit Lücke S. 367. für eine willkürliche Deutung zu erklären, scheint nach den obigen Daten selbst der Willkür ähnlich au sehen. Vergl. De Werre, exeg. Handb., 1, 1, S. 35 f.

<sup>14)</sup> Bereschith rabba, sect. 2, f. 4, 4, ad Genes. 1, 2 (bei Schöffern a. a. O.): intelligitur spiritus regis Messiae, de quo discitur Jes. 11, 2: et quiescet super illum spiritus Domini.

<sup>15)</sup> Sohar Numer. f. 68. col. 271 f. (bei Schöttern, horac, 2, S. 537 f.). Der Inhalt dieser Stelle beruht auf dem kabbalistischen Schlusse: Ist David nach Ps. 52, 10. der Oelbaum: so ist der Messias, Davids Spross, das Oelblatt; heisst es von Noa's Taube Genes. 8, 11., sie habe ein Oelblatt im Munde geführt: so wird der Messias durch eine Taube in die Welt eingeführt werden. — Auch christliche Ausleger haben die Taube bei Jesu Taufe mit der Noachischen verglichen, s. Suzcen, Thesaurus, 2, d. Α. περωρερα, S. 688 f. — Was man sonst hier anzuführen pflegte, dass die Samaritaner auf Garizim eine Taube unter dem Namen Achima göttlich verehrt haben, ist wohl nur aus absichtlicher Missdeutung hervorgegangene jüdische Beschuldigung, s. Standunkn's und Tzschinken's Archiv für H. G., 1, 3, S. 66. vergl. 55. 59. 64 γ Lüchen, 1, S. 367.

Taube als Sinnbild des göttlichen Geistes gewesen sei: desto eher lasse sich denken, wie dem Täufer wirklich in prophetischer Vision die messianische Begabung Jesu unter jenem Bilde sich dargestellt haben könne 16). Allein abgesehen davon, dass hiebei eine augenblickliche wunderbare Erleuchtung des Täufers angenommen werden müste, so bleibt eine so kräftige Vergewisserung desselben von der Messianität Jesu mit seinem späteren Zweifel unvereinbar 17): und wenn eine von beiden Erzählungen erdichtet sein muss, so ist dies leichter von der unsrigen zu begreifen, die zur Beglaubigung Jesu gereichte, als von jener früher betrachteten, die ein Bedenken gegen ihn enthielt.

Sind nach dem Bisherigen alle näheren Umstände der Taufe Jesu unhistorisch: so fragt es sich, ob auch das Datum selbst, dass Jesus von Johannes die Taufe empfangen, zum bloss Mythischen zu schlagen ist? FRITZSCHE scheint hiezu nicht ganz ungeneigt, wenn er es dahingestellt sein lässt, ob die ältesten Christen historisch gewulst, oder nur in Gemässheit ihrer messianischen Erwartungen gemeint haben; Jesus sei durch Johannes als seinen Vorläufer in das messianische Amt eingeweiht worden. Diese Ansicht kann sich auf die Bemerkung stützen, dass in der judischen Erwartung, welche aus der Geschiehte Davids, in Verbindung mit der Weissagung des Malachia, entstanden war, hinreichende Veranlassung lag, eine solche Einweihung Jesu durch den Täufer, auch ungeschichtlich, vorauszusetzen; wogegen die Erwähnung des Bantiquatos Iwaves in Bezug auf Jesum, A.G. 1, 22., in einem selbst traditionellen Berichte, nichts beweisen könnte. Doch jener Trieb zur Erdichtung der Taufe mußte durch die schon bei Matthäus berücksichtigte Möglichkeit, sie

<sup>16)</sup> HOFFMANN, S. 309; KERN, S. 68.

<sup>17)</sup> DE WETTE, exeg Handb., 1, 3, S. 30.

auch als Unterordnung Jesu unter Johannes zu fassen, zurückgedrängt werden; dass aber Jesus, selbst der Messias zu sein sich bewust, der Taufe zur Eröffnung des Messiasreichs sich unterworfen habe, ist nach dem früher Ausgeführten nicht gegen die historische Wahrscheinlichkeit.

## S. 51.

Verhältniss des Uebernatürlichen bei der Taufe Jesu zu dem Uebernatürlichen bei seiner Erzeugung.

Wie im Eingange dieses Kapitels nach der subjectiven Absicht gefragt worden ist, welche Jesus bei Annahme der johanneischen Taufe haben konnte: so kann hier sum Schlusse dieser Materie nach dem objectiven Zwecke gefragt werden, welchem das Wunderbare bei Jesu Taufe dienen sollte?

Die gewöhnliche Antwort ist: Jesus sollte dadurch in sein öffentliches Amt eingeführt, und für den Messias erklärt werden 1), d. h. es sollte durch dasselbe ihm nicht noch etwas gegeben, sondern nur das, was er schon war, den Uebrigen kund gethan werden. Es fragt sich aber, ob diese Abstraction im Sinn unsrer Berichte ist? Eine unter göttlicher Mitwirkung vollzogene Einweihung in ein Amt betrachtete das Alterthum immer zugleich als eine Verleihung göttlicher Kräfte zu Führung desselben; daher erfüllt im A. T. die Könige, sobald sie gesalbt sind, Gottes Geist (1. Sam. 10, 6. 10. 16, 13.); und auch im N. T. werden die Apostel vor dem Antritt ihres Berufs mit höheren Kräften ausgerüstet (A. G. 2.). Hienach lässt sich zum Voraus vermuthen, dass dem ursprünglichen Sinne der Evangelien zufolge mit der Weihe Jesu bei der Taufe zugleich eine Ausrüstung desselben mit höheren Kräften

<sup>1)</sup> Hass, Geschichte Jesu, 1, S. 120.

werde verbunden zu denken sein, und der Anblick unserer Enzählungen bestätigt dies. Denn die synoptischen bemerken alle, das nach der Taufe das πνεῦμα Jesum in die Wüste geführt habe: offenbar, um diesen Gang als die erste Wirkung des bei der Taufe empfangenen höheren Princips zu bezeichnen; bei Johannes aber scheint das μένειν ἐπ' αὐτὸν, welches er dem auf Jesum herabkommenden Geiste zuschreibt (1, 33.), anzudeuten, das von der Taufe an ein früher nicht stattgefundenes Verhältnis des πνεῦμα ἄγιον zu Jesu eingetreten sei.

Diese Bedeutung des Wunderbaren bei Jesu Taufe scheint mit den Erzählungen von seiner Erzeugung im Widerspruch zu stehen. War Jesus nach Matthäus und Lukas durch den heiligen Geist erzeugt, oder war in ihm gar nach Johannes gleich von Anfang an der göttliche loγος Fleisch geworden: wozu bedurfte er dann noch bei seiner Taufe einer besondern Ausrüstung mit dem πνείμα ayın ? Mehrere neuere Erklärer haben diese Schwierigkeit gefühlt und zu lösen gesucht. Was Olshausen darüber vorbringt 2), läuft auf den Unterschied des Potentiellen und Actuellen hinaus, womit es aber sich selbst widerlegt. Ist nämlich der Charakter des Xqu50c, welcher in Jesu mit erreichtem Mannesalter bei der Taufe uctu hervortrat, schon in dem Kinde und Jüngling potentia vorhanden gewesen: so war damit auch ein Entwicklungstrieb gesetzt, vermöge dessen jene Anlage sich von innen herans allmählig entfaltet haben, und nicht erst durch das von außen kommende  $\pi v \epsilon \tilde{v}_{\mu \alpha}$  mit Einem Male geweckt worden sein wird. Hiedurch ist jedoch nicht ausgeschlossen, dass das in Jesu, als übernatürlich Erzeugtem, von seiner Geburt an gesetzte Göttliche nicht doch zugleich, vermöge der menschlichen Form seiner Entwickelung, der Anregung von außen bedurft hätte: und von diesem Ge-

<sup>2)</sup> Bibl. Comm., 1, S. 171 f.

gensatz innerer Entwickelung und äußerer Anregung ist LUCKE richtiger ausgegungen 3). Der von Geburt an in Jesu vorhandene loyog, meint er, habe bei allem Triebe von innen doch auch Anregung und Belebung von außen nöthig gehabt, um zur vollen Wirksamkeit und Manifestation in der Welt zu gelangen; dasjenige aber, was die göttlichen Lebenskeime in der Welt anregt und leitet, sei nach anostolischer Vorstellungsweise eben das meina üylov. Diess zugegeben, so stehen doch innere Anlage und erforderliche Stärke der äußeren Anregung in umgekehrtem Verhältnisse: so dals, je stärkere Anregung erfordert wird, desto geringer die Anlage ist; bei absolut großer Anlage aber, wie sie in dem durch das πνεύμα erseugten oder vom lovos beseelten Jesus vorausgesetzt werden muß, die Auregung ein minimum sein darf, d. h. jeder gegebene Umstand, auch der gewöhnlichste, zur Anregung für den mächtigen Trieb wird. Sehen wir nun aber bei Jesu Taufe ein maximum außeren Anstolses in dem sichtbaren Herabkommen des göttlichen Geistes gegeben: so kommt swar das Einzige der messianischen Aufgabe allerdings in Betracht, zu deren Lösung er befähigt werden sollte 1): doch aber kann nicht augleich jenes maximum der inneren Anlage zum viôc 9eë als ein schon von seiner Geburt an, in ihm vorhandenes vorausgesetzt werden - eine Consequenz, weicher auch Lücks nur dadurch entgeht, dass er die Scene bei Jesu Taufe hinterher doch wieder zur bloßen Inaugu-

<sup>3)</sup> Comm. zum Ev. Joh., 1, S. 378 f,

<sup>4)</sup> Nur darf man auf orthodoxem Standpunkte nicht mit Horrmann (S. 301 f.) sagen, um die Ueberzeugung von seiner Messianität und die richtige Stellung unter so vielen Versuchungen und Widerwärtigkeiten festzuhalten, habe für Jesum die
innerlich errungene Gewissheit nicht gentigt, sondern es sei
noch die äussere Beglaubigung durch eine Thatsache erforderlich gewesen.

ration herabsetzt, womit er nach dem Obigen den evangelischen Berichten widerspricht.

Wir müssen also, wie oben bei den Geschlechtsregistern, so auch hier sagen: in demjeuigen Kreise der urchristlichen Gemeinde, in welchem die Erzählung von der Herabkunft des πνεῦμα auf Jesum bei seiner Taufe sich gebildet hat, kann die Vorstellung von einer Erzeugung Jesu durch dasselbe πνεῦμα nicht herrschend gewesen sein; sondern, während man sich jetzt das Göttliche Jesu schon in seiner Erseugung mitgetheilt denkt, müssen jene Christen erst die Taufe als den Zeitpunkt dieser Mittheilung angesehen haben. Wirklich sind nun diejenigen uralten Christen, welche wir oben als solche gefunden haben, die von einer übernatürlichen Erzeugung Jesu nichts wußten, oder nichts wissen wollten, zugleich auch diejenigen, welche die Mittheilung göttlicher Kräfte an Jesum erst an dessen Taufe im Jerdan gebunden dachten. Um keiner andern Lehre willen haben ja die orthodoxen Kirchenväter die alten Ebioniten 5) sammt ihrem gnostisirenden Glaubensgenossen Cerioth 6) grimmiger verfolgt, als weil diese behaupteten, mit dem Menschen Jesu habe sich erst bei der Taufe der heilige Geist oder der himmlische Christus vereinigt; wie denn im Evangelium der Ebioniten zu lesen war, dass das avevua in Gestalt der Taube nicht bloss auf Jesum herabgekommen, sondern in deuselben hineingegangen sei 7), und auch die gemeine jüdische Erwartung dem Justin zufolge die war, dass erst bei der Salbung durch den Vorläufer Elias dem Messias höhere Kräfte werden mitgetheilt werden 8).

<sup>5)</sup> Epiphan. haeres. 30, 14: ἐπειδή γαρ βέλονται τον μεν Ἰησῶν ὅντως ἄνθρωπον είναι, Χριζον δε ἐν αὐτῷ γεγενῆσθαι τον ἐν είδει περιξιεᾶς καταβεβηκότα κ. τ. λ.

<sup>6)</sup> Epiphan, haeres, 28, 1.

<sup>7)</sup> Epiphan. haeres. 30, 15: — περισερᾶς κατελθύσης και εἰςελθώση; εἰς αὐτον.

<sup>8)</sup> s. die Stelle oben, §. 48. Anm. 7.

Es seheint der Entwickelungsgang dieser Vorstellungen folgender gewesen zu sein. Als man unter den Juden zuerst anfing, die messianische Würde Jesu anzuerkennen, glaubte man seine Ausrüstung mit den erforderlichen Gaben am schicklichsten an den Zeitpunkt zu knüpfen, von welchem an Jesus erst einigermaßen bekannt geworden war, und welcher sich zugleich durch die in denselben fallende Ceremonie am besten zu einer solchen Salbung mit dem heiligen Geiste eignete, wie sie die Juden bei dem Messias erwarteten: und auf diesem Standpunkte bildete sich unsre Sage von den Vorgängen bei Jesu Taufe aus-Wie aber die Verehrung gegen Jesum stieg, und zugleich Männer in die christliche Gemeinde traten, welche mit höheren Messiasideen bekannt waren, genügte diese spät entstandene Messianität nicht mehr: es wurde sein Verhaltnifs sum πνευμα αγιον schon auf seine Empfängnifs surückdatirt, und von diesem Standpunkt aus wurde die Sage von der übernatürlichen Erzeugung Jesu gebildet. Hier ist es vielleicht auch gewesen, we die Himmelsstimme, welche ursprünglich nach Ps. 2, 7. gelautet haben mag, nach Jes. 42, 1. umgestaltet wurde. Denn die Worto: σήμεραν γεγέννιχά σε hatten awar ihren angemessenen Binn bei der Ansieht, dass Jesus eben erst bei der Taufe sum viòs Jeë gemacht, und mit den entsprechenden Kräften ausgestattet worden sei; aber sie passten nicht mehr sur Taufe Jesu, nachdem die Ansicht eutstanden war, daß schon sein erster Lebensanfang auf göttlicher Zeugung beruht habe. Durch diese spätere Vorstellung jedoch wurde die fröhere keineswegs verdrängt, sondern, wie die Sage und der mit ihr auf gleichem Standpunkt stehende Schriftsteller weitherzig ist, gingen beide Erzählungen, die von den Wundern bei Jesu Taufe und die von seiner wundervollen Erzeugung oder der Einwohnung des loyog in ihm von Lebensanfang an, wiewohl sie sich eigentlich ausschließen, friedlich neben einander her, und wurden

so auch von unsern Evangelisten, diessmal selbst den vierten nicht ausgenommen, beide aufgezeichnet. Ganz wie oben bei den Genealogien: entstehen konnte die Erzählung von der bei der Taufe geschehenen Geistesmittheilung nicht mehr, sobald die Vorstellung von der Erzeugung Jesu durch das πνεῦμα ausgebildet war; aber nachgeführt werden neben dieser konnte sie noch immer, weil die Sage nicht gerne etwas von den einmal gewonnenen Schätzen verlieren mag.

# **5.** 52

Ort und Zeit der Versuchung Jesu. Abweichungen der Evangelisten in Darstellung derselben,

Der Uebergang von der Taufe zur Versuchung Jesu, wie ihn die Synoptiker machen (Matth. 4, 1. Marc. 1, 12. Luc. 4, 1.), hat in Bezug sowohl auf die Ortsbezeichnung als die Zeitbestimmung Schwierigkeit.

Was die erstere betrifft, so fällt es auf, das sämmtlichen Synoptikern zufolge Jesus nach seiner Teufe sum Behuf der Versuchung εἰς την ἔρημον soll geführt worden sein, als ob er nicht schon zuvor in der ἔρημος gewesen wäre, da doch nach Matth. 3, 1. Johannes, von welchem er sich taufen ließ, daselbst sich aufhielt. Diesen anscheinenden Widerspruch hat die neueste Kritik des Matthäusevangeliums hervorgehoben, um die Angabe desselben, daß der Täufer in der Wüste gewirkt habe, als eine irrige darzustellen ¹). Wer jedoch aus früher dargelegten Gründen diese Angabe zu verwerfen sich nicht entschließen mag, der kann sich auch hier entweder durch die Annahme helfen, daß Johannes seine ersten Vorträge swar in der judäischen Wüste gehalten, sofort aber zum Behuf des Taufens aus derselben hinweg an den Jordan sich

<sup>1)</sup> Schnechenburger, über den Ursprung des ersten kanonischen Evang., S. 39.

begeben habe; oder, wenn man auch das Jordanuser noch su jener Wüste gerechnet sieh denkt, durch die Voraussetzung, die beiden ersten Evangelisten hätten zwar eigentlich nur sagen müssen, von der Tause weg habe Jesum der Geist tieser in die Wüste hineingeführt, diese nähere Bestimmung haben sie jedoch weggelassen, weil ihre frühere Beseichnung des Locals der Wirksamkeit des Johannes als einer Wüste durch die Schilderung der Scene bei Jesu Tause in ihrer Vorstellung surückgetreten war.

Außerdem aber kommt hier noch eine chronologische Schwierigkeit in den Weg. Während nämlich nach den Synoptikern Jesus in frischer Fülle des ihm am Jordan mitgetheilten  $\pi v \varepsilon \tilde{v} \mu \alpha$ , mithin unmittelbar von der Taufe weg, sich auf 40 Tage in die Wüste begibt, wo die Versuchung erfolgt, und hierauf erst nach Galiläa zurückkehrt: so scheint dagegen Johannes, der von der Versuchung schweigt, zwischen der Taufe und der galiläischen Reise Jesu nur eine Zwischenzeit von wenigen Tagen vorauszusetzen, in welcher jener sechswöchige Aufenthalt in der Wüste keinen Platz finden kann. Das vierte Eyangelium beginnt nämlich seine Erzählung mit dem Zeugnils, welches der Täufer vor den Gesandten des Synedriums ablegt (1, 19 ff.); den Tag darauf (τῆ ἐπαύριον) lässt es denselben beim Anblick Jesu den Vorgang ersählen, welcher nach den Synoptikern bei dessen Taufe erfolgt ist (V. 29 ff.); wieder τῆ ἐπαύριον veranlasst der Täufer zwei seiner Schüler, Jesu nachzufolgen (V. 35 ff.); abermals  $au ilde{\eta}$ επαύριον (V. 44.), wie Jesus nach Galiläa zu reisen im Begriffe steht, kommen Philippus und Nathanaël zu ihm, and endlich  $\tau \tilde{\eta}$   $\tilde{\eta} \mu \dot{\epsilon} \varrho \alpha$   $\tau \tilde{\eta}$   $\tau \varrho i \tau \eta$  (2, 1.) ist Jesus auf der Hochzeit zu Kapa in Galilaa. Zunächst liegt hier die Annahme, dass eben vor der Erzählung, welche Johannes von dem bei der Taufe Jesu Vorgefallenen macht, diese selbst stattgefunden, und da den Synoptikern zufolge unmittelbar, mit der Taufe die Versuchung zusammenhing, auch diese sammt der Taufe zwischen V. 28 und 29. zu setzen sei; wie diels schon Euthymius angenommen hat. Da nun aber zwischen dem bis V. 28. Erzählten und dem von V. 29. an Folgenden nur die Zwischenzeit eines ἐπαύploy gesetzt ist, die Versuchung aber einen Zeitraum von 40 Tagen erfordert: so glaubten die Ausleger dem ἐπαύhotor den weiteren Sinn von ho522ho007 geben zu müssen; was jedoch schon desswegen unsulässig ist, weil im Zusammenhang mit jenem Worte hier τῆ ἡμέρα τῆ τρίτη verkommt, im Unterschiede von welchem ἐπαύριον nur den zweiten, unmittelbar folgenden Tag bedeuten kann. Daher könnte man mit Kuinol sich versucht finden. Taufe und Versuchung su trennen, und jene zwar nach V. 28. zu setzen, das Tags darauf erfolgte Zusammentreffen Jesu mit Johannes aber (V. 29.) als einen dem Letzteren vom Ersteren gemachten Abschiedsbesuch anzusehen, und nach diesem erst den Gang in die Wüste und die Versuchung einzufügen. Allein, auch abgesehen davon, dass die drei ersten Evangelisten swischen der Taufe Jesu und seinem Abgang in die Wüste auch eine solche Zwischenzeit von nur Eigem Tage nicht zuzulassen scheinen, so weiß man auch später ebensowenig, wo man jene 40 Tage unterbringen soll. Denn zwischen diesen seinsollenden Abschiedsbesuch und die Hinweisung zweier Jünger zu Jesus, d. h. zwischen V. 34. und 35., wie Kunöl will, kana jener Aufenthalt ebensowenig gesetzt werden, wie zwischen V. 28 und 29., da jene Verse so gut wie diese durch  $\imath ilde{\eta}$ ἐπαύριον verbunden sind. Man müste daher noch weiter herabsteigen, und es swischen V. 43. und 44. versuchen; aber auch hier ist nur die Zwischenzeit eines ἐπαύριον, and selbst 2, 1. nur eine  $\eta \mu \epsilon \rho \alpha \tau \rho i \tau \eta$ : so dass man, auf diesem Wege fortgehend, die Versuchung am Ende in den galiläischen Aufenthalt Jesu hineinbrächte, ganz gegen die Darstellung der Synoptiker; neben dem, dass man sie, in

einem weiteren Widerspruche gegen dieselben, immer mehr Wenn also auf diese von der Taufe entfernen würde. Weise weder bei noch unterhalb des V. 29. sich die Spalte findet, in welche sich der vierzigtägige Aufenthalt Jesu in der Wüste mit der Versuchung einschieben ließe: so muß man es mit Lücke2) u. A. oberhalb jener Stelle versuchen, und diels wäre nur vor V. 19. möglich, wo sich insofern scheint einschieben zu lassen, so viel man will, als hier erst das vierte Evangelium seine Geschichtserzählung anfängt. Zwar ist nun auch das von da an bis V. 28. Folgende nicht von der Art, dass es die Taufe und Versuchung Jesu, als schon früher geschehen, geradesu ausschlöße; aber V. 29 ff. läßt der Evangelist den Täufer doch gar nicht so sprechen, wie wenn zwischen der Taufe Jesu und seiner jetzigen Erzählung von derselben eine Zeit von sechs Wochen läge 5); und nimmt man die Unwahrscheinlichkeit der Voraussetzung hinzu, dass der vierte Evangelist die den übrigen so wichtige Versuchungsgeschichte bloß sufällig übergangen haben sollte: so mus die Frage erlaubt sein, ob dieselbe ihm überhaupt bekannt, oder als Geschichte von ihm anerkannt war.

Stehend ist bei allen drei Synoptikern die Zeitbestimmung von 40 Tagen für Jesu Aufenthalt in der Wüste: aber hieran knüpft sich sogleich die nicht unerhebliche Abweichung, daß dem Matthäus zufolge die Versuchung des Teufels erst nach Ablauf der 40 Tage eingetreten, den übrigen zufolge auch schon während dieses Zeitraums vor sich gegangen zu sein scheint; denn des Markus ην εν τῆ εργίμων ημέρας τεσσαράκοντα πειραζόμενος ὑπὸ τᾶ σατανᾶ (1, 13.) und die ähnliche Wendung bei Lukas (4, 1. 2.) kann nichts anders als dieß aussagen. Wozu noch zwischen den beiden zuletst genannten Evangelisten die Diffe-

<sup>2)</sup> Comm. z. Ev. Joh., 1, S. 344.

<sup>5)</sup> Vergl. ps WETTS, exeg. Handb., 1, 3, S. 27.

renz kommt, daß bei Markus das Versuchtwerden nur überhaupt in die Dauer der 40 Tage verlegt ist, ohne dass die einzelnen Versuchungsacte, welche dem Matthäus zufolge nach jenen 40 Tagen fielen, namhaft gemacht wären; bei Lukas dagegen Beides, sowohl das durch die 40 Tage bindurchgehende πειράζεσθαι im Allgemeinen erwähnt, als auch die nachher erfolgten drei einzelnen πειρασμοί herausgehoben sind 4). Diess hat man durch die Annahme ausgleichen zu können geglaubt, dass der Teufel Jesum sowohl während der 40 Tage, wie Markus sagt, als auch insbesondere noch nach Abflufs derselben, so wie Matthäus berichtet, versucht habe, was beides von Lukas zusammengefasst sei 5): und diese beiderlei Versuchungen hat man wohl auch so unterschieden, dass die nicht näher bezeichneten, während der 40 Tage vorgefallenen, unsichtbare und solche gewesen seien, wie sie der Teufel auch sonst gegen die Menschen unternehme; wogegen er, als ihm diese fehlgeschlagen, am Ende der 40 Tage persönlich und sichtbar hervorgetreten sei 6). Allein, wenn die letztere Unterscheidung offenbar aus der Luft gegriffen ist, so begreift man nicht, warum Lukas von den vielen Versuchungen der 40 Tage keine einzige, sondern nur die drei nach denselben vorgefallenen, übereinstimmend mit Matthäus namhaft macht. Man könnte daher auf die Vermuthung gerathen, die drei von Lukas erzählten Versuchungen seien nicht erst nach den 6 Wochen eingetreten, sondern von den vielen in diesen Zeitraum selbst gehörigen führe er nur beispielsweise drei an; was dann Matthäus dahin missverstanden habe, als wären sie nach jenen 6 Wo-

<sup>4)</sup> Vergl. Faitzsche, Comm. in Marc, S. 23; DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 33.

<sup>5)</sup> Kurwöl, Comm. in Luc. S. 379.

<sup>6)</sup> Lightroor, horae, p. 243.

chen erst eingetreten ). Allein die Aufforderung, Steine in Brod zu verwandeln, muss doch jedenfalls an das Ende dieses Zeitraums gestellt werden, da sie ja durch den aus dem 40tägigen Fasten entstandenen Hunger Jesu (ein Moment, welches nur bei Markus fehlt,) motivirt ist. Nun aber ist diess auch bei Lukas die erste Versuchung: und wenn diese schon an das Ende der 40 Tage fällt, so können die folgenden nicht früher fallen; denn das geht doch nicht an, su sagen, weil die einzelnen Versuchungen bei Lukas nicht wie bei Matthäus durch τότε und πάλιν, sondern nur durch zui aneinandergereiht seien, so babe man sich an ihre Ordnung nicht zu binden, sondern gar wohl könne im Sinne des dritten Evangelisten die zweite und dritte vor der zuerst erwähnten sich zugetragen haben. Bleibt demnach-bei Lukas das Ungeschickte, dass er Jesum 40 Tage vom Teufel versucht werden lässt, aus dieser langen Zeit aber keine Versuchung namhaft zu machen weils, sondern nur etliche nachmals eingetretene: so wird man hienach wenig geneigt sein, mit der neuesten Kritik des Matthäusevangeliums bei Lukas die ursprüngliche, bei Matthäus dagegen die abgeleitete und getrübte Erzählung zu finden 8). Sondern indem die Versuchungsgeschichte bald unbestimmt erzählt, und dann das πειράζεσθαι überhaupt in die 40 Tage verlegt wurde, wie Markus die Sache wiedergibt; bald aber mit Anführung der bestimmten Fälle. wobei dann der zum Motiv des ersten gewählte Hunger die Stellung nach dem 40tägigen Fasten erheischte, wie wir es bei Matthäus finden: so hat nun Lukas die offenbar secundäre Darstellung, beides auf eine kaum erträgliche Weise zusammenzufassen, und nach dem unbestimmten 40tägigen Versuchtwerden sum Ueberfluss auch noch

Schneckenburger, über den Ursprung des ersten kan. Evang. S. 46.

<sup>8)</sup> Ders. ebend.

das bestimmte, spätere, zu stellen. Damit soll keineswegs gesagt werden, dass Lukas erst nach Markus und in Abhängigkeit von ihm geschrieben habe; sondern, wenn auch umgekehrt Markus hier aus Lukas schöpfte, so nahm er sich nur den ersten Theil von dessen Darstellung, das Unbestimmte, heraus, indem er statt der weiteren Angabe einzelner Versuchungen einen eigenthümlichen Zug in Bereitschaft hatte: dass nämlich Jesus während seines Aufenthalts in der Wüste μετὰ τῶν Θηρίων gewesen sei.

Was Markus mit den Thieren will, ist schwer zu sagen. Die meisten Erklärer meinen, er wolle das schap-'derhafte Bild der Wüste dadurch vollenden ); doch ist nicht ohne Grund hiegegen erinnert worden, dass dann der Zusatz enger mit dem  $\tilde{\eta} v \hat{\epsilon} v \tau \tilde{\eta} \hat{\epsilon} \rho \eta \mu \phi$  verbunden und nicht erst nach dem πειραζόμενος gestellt sein müste 10). Usten hat die Vermuthung geäussert, ob nicht vielleicht durch diesen Zug Christus als Antitypus von Adam dargestellt werden solle, welcher auch im Paradies in einem eigenthümlichen Verhältnisse zu den Thieren gestanden habe 11), und OLSHAUSEN hat diesen mystischen Zug begierig aufgegriffen; doch auch diese Deutung findet zu wenig Hülfe in dem Zusammenhang. Wenn Schleiermacher diesen Zug als einen abenteuerlichen bezeichnet 12), so meint er diess doch ohne Zweifel so, dass durch denselben Markus, wie auch sonst öfters durch übertreibende Züge, au die Weise der apokryphischen Evangelien streife, von deren willkürlichen Dichtungen wir nicht selten keinen Anłafs und Zweck mehr angeben können: und so müssen

<sup>9)</sup> So schon Euthymius, jetzt Kornöz u. A. z. d. St.

<sup>10)</sup> FRITZSCHE z. d. St.

<sup>11)</sup> Beitrag zur Erklärung der Versuchungsgeschichte, in Utamann's und Umsamm's Studien, 1834, 4, S. 789.

<sup>12)</sup> Ueber den Lukas, S. 56.

wir uns wohl auch hier vor der Hand bescheiden, in den Sinn dieser Angabe des Markus eindringen zu wollen.

In Bezug auf die Differenz swischen Matthäus und Lukas in der Anordnung der einzelnen Versuchungen wird es wohl gleichfalls bei demjenigen sein Bewenden haben. was Schleiermacher zur Erklärung und Beurtheilung dieser Abweichung gesagt hat: dass nämlich die Ordnung des Matthäus als die ursprüngliche erscheine, weil sie nach der Hauptrücksicht auß das Gewicht der Versuchungen gemacht sei, in welcher Beziehung die Aufforderung zur Anbetung, mit welcher Matthäus schließt, als die stärkste Versuchung sich verhalte; wogegen die Anordnung des Lukas einer späteren, nicht sehr glücklichen Umstellung ähnlich sehe, welche von der dem ursprünglichen Sinne der Erzählung fremden Rücksicht ausgehe, dass Jesus mit dem Teufel wohl eher aus der Wüste auf den nahe gelegenen Berg und von da nach Jerusalem werde gegangen sein, als aus der Wüste in die Stadt, und von da wieder in das Gebirge zurück 15).

Während die beiden ersten Evangelisten damit schlieſsen, daſs sie zur Bedienung Jesu Engel erscheinen lassen: ist dem Lukas der Schluſs eigen, der Teuſel sei von Jesu abgestanden ἄχοι καιοῦ (V. 13.); wodurch, wie es scheint, namentlich das Leiden Jesu als eine weitere Anſechtung des Teuſels voraus bezeichnet werden soll; eine Bezeichnung, welche übrigens unten bei Lukas nicht wieder auſgenommen, wohl aber bei Johannes, 14, 30., anℊedeutet ist.

#### S. 53.

Die Versuchungsgeschichte im Sinne der Evangelisten aufgefasst.

Nicht leicht ist einer evangelischen Perikope eine fleissigere Bearbeitung zu Theil geworden, als der gegen-

<sup>13)</sup> Doch vergl. Schnechenburger, a. a. O. S. 46 f.

wärtigen, und nicht leicht hat eine so vollständig den Kreis aller möglichen Auffassungen durchlaufen. Denn die persönliche Teufelserscheinung, welche sie zu enthalten scheint, war ein Stachel, welcher die Erklärer bei der sich zuerst bietenden Deutung nicht ruhen ließs, sondern sie rastlos immer weiter zu andern und wieder andern Versuchen forttrieb. Die hiemit sich bildende Reihe verschiedener Erklärungsversuche lud zu beurtheilenden Zusammenstellungen ein, unter welchen in den von K. Ch. L. Schmidt 1), von Fritzsche 2) und Usteri 3) gegebenen die Untersuchung wirklich als zu ihrem Ziele geführt erscheint.

Die erste Auffassung, welche sich der unbefangenen Betrachtung des Textes bietet, ist die, das Jesus von dem bei der Tause empfangenen göttlichen Geist in die Wüste geführt worden sei, um eine Versuchung des Teusels zu bestehen; welcher ihm sosort persönlich und sichtbarlich erschienen sei, und auf verschiedene Weise, an verschiedenen Orten, zu welchen er ihn hinführte, seine Versuchungen mit ihm vorgenommen habe; nach deren siegreicher Abwehr von Seiten Jesu der Teusel von ihm gewichen, und Engel erschienen seien, ihm zu dienen. Indes, so einfach sich diess exegetisch als Sinn der Erzählung ergibt, so thun sich doch, sobald sie nun als Geschichte angesehen werden soll, in allen Theilen derselben Schwierigkeiten hervor.

Wenn, um gleich vorte anzufangen, der göttliche Geist Jesum in der Absicht in die Wüste führte, um ihn daselbst versuchen zu lassen, wie diess Matthäus in den Worten: ἀνήχθη εἰς τὴν ἔρημων ὑπὸ τῶ πνεύματος, πειρασθῆναι (4, 1.) ausdrücklich sagt: wozu sollte diese Ver-

<sup>1)</sup> Exegetische Beiträge, 1, S. 277 ff.

<sup>2)</sup> Comm. in Matth. S. 172 ff.

<sup>3)</sup> In der angef. Abhandlung, von S. 768 an.

suchung dienen? Einen stellvertretenden, erlösenden Werth derselben wird man doch wohl nicht behaupten wollen, so wenig als dass Gott erst nöthig gebabt hätte, Jesum auf eine Probe zu stellen; sollte aber durch dieselbe Jesus uns gleich und nach Hebr. 4, 15. in allen Dingen versucht werden wie wir: so wurde ihm ja der Prüfungen vollestes Mass in seinem folgenden Leben zu Theil<sup>4</sup>), und durch eine Versuchung des persönlich erscheinenden Teufels wäre er uns Uebrigen vielmehr ungleich geworden, die wir von dergleichen Erscheinungen verschont bleiben.

Auch mit dem 40tägigen Fasten ist es etwas Eigenes. Man begreift nicht, wie Jesus nach sechswöchiger Enthaltung von aller Nahrung noch hungern konnte, und nicht sehon längst verhungert war; da für gewöhnlich die mensehliche Natur nicht Eine Woche völlige Nahrungslesigkeit ertragen kann. Freilich trösten sich die Ausleger damit, die ἡμέραι τεσσαράκοντα seien eine runde Zahl, das τηςεύσας bei Matthäus aber und selbst das ἐκ ἔφαγεν ἐθὲν bei Lukas sei nicht so streng zu nehmen, und beseichne nicht Enthaltung von allen, sondern nur von den gewöhnlichen Speisen, so daß der Genuß von Wurseln und Kräutern dadurch nicht ausgeschlossen werde <sup>3</sup>). Aber von

<sup>4)</sup> Sehr schön stellt Neanden mit den drei Teufelsversuchungen dieser Geschichte eine Reihe dem Inhalte nach gleicher Versuchungen Jesu aus seinem späteren Leben in Parallele (S. 95 f. 97. 98); wodurch aber eben jene Versuchungsgeschichte als einzelner Vorfall überflüssig wird.

<sup>5)</sup> So z. B. Kumör. Comm. in Matth. p. 84. Vergl. Grazz, Comm. zum Matth., 1, S. 229. Noch kleinlicher halt sich Horrmann daran, dass es zwar heisse, Jesus habe nichts gegessen, aber nirgends, er habe nichts getrunken: nun aber habe sich einmal ein Schwärmer mit Wasser und Thee 45 Tage lang erhalten; freilich sei er hierauf gestorben, aber nicht an Hunger, sondern an der "Unwahrheit seines Gefühls" (! S. 315).

den 40 Tegen kann man in keinem Falle so viel absiehen, als nothig ware, um ein so langes Fasten denkbar zu finden; und was dieses selbst betrifft, so hat Fritzsche klar gezeigt, und auch Olshausen gibt es zu, dass namentlich wegen der Parallele mit dem ebenso langen Fasten des Moses (2 Mos. 34, 28. 5. Mos. 9, 9 18.) und des Elias (1. Kön. 19, 8.) - von deren Ersterem es heifst: er als kein Brot und trank kein Wasser, vom Letzteren aber, er sei durch die Kraft einer vor der Abreise genossenen Speise 40 Tage lang gegangen - auch hier an nichts Geringeres, als an ganzliche Enthaltung von aller Nahrung, zu denken ist. Eine solche aber ist nicht allein rücksichtlich der Möglichkeit, sondern auch der Zweckmässigkeit schwierig. Dem Zusammenhange nach muß das Fasten von Jesu auf Antrieb desselhen avecua übernommen gewesen sein, welches ihn zu dem Gang in die Wüste veranlasst hatte, und nunmehr zu einer heiligen Uebung aufmunterte, durch welche auch die Gottesmänner des alten Bandes sich geläutert und göttlicher Anschaunng würdig gemacht hatten. Jenem πνεύμα aber konnte nicht verborgen sein, dass gerade an diesem Fasten der Satan Jesum ergreifen, und den dadurch hervorgerufenen Hunger zum Fürsprecher seiner Versuchung werde nehmen wollen. Und war nun in diesem Falle das Fasten nicht eine Art von Herausforderung des Satans, eine Vermessenheit, wie sie auch dem seiner selbst Gewissesten ühel ansteht 6)?

Nun aber der persönlich erscheinende Teufel mit seinen Versuchungen ist der eigentliche Stein des Anstofses in der vorliegenden Erzählung. Wenn es auch einen persönlichen Teufel geben sollte, sagt man, so kann er doch

<sup>6)</sup> Usters, über den Täufer Johannes, die Taufe und Versuchung Christi. In den theol. Studien und Hritiken, zweiten Jahrgangs (1829) drittes Heft, S. 450; DE WETTS, exeg. Handb., 1, 1, S. 38.

nicht siehtbar erscheinen; und wenn auch diefs, so wird er sich schwerlich so benehmen, wie er sich nach unserer Brzählung benommen haben müste. Indese, schon mit dem Dasein des Teufels verhält es sich wie mit dem der Engel: dass selbst der Offenbarungsglaubige an demaelben aus dem Grunde irre werden kann, weil diese Vorstellung nicht rein auf dem Boden des Offenbarungsvolks gewachsen, sondern im Exil aus profanen Gebieten herüberverpflanzt worden ist ). Ohnehin aber für diejenigen unter den Zeitgenessen, welche sich der Bildung des Jahrhunderts nicht verschlessen haben, ist die Existens eines Teufels im höchsten Grade zweifelhaft geworden. Auch in Besng auf diese wie auf die Engelvorstellung kann als Interpret der neueren Bildung Schleiermacher gelten, wenn er auf der einen Seite zeigt, daß die Vorstellung eines Wesens, wie der Teufel eines sein müste, aus Widersprüchen zusammengesetst ist; auf der andern bemerklich macht, dass, wie die Engelvorstellung aus beschränkter :Naturbeobachtung, so sie aus beschränkter Selbstbeobachtung entstanden, mit den Fortschritten von dieser immer mehr in den Histergrund treten, und die Berufang auf den Teufel hinfort als Ausslucht der Unwissenheit oder Trägheit gelten muß). Aber auch die Existen's des Teufels zugegeben, so hat doch ein persönliches und sichtbares Brecheinen desselben, wie es hier vorausgesetzt wird, noch seine besonderen Schwierigkeiten. Selbst Olshausen erinnert, dass ein solches sonst weder im alten noch im neuen Testamente vorkomme. Ferner, wenn doch der Tenfel, um hoffen su können, Jesum su täuschen, nicht in seiner eigenthümlichen Gestalt, sondern nur entweder

<sup>7)</sup> DE WETTE, bibl. Dogmatik, §. 171; GAAMBERG, Grundzüge einer Engellehre des A. T., §. 5, in Winen's Zeitschrift f. wissenschaftliche Theologie, 1. Bd. S. 182 f.

<sup>8)</sup> Glaubenslehre, 1, §§ 44. 45. der zweiten Ausg.

als Mensch, oder als guter Engel erscheinen durfte: so fragt man mit Recht, ob denn die Stelle 2. Kor. 11, 14, nach welcher ὁ σατανᾶς μετασχηματίζεται εἰς ἄγγελον φωτὸς, buchstäblich zu verstehen sei, und wenn dieſs, ob diese abenteuerliche Vorstellung innere Wahrheit haben könne?)?

Was die Versuchungen betrifft, so hat im Allgemeinen schon Julian gefragt, wie denn der Teufel habe hoffen können, Jesum zu verführen, da er doch seine höhere Natur gekannt haben müsse 10)? und Theodor's von Mopsvestia Antwort darauf, dem Tenfel sei Jesu Göttlichkeit damals noch unbekannt gewesen, widerlegt sich durch die Bemerkung, wenn er nicht damals schon in Jesu ein höheres Wesen gesehen hätte, würde er sich schwerlich die Mühe gegeben haben, ihm ausnahmsweise, persönlich su erscheinen. - In Besug auf die einzelnen Versuchungen wird man dem Kanon seinen Beifall nicht versagen können, daß, um glaubwürdig zu erscheinen, die Erzählung dem Teufel nichts seiner vorauszusetzenden Klugheit widersprechendes suschreiben dürfte 11). Nun ist allerdings die erste Versuchung durch den Hunger nicht so übel motivirt; schlug diese bei Jesu nicht an, so musste der Teufel als kluger Taktiker eine noch lockendere Versuchung bereit haben: statt dessen aber finden wir nun (bei Matthäus) den Vorschlag zu dem halsbrechenden Unternehmen, sich von der Tempelzinne herabzustürzen, wornach es den, welcher die Steinverwandlung ausgeschlagen, noch weniger gelästen konnte; und als auch dieser Vorschlag keinen Anklang gefunden, folgt zum Schlusse eine Zumuthang, welche, was auch immer damit zu gewinnen sein mochte, jeder fromme Israelit ungesäumt mit Abscheu

<sup>9)</sup> Schmidt, exeg. Beiträge, 1, S. 279. Kurnöl, in Matth. S. 76.

<sup>10)</sup> In einem Fragmente Theodor's von Mopsvestia, in Müntar's Fragm. Patr. graec. Fasc. 1, S. 99f.

<sup>11)</sup> Paulus, a. a. O. S. 376.

surückweisen mußte: den Tenfel fußsfällig su verehren. Kine so ungeschickte Auswahl und Anordnung der Versuchungen hat die meisten neueren Erklärer bedenklich gemacht <sup>17</sup>).

Da die drei Vorsuchungen an drei verschiedenen. selbst entlegenen, Orten vorfallen, so fragt es sich, wie Jesus mit dem Teufel von einem zum andern gekommen sei? Diese Ortsveränderung haben selbst Orthodoxe ganz natürlich augehen lassen, indem sie annahmen, Jesus sei chnehin auf der Reise gewesen, und der Teufel ihm nachgefolgt 13). Allein die Ausdrücke: παραλαμβάνει - Σζησιν αυτον ο διάβολος bei Matthaus, αναγαγών, ήγαγεν und έςησεν bei Lukas, deuten unverkennbar auf eine vom Teufel eigens veranlaiste Ortsveränderung, und da ohnehin der Zug bei Lukas (V. 5.), der Teufel habe Jesu alle Reiche der Welt er civin rooms gezeigt, auf etwas Zauberhaftes in der Sache hinweist: so hat man ohne Zweifel an magische Versetzungen zu denken, wie A.G. 8, 39. dem πιεθμα Kuple ein solches άρπάζειν zugeschrieben ist. Hier fand man es nun aber frühzeitig mit der Würde Jesu unvereinbar, dass der Teufel auf diese Weise eine magisebe Gewalt über ihn geübt, und ihn in der Luft mit sich herumgeführt haben solle 14); ein Zug, welchen selbst derjenige höchst abenteuerlich finden wird, dem des per-

<sup>12)</sup> Die Auskunft Hoffmann's, der Teufel wähle, z. B. bei der zweiten Versuchung, "absichtlich ein recht grelles Beispiel an dem Herabstürzen von der Tempelzinne, während es überhaupt nur um einen falschen Gebrauch der Wunderkraft und des Gettesbewusstseins Jesu sich handelte" (S. 322) — diese Ausflucht lässt die Sache wie sie ist, indem es die gleiche Ungereimtheit bleibt, so unpassende Beispiele oder so unpassende Versuchungen auszuwählen.

<sup>13)</sup> Hzss, Geschichte Jesu, 1, S. 124.

<sup>\$4)</sup> s. den Verf. der Rede de jejunio et tentationibus Ch isti unter den Werken Cyprians.

sönliche Erscheinen des Teufels noch erträglich war. Das Unglanbliche häuft sich, wenn man bedenkt, welches Aufsehen es gemacht haben müste, Jesum (sein Begleiter mag sich hier etwa unsichtbar gemacht haben) auf dem Tempeldach erscheinen zu sehen, wenn es auch nur das Dach der Halle Salomo's war, und somit weder die vergoldeten Spielse auf dem eigentlichen Heiligthum, noch das Verbot für Laien, dessen Dach zu betreten, im Wege stand 15). Die letzte Versuchung betreffend, ist die Frage allbekannt, wo denn der Berg sei, von welchem aus man alle Reiche der Welt übersehen könne? und wenn die Auskunft, dass unter xóonos hier nur Palästina, und unter den Baoileiais dessen einzelne Gebiete und Tetrarchien verstanden seien 16), haum minder lächerlich ist, als die, der Teufel habe Jesu die Welt auf einer Karte gezeigt: so bleibt keine Antwort übrig, als, ein solcher Berg existire nur in der alterthümlichen Vorstellung von der Erde als einer Fläche einerseits, und andrerseits in der volksthümlichen Phantasie, welche leicht einen Berg bis in den Himmel binein erhöhen, und ein Auge in's Unendliche schärfen kann.

Endlich auch der abschließende Zug der Erzählung, daß, nachdem der Teufel mit seiner Versuchung zu Ende war, Engel zu Jesu gekommen seien und ihn bedient haben, ist, auch abgesehen von dem oben besprochenen Zweifel an der Existenz solcher Wesen, von Anstoß nicht frei. Denn das dupkovsv kann doch keine andere Art von Bedienung bedeuten, als die Darreichung von Nahrungsmitteln; wie nicht allein der Zusammenhang, welchem zufolge Jesus nach langem Hungern eben eine solche Bedienung nöthig hatte, sondern auch die Vergleichung mit

Vergl. Joseph. b. j. 5, 5, 6. 6, 5, 1. Fairzsche, in Matth.
 164; DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 40.

<sup>16)</sup> Jene von Ruinol, in Matth. S. 90; diese angeführt bei Fritzsche, p. 168.

1. Kön. 19,5. zeigt, wo dem Elias ein Engel Speise bringt. Dann aber ist beides gleich unwahrscheinlich, was man möglicherweise annehmen könnte: daß entweder ätherische Wesen, wie Engel, irdische, materielle Speisen dahergetragen haben; oder daß Jesu menschlicher Leib mit himmlischen Substanzen, wenn es solche gibt, gestärkt worden sei.

### S. 54.

Die Versuchung als innerer, oder als äusserer natürlicher Vorgang; dieselbe als Parabel.

Das Undenkbare jener plötzlichen Entrückungen Jesu auf den Tempel und Berg hat schen einige der alten Erklärer auf die Ansicht gebracht, daß wenigstens die Locale der zweiten und dritten Versuchung nicht leiblich und äußerlich, sondern bloß im Gesichte, Jesu gegenwärtig gewesen seien '); wogegen Neuere, welchen überhaupt die äußerlich sichtbare Teufelserscheinung anstößig war, die ganze Verhandlung mit demselben gleich von Anfang in das Innere der Seele Jesu hineinverlegten. Dabei fassen sie entweder auch das 40tägige Fasten als bloß innere Vorstellung auf '): was aber wegen der ganz historisch lautenden Angabe: νηςεύσας ημέρας τεσσαράκοντα είσερον ἐπείνασε, die unerlaubteste Willkür ist; oder man nimmt es als wirkliche Thatsache: wobei dann für diesen Zug die im vorigen § erwähnten nicht geringen Schwie-

<sup>3)</sup> Theodor von Mopsvestia a. a. O. S. 107. behauptete gegen Julian, φαντασίαν δους τον δυάβολον πεποιμείναι, und nach dem Verfasser des schon angeführten Sermo de jejunio et tentationibus Christi ging die erste Versuchung zwar localiter in deserta vor, auf dem Tempel und Berg aber war Jesus nur so, wie Ezechiel vom Chaboras aus zu Jerusalem, nämlich in spiritu.

<sup>2)</sup> Paulus, S. 379.

Jenes innere Anschauen und rigkeiten stehen bleiben. Vorstellen der Versuchungen verlegen die Einen in einen Zustand ekstatischer Vision, für welche man den übernatürlichen Ursprung beibehalten, und sie entweder von Gott, oder von der Einwirkung des Reichs der Finsternis nableiten kann; Andre fassen die Vision mehr als traumartig, und suchen demgemäß einen natürlichen Grund für dieselbe in den Gedanken, mit welchen Jesus wachend umgegangen war '). In der erhöhten Stimmung - so wird hier die Sache vorgestellt - in welcher sich Jesus noch von der Scene bei seiner Taufe her befand, durchdenkt er in der Einsamkeit noch einmal seinen messianischen Plan, und hält sich neben den wahren Mitteln zu dessen Ausführung auch die möglichen Gegensätze vor: Uebertreibung des Wunderglaubens und Herrschsucht, durch welche der Mensch nach jüdischer Denkart aus einem Rüstzeuge Gottes ein Vollstrecker der Plane des Teufels wurde. Indem er sich solchen Gedanken überläßt, unterliegt-sein feinorganisirter Körper der Anspannung: er versinkt auf einige Zeit in tiefe Ermattung, und hierauf in einen traumartigen Zustand, in welchem sein Geist die vorigen Gedanken unwissend in redende und handelnde Gestalten umschafft.

Für diese Verlegung des ganzen Vorgangs in das Innere Jesu glauben die Erklärer einige Züge der evangelischen Ersählung selbst anführen zu können. Das ἀνήχθη εἰς τὴν ἔρημον ὑπὸ τῦ πνεύματος bei Matthäus, noch mehr das ἢγετο ἐν τῷ πνεύματι hei Lukas, sei doch ganz entsprechend den Formeln: ἐγενόμην ἐν πνεύματι, Offenb. 1, 10., ἀπήνεγπέ με εἰς ἔρημον ἐν πνεύματι, ebend. 17, 3., und ähn-

Jenes H. Farmer, bei Gratz, Comm. zum Ev. Matth., 1,
 S. 217; dieses Olshausen z. d. St., auch Hoffmann (S. 326 f.),
 wenn ich ihn recht verstehe.

<sup>4)</sup> Paulus, a. a. O S. 377 ff.

lichen bei Ezechiel; da nun in diesen Stellen nur von innerer Anschauung die Rede sei, so könne auch in der unsrigen kein äusserer Vorgang gemeint sein. Allein mit Grund hat man dagegen bemerkt 5), dass jene Formeln für sich beides bedeuten können: vom göttlichen Geist äußerlich und wirklich wohin versetzt werden, wie A. G. S, 39. 2. Kön. 2, 16; oder nur innerlich und visionär, wie in den angefährten Stellen der Apokalypse: swischen beiden möglichen Deutungen müsse der Zusammenhang entscheiden. Dieser entscheide nun allerdings in einem durch und durch visionären Buche, wie die Apokalypse und Ezechiel, für einen bloß inneren Vorgang; in einem geschichtlichen Werke aber, wie unsere Evangelien, für einen äußeren. Träume ohnehin, aber auch Visionen, werden in den historischen Büchern des N. T. immer durch ausdrückliche Bemerkungen als solche angekundigt: und so miliste es auch an unserer Stelle entweder είδεν εν όραματι, εν εκςάσει, heißen, wie A.G. 9, 12. 10, 10., oder ἐσάνη αὐτῷ κατ οναρ, wie Matth. 1, 20. 2, 13. Namentlich aber, wenn ein Traum erzählt werden sollte, müßte der Uebergang aus demselben zu dem weitern Verlaufe der wirklichen Geschichte, wie Matth. 1, 24. 2, 14. 21., durch ein dieyep Seig gemacht sein; wodurch, wie Paulus sehr wahr bemerkt, die Verfasser den Exegeten große Mühe erspart haben würden. Ueberdiess ist gegen die Auffassung des Vorgangs als Ekstase nicht ohne Grund eingewendet worden, dass dergleichen Zustände sonst nieht im Leben Jesu vorkommen; gegen die Annahme eines Traums aber diels, daß Jesus sonst nirgends einen Traum, und zwar mit solchem Gewichte, wieder erzählt habe ').

<sup>5)</sup> Fairzsche, in Matth. 155 f.; Ustrai, Beitrag zur Erklärung der Versuchungsgeschichte, a. a. O. S. 774 f.

<sup>6)</sup> Jenes von Ullmann, über rie Unsündlichkeit Jesu, in s. Studien, 1, 1, S. 56; dieses von Ustrai, a. a. O. S. 775.

Ferner, was das Bewirkende dieser Zustände betrifft, se begreift man nicht, zu welchem Ende Gott in Jesu diese Vision erregt haben sollte; ebensowenig, dass der Teusel eine solche, zumal in Christo, hervorzubringen, Macht und Befugniss gehaht haben könne; bei der Annahme eines durch die eigenen Gedanken Jesu bewirkten Traumes aber darf man namentlich auf orthodoxem Standpunkte nicht vergessen, dass man dahei eine große Gewalt jener salschen Messiasideen im Gemüthe Jesu voraussetzt 7).

Kann so nach dem Ergebniss der letzten Betrachtung die Versuchungsgeschichte nicht als innerer Vorgang genommen werden, und nach dem früher Ausgeführten nicht als übernatürlicher: so scheint nichts übrig zu sein, als dieselbe als aussere zwar, aber durchaus natürliche Begebenheit anzusehen, d. b. also den Versucher zu einen blofsen Menschen zu machen. Nachdem Johannes auf Jesum als den Messias aufmerksam gemacht hatte, meint der Verf. der natürlichen Geschiehte des Propheten von Nazeret 8), habe die herrschende Partei zu Jerusalem einen listigen Pharisaer ausgesandt, der Jesum auf die Probe stellen sollte, ob er wirklich messianische Wunderkräfte besässe, und ob er nicht in das Interesse der Priesterschaft za ziehen, und za einer Unternehmung gegen die Römer zu gebrauchen wäre? Eine Fassung des  $\partial \iota \alpha' \beta_0 \lambda_{OS}$ , mit welcher es auf würdige Weise zusammenstimmt, die nach dessen Abgang zur Erquickung Jesu erscheinenden ἄγγελοι von einer sich nähernden Karawane mit Lebensmitteln, oder von sanften, erfrischenden Winden, zu verstehen ?

<sup>7)</sup> USTERI, S. 776.

<sup>8) 1.</sup> Bd. S. 542 ff., nach Hermann von der HARDT, BASEDOW u. A.; noch neuestens Kuinol, S. 81.

Ersteres in einer Abhandlung in Hennz's n. Magazin, 4, 2.
 35. 352; letzteres in der natürlichen Geschichte u. s. f., 1, 8. 591.

Indess hat diese Ansicht, nach Usteri's Ausdruck, ihren Kreislauf in der theologischen Welt so sehr schon vollendet, dass es überstüssig ist, zu ihrer Widerlegung ein Wort zu verlieren.

Wenn sich nach dem Bisherigen die Versuchungsgeschichte, wie sie die Synoptiker uns ersählen, weder als
äußerer, noch als innerer, weder als übernatürlicher, noch
als natürlicher Vorgang denken läßst: so folgt nothwendig
der Schluß: dieselbe kann überhaupt nicht so vorgegangen
sein, wie die Evangelisten berichten.

Der gelindeste Ausweg ist hiebei die Annahme, daß swar wirklich Thatsächliches aus dem Leben Jesu sum Grunde liege, welches Jesus den Jüngern erzählt habe; aber so, dass seine Erzählung kein ganz genauer Abdruck des Pactischen gewesen sei. Versuchende Gedanken, welche ihm entweder wirklich während seines Aufenthalts in der Wüste nach der Taufe, oder zu verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Gelegenheiten, vor die Seele getreten, aber durch die reine Kraft seines Willens alsbald niedergeschlagen worden seien, habe er nach orientalischer Denk - und Ausdrucksweise als teuflische Versuchungen erzählt, und diese bildliche Erzählung sei eigentlich verstanden worden 10). Die Haupteinwendung zwar, welche gegen diese Ansieht gekehrt worden ist, dass sie die Unsündlichkeit Jesu gefährde 11), ist, da sie auf einem dogmatischen Begriffe beruht, für unsern kritischen Standpunkt nicht vorhanden; wohl aber können wir aus dem Verlaufe der evangelischen Geschichte vorwegnehmen, dass in derselben der praktische Verstand Jesu durchaus klar und

<sup>10)</sup> So nach vielen Vorgängen, welche Schmidt, Kuindl u. A. nachweisen, Ullmann, a. a. O. S. 56ff.; Hask, Leben Jesu, §. 55; Nearden, L. J. Chr., S. 101 f.

<sup>11)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 54. Ustrai, a. a. O. S. 777 ff.

richtig erscheint; dieser aber müßte schadhaft gewesen sein, wenn Jesus zu etwas der Art, wie die zweite Versuchung bei Matthäus ist, jemals Lust empfinden, und fast ebenso, wenn er auch nur darauf verfallen konnte, eine Versuchung verständigerer Art seinen Schülern unter dieser Form derzastellen. Zudem hätte Jesus in einer solchen Erzählung ein von einem redlichen Lehrer, wie er sonst erscheint, nicht zu erwartendes, trübes Gemisch von Dichtung und Wahrheit aus seinem Leben gegeben, namentlich wenn man nicht annimmt, die versuchenden Gedanken seien ihm wirklich nach dem 49tägigen Aufenthalt in der Wüste in Einem Zuge aufgestiegen, sondern diess noch zur Einkleidung rechnet; nimmt man dagegen jene Zeithestimmung geschichtlich, so bleibt auch das vierzig-, tägige Fasten stehen, und mit ihm einer der bedeutendsten Anstöße in der Erzählung. Jedenfalls, wenn Jesus den innern Vorgang einfach erzählen wollte, nur aber in der Art, wie der Hebräer jeden bösen Gedanken durch einen Schluß von der Wirkung auf die Ursache dem Teufel zuschrieb: so war er hiedurch nur zu der Wendung veranlast, der Satan habe ihm diess und das in das Herz geben wollen, keineswegs aber dazu, von einem persönlichen Auftreten des Satans und einem Herumreisen mit demselben zu reden; wenn nicht neben oder statt der Absicht des Erzählens noch eine andere, poetisch-didaktische, stattgefunden haben soll.

Eine solche Absicht hatte nun allerdings Jesus denjenigen zufolge, nach welchen die Versuchungsgeschichte von ihm als Parabel erzählt, von den Jüngern dagegen geschichtlich verstanden worden ist. Dabei wird meistens das Bedenkliche, dass ein wirkliches inneres Erlebniss Jesu zum Grunde gelegen, fallen gelassen 12): nicht Jesus

<sup>12)</sup> Wenn bei der Annahme einer Parabel zugleich etwas wirklich von Jesu Erlebtes hier gefunden wird, fliesst diese An-

selbst soll solche Versuchungen durchlebt, sondern nur seine Jünger vor denselben zu verwahren beabsichtigt haben, indem er ihnen, gleichsam als ein Compendium messianischer und apostolischer Weisbeit, die drei Maximen einprägen wollte: 1) kein Wunder zu thun zu eigenem Vortheile, selbst unter den dringendsten Umständen; 2) nie in Hoffnung auf außerordentlichen göttlichen Beistand etwas Abentezerliches zu unternehmen; 3) nie, auch wenn der größte Vortheil dadurch zu erreichen wäre, sieh in Gemeinschaft mit dem Bösen einzulassen 15). - Längst hat man gegen diese Auffassung bemerkt, dass die Erzählung nicht leicht als Parabel zu erkennen, und die Belehrung schwer herauszufinden gewesen wäre 14). Gewifs wäre, was das Letztere betrifft, namentlich die sweite Versuchung ein wenig passend gewähltes Bild; doch die erstere Bemerkung bleibt die Hauptsache. Warum diese Ernählung so gar nicht das Gepräge einer Parabel trage, das ist neuerlich dahin bestimmt worden, eine Parabel könne bei der ihr wesentlichen geschichtlichen Form nur dadurch sich von wirklicher Geschichte unterscheiden, dass die in derselben handelnden Personen sich sogleich von selbst als fingirte kundgeben 16). Diess ist aber dann der Fall, wenn die Personen entweder unbestimmt, als Allgemeinheiten, bezeichnet sind, wie in den Gleichnissreden Jesu als o σπείρων, βασιλεύς u. dgl.; oder wenn ihnen swar eine in-

sicht mit der vorigen zusammen, wie z. B. bei Hasa zu sehen ist.

<sup>13)</sup> J. E. C. SCHMIDT, in seiner Bibliothek, 1, 1, S. 60 f.; SCHLEIERMACHER, über den Lukas, S. 54 f.; Uster, über den Täufer Johannes, die Taufe und Versuchung Christi, in den theol. Studien, 2, 3, S. 456 ff.

<sup>14)</sup> K. Ch. L. Schmidt, exeg. Beiträge, 1, S. 339.

<sup>15)</sup> Hassat, Bemerkungen über die Ansichten Ullmann's und Ustran's von der Versuchungsgesch., Studien, 3, 1, S. 74 f.

dividgelle Bestimmung gegeben ist, aber eine solche, welche sie als unhistorische Personen, als Träger von Dichtungen, kenntlich macht, was, in Verbindung mit den übrigen Zügen jener Parabel, selbst von dem mit Namen genannten Mirgonc im Gleichniss vom reichen Manne gilt. In beiden Rücksichten kann ein sinnlich Gegenwärtiger nicht als Subject einer Parabel gebraucht werden; denn ein solcher ist immer eine bestimmte und augenscheinlich historische Person. Also weder den Petrus, noch sonst einen seiner Jünger, noch auch sich selbst, konnte Jesus zum Subject einer Gleichnissrede machen; da die eigene Person dessen, der eine solche vorträgt, am unmittelbarsten su den dabei gegenwärtigen gehört: und ebendesswegen kann er die Versuchungsgeschichte, in welcher er das Subject ist, nicht als Parabel vergetragen haben. Ansunehmen aber, daß die Parabel ursprünglich ein anderes Subject gehabt habe, an dessen Stelle dann in der mündlichen Ueherlieferung Jesus gesetzt worden sei, geht nicht an, weil die Erziblung auch als Parabel nur dann eine rechte Bedeutung hat, wenn der Messias das Subject derselben ist 16).

Kann somit Jesus nicht über sich selbst und nicht über einen Andern eine solche Parabel vorgetragen haben: so könnte sie ja vielleicht von einem Andern über Jesum gemacht worden sein; und so hat neuestens Theme die Versuchungsgeschichte für eine symbolisch - parabolische Warnung erklärt, welche irgend ein Anhänger Jesu zur Begründung der geistig-sittlichen Ansicht gegen die Hauptmomente der irdischen Messiashoffnung gerichtet habe <sup>17</sup>). Hiemit ist der Uebergang auf den mythischen Standpunkt gegeben; welchen selbst zu betreten der genannte Theologe die Erzählung theils nicht anschaulich genug findet: was sie doch in hohem Grade ist; theils zu rein: was

<sup>16)</sup> HASSRT, a. s. O. S. 76.

<sup>17)</sup> Zur Biographie Jesu, §. 23.

falsche Vorstellungen von den ältesten Christerigemeinden voraussetzt; theils stehe die Bildung des Mythus der Zeit Jesu zu nahe: was auch gegen das frühe Missverständniss der Parabel gelten müste. Läst sich dagegen umgekehrt nachweisen, dass die in Rede stehende Erzählung weniger, wie es einer Parabel geziemt, aus iehrhaften Gedanken und deren bildlicher Einkleidung, als vielmehr aus A. T.-lichen Stellen und Vorbildern zusammengefügt ist: se werden wir nicht anstehen dürfen, sie geradezu als Mythus zu bezeichnen.

### **S.** 55.

Die Versuchungsgeschichte als Mythus.

Der aus der persischen Religion als böses und menschenseindliches Wesen herübergekommene Satan war von
den Juden, deren Particularismus alles Gute und wahrhaft
Menschliche auf das israelitische Volk beschränkte, zum
besonderen Widersacher ihrer Nation, und damit sum
Herrn der ihnen seindlichen Heidenvölker gemacht worden 1). Wurden nun die Interessen des jüdischen Volks
in der Person des Messias vereinigt: so war es natürlich,
dass der Satan namentlich als Gegner des Messias ausgefast wurde; wie denn auch im N. T. mit der Vorsteltung, dass Jesus der Messias sei, sich überall die vom Satan als dem Gegner seiner Person und Sache verbindet.
Wie Christus desswegen erschienen ist, um die Werke des
Teufels son serstören (1. Joh. 3, 8.): so ergreift nun dieber

<sup>1)</sup> Vergl. Zachar. 3, 1, wo dem vor Jehova's Engel stehenden Hohenpriester Satan widersteht; ferner Vajikra rabba f. 151, 1. (bei Bertholdt, Christol. Jud. S. 183.): wo nach Rabbi Jochanan Jehova zum מלאך המורן (d. h. zum Satan, vergl. Hebr. 2, 14. und Liehtroot, horae, p. 1088.) spricht: feet quidem te κου μοκερίτορα, at vero cum populo foederis negotium nulla in re tibi est.

iede Gelegenheit, um unter den guten Samen, welchen des Menschen Sohn ausstreut, Unkraut zu säen (Matth. 13, 39.), und tritt sowohl Jesum selbst an, ob er nicht Meister über ihn werden könne (Joh. 14, 30.), als er auch seinen Glaubigen beständig zusetzt (Ephes. 6, 11. 1. Petr. 5, 8.). Indem die Angriffe des Teufels auf die Frommen nichts Anders als Versuche sind, ob er nicht den einen oder andern in seine Gewalt bekommen, d. b. zum Sändigen bewegen könne (Luc. 22, 31.); diese Probe aber nicht anders gemacht werden kann, als durch mittelbares Veranlassen oder unmittelbares Eingeben böser, verführerischer Gedanken: so war damit der Satan als Versucher, als ô πειράζων, aufgefalst. Mittelbar, durch Verhängung von Plagen und Unglück, sucht er im Prologe des flieb den Frommen von Gott abzuziehen; als unmittelbare diabolische Einflüsterung aber warde frühzeitig der verführerische Rathschlag aufgefasst, welchen nach 1. Mos. 3. die Schlange den ersten Menschen gah (Weish. 2, 24. Joh. 8, 44. Offenb. 12, 9.).

Der Begriff des Versuchens (ΤΦ), LXX: πειράζειν) war dem älteren Hebraismus in Bezug auf Gott selbst geläufig, welcher seine Lieblinge, wie Abraham (1. Mos. 22, 1.) und das Volk Israel (2. Mos. 16, 4. u. sonst), suf die Probe stellte, oder auch im gerechten Zorne die Menschen zu unheilbringenden Handlungen reizte (2. Sam. 24, 1.). Nachdem sich aber die Vorstellung des Satans ausgebildet hatte, wurde dieselbe benützt, um das Versuchen, welches, wie man nachgerade zu bemerken anfing, mit Gottes absoluter Güte sich nicht vertrug (s. Jac. 1, 13.), Gott abzunehmen und auf den Satan zu überwälzen. Daber ist es nun dieser, welcher bei Gott die Erlaubniss auswirkt, den Hiob durch Leiden auf die gefährlichste Probe su stellen; daher ist der strafbare Gedanke Davide, das Volk zu zählen, welcher im zweiten Buch Samuels noch vom Zorne Gottes hergeleitet war, in der späteres

Chronik (1. Chr. 22, 1.) geradezu auf Rechnung des Teufels geschrieben, und selbst die gutgemeinte Versuchung, welche der Genesis zufolge Gott mit Abraham vornahm, als er die Opferung des Sohnes von ihm forderte, war nach späterer jüdischer Ansicht auf Anstiften des Satans von Gott vorgenommen 2). Ja auch dies genügte nicht, sondern es wurden Scenen erdacht, wie der Teufel dem Abraham bei seinem Hinausgang zur Opferung persönlich mit einer Versuchung in den Weg getreten sein, und wie er das Volk Israel in Abwesenheit des Moses veraucht haben sollte 3).

Waren so die vornehmsten Frommen des hebräischen Alterthums, war das Volk Israel selbst, nach der früheren Ansicht von Gott, nach der späteren vom Teufel, versucht worden: was lag näher, als die Vorstellung, dass vor Allen an den Messias, das Haupt aller Gerechten und den Repräsentanten und Vorkämpfer des Volks Gottes, der Satan sich wagen werde, um ihn zu fällen )? wie wir diess

s. die von Farancius Cod. pseudepigr. V. T. p. 395. aus Gemara Sanhedrin angeführte Stelle.

<sup>3)</sup> Ebendas. p. 396. Als Abraham hinzog, um dem Befehle Jehova's gemäss seinen Sohn zu opfern, antevertit eum Satanas in via, et tali colloquio cum ipso habito a proposito avertere eum conatus est etc. Schemoth R. 41 (bei Wetstein z. d. St. d. Matth.): Cum Moses in altum adscenderet, disit Israëli: post dies XL hora sexta redibo. Cum autem XL illi dies elapsi essent, venit Satanas, et turbavit mundum, dixitque: ubi est Moses, magister vester? mortuus est. Bemerkenswerth ist, dass auch hier die Versuchung nach Ablauf von 40 Tagen eintritt.

<sup>4)</sup> So Fritzsche, in Matth. S. 175. Treffend derselbe schon in der Ueberschrift S. 154: Quod in vulgari Judaeorum opinione erat, fore, ut Satanas salutaribus Messiae consiliis omni modo, sed sine effectu tamen, nocere studeret, id ipsum Jesu Messiae accidit. Nam quum is ad exemplum illustrium ma-Das Leben Jesu 3te Aust. I. Band.

wirklich als rabbinische Meinung angedeutet finden <sup>5</sup>), und zwar nach der sinnlichen Vorstellungsweise des späteren Judenthums in einer leibhaften Erscheinung und einem persönlichen Zwiegespräch.

Fragte es sich um den Ort, wo der Satan muthmasslich eine solche Versuchung mit dem Messias vornehmen werde: so bot sich von mehr als Einer Seite die Wüste dar. Nicht nur ist sie von Asasel (3. Mos. 16, 8. 10.) und Asmodi (Tob. 8, 3.) bis zu den von Jesu ausgetriebenen Dämonen herunter (Matth. 12, 43.) der schauderhafte Wohnplatz der höllischen Mächte: sondern die Wüste war auch das Local, in welchem das Volk Israel, dieser filius Dei collectivus, versucht worden war b. Dazu kam, das Jesus selbst es liebte, zu stiller Betrachtung und Gebet sich bisweilen an einsame Orte zurückzuziehen (Matth. 14, 13. Mare. 1, 35. Luc. 6, 12. Joh. 6, 15.); wozu er sich nach

jorum quadraginia dierum in deserto loco egisset jejunium, Satanas eum conventi, protervisque atque impits — — constitis ad impietatem deducere frustra conatus est.

<sup>5)</sup> Schöttern, horae, 2, 538, führt nach Fini slagellum Judacerum, 3, 35. eine Stelle aus Pesikta an: Alt Satan: Domine, permitte me tentare Messiam et ejus generationem. Cut inquit Deus: non haberes ullam adversus eum potestatem. Satan iterum ait: sine me, quia potestatem habeo. Respondit Deus: si in hoe diutius perseverabis, Satan, potius (te) de mundo perdam, quam aliquam animam generationis Messiae perdi permittam. Diese Stelle beweist wenigstens, dass eine vom Teufel gegen den Messias zu unternehmende Versuchung dem jüdischen Vorstellungskreise nicht fremd war. Liess der Urheber der angeführten Stelle dem Satan, wie es scheint, sein Gesuch abgeschlagen werden, so werden es Andere, da die Vorstellung einmal angeregt war, gewiss haben in Erfüllung gehen lassen.

<sup>6) 5.</sup> Mos. 8, 2(LXX) wird das Volk so angeredet: μνησθήση πεσαν την όδον, ην ηγαγέ σε Κύριος ὁ θεός σα τῶτο τεσσαρικος ον Ιτος ἐν τῆ ἐψήμφ, ὅπως κακώση σε καὶ πειράση σε, καὶ διαγνωσθῆ τὰ ἐν τῆ κυρδία σα, εὶ ψυλύξη τὰς ἐντολὰς αὐτῦ, ἢ ἔ.

der Einweibung zu seinem messiavischen Berufe gans besonders aufgelegt gefunden haben mag. Es wäre demnach wohl möglich, dass nach der Annahme einiger Theologen Dein Aufenthalt Jesu in der Wüste nach der Taufe — natürlich nur nicht gerade ein 40tägiger — zur geschichtlichen Grundlage unserer Erzählung gehörte; obwohl auch ohne diesen Anhaltspunkt nicht nur durch das eben Bemerkte die Wahl des Orts, sondern auch die des Zeitpunkts durch die Erwägung sich erklären würde, dass es am nächsten liegen muste, den Messias, als einen andern Hercules am Scheidewege, beim Eintritt in das reife Alter und in das messianische Amt eine solche Probe bestehen zu lassen.

Was aber sollte der Messias in der Wüste thun? Dafs auch der zweite Retter, wie Moses, der erste, als er in der Wüste auf dem Berge Sinai war (2. Mos. 34, 38. 5. Mos. 9, 9.), die heilige Aseese des Fastens über sich genommen haben werde, lag um so näher, als diess die angemessenste Einleitung zu der ersten, sich an den Hunger knüpfenden Versuchung geben konnte. Durch das Vorbild des Moses, zu welchem hier nuch das des Elias (1. Kön. 19, 8.) kam, war auch die Zeitdauer dieses Fastens in der Wüste bestimmt; denn auch sie hatten 40 Tage gefastet; wie denn die Vierzig auch sonst im hebräischen Alterthum als heilige Zahl eine Rolle spielt 3). Namentlich scheinen die 40 Tage der Versuchung Jesu, nach OLSHAUSEN's richtiger Beobachtung, im verkleinerten Massstabe dasselbe su sein, was die 40 Prüfungsjahre des israelitischen Volks in der Wüste, die ja selbst ein strafendes Nachbild der 40 Tage waren, welche die Kundschafter im Lande Kanaan sugebracht hatten (4. Mos. 14, 34.). Denn daß

<sup>7)</sup> Zieglen, in Gamen's n. theol. Journ., 5, S. 201; Theres, zur Biogr. J., §. 23.

<sup>8)</sup> s. WETELER, S. 270; DE WETTE, Kritik der mos. Geschichte, S. 245; Derselbe in Daus's und Caruzza's Studien, 3, S. 245; v. Bohlen, Genesis, S. LXIII f.

bei der Versuchung Jesu auf die Versuchungen, welche du Volk in der Wüste zu bestehen hatte, ganz besondere Rücksicht genommen ist, zeigt schon der Umstand, dass alle von Satan gegenüber von Jesu angezogenen Schriftstellen aus der recapitulirenden Schilderung des Zugs der Israëliten, 5. Mos. 6. u. 8., genommen sind. Auch der Apostel Paplas sählt 1. Kor. 10, 6 ff. eine Reihe von Zügen aus dem Benehmen der Israëliten in der Wüste, sammt den von Gott dafür verhängten Strafgerichten, auf, und warnt die Christen vor einem ähnlichen Betragen; indem, wie er V. 6. und 11. sagt, jene Strafgerichte über die Alten als τέπτοι für die zu seiner Zeit, in den τέλη τῶν αἰώνων, Libenden, verhängt worden selen: welswegen, wer stehe, suschen möge, dass er nicht falle. Schwerlich war diess blos zufällige Privatmeinung des Apostels, sondern, wie überhaupt das Mosaische, so scheinen besonders diese harten Prüfungen des von Moses geführten Volkes als Vorbilder derjenigen angesehen worden au sein, welche in der durch den Messias herbeizuführenden Katastrophe seinen Anhängern, vor Allen aber ihrem Anführer, dem Messias selbst, bevorstünden, der hier in sofern als Antitypus des Volks erscheint, als er alle die Versuchungen, welchen dieses erlegen war, siegreich bestehen sollte.

So war also die erste Versuchung des Messias dadorch zum Voraus bestimmt, dass das Volk Israël in der Wüste hauptsächlich durch Hunger versucht worden war?); wie denn unter den verschiedenen Versuchungen, welche die Rabbinen von Abraham zu erzählen wissen, meistens auch der Hunger mitaufgezühlt wird 10). Dass der Satan die Aufforderung an Jesum, die Befriedigung seines Bedürfnisses, statt sie vertrauensvoll von Gott zu erwarten, auf

<sup>9) 5.</sup> Mos. 8, 3. (Fortsetzung des not. 6. Angeführten): καὶ ἐκάκουσό σε καὶ ἐλιμαγχόνησό σε λ. τ. λ.

<sup>10)</sup> s. Fabricius, Cod. pseudepigr. V. T. p. 398 ff.

eigenmächtige Weise herbeisuführen, gerade so ausdrückt, wie wir es bei den Evangelisten lesen, kann nicht Wunder nehmen, wenn man, nehen der steinigen Oertlichkeit der Wüste, bedenkt, wie gewöhnlich für den Ersatz eines gänelich mangelnden Gegenstandes die Formel war, ihn aus Steinen hervorzubringen (Matth. 8, 9, vgl. Luc. 19, 40.), und wie namentlich Stein und Brot einen auch sonst geläufigen Gegensatz bilden (Matth. 7, 9.). Was Jesus auf diese Zumuthung erwiedert, ist aus demselben Zusammenhange, welchem der ganze erste Versuchungsact nachgehildet seheint. Denn eben das gibt hier Jesus dem Satan sur Antwort, was nach 5. Mos. 8, 3. das Volk Israël durch die Versuchung des Hungers (die es aber zunächst nicht bestauden, sondern sich zum Murren hatte verleiten lassen), doch nachträglich hatte lernen müssen: nämlich, ότι εκ επ' άρτφ μόνφ ζήσεται ὁ άνθρωπος κ. τ. λ.

Doch an Einer Versuchung war es nicht genug. 'Von Abraham sählten die Rabbinen deren zehn; für eine dramatische Darstellung aber, wie wir sie in den Evangelien haben, war diess zu viel, und unter den niedrigeren Zahlen lag keine näher als die heilige Drei. Dreimal riss sich im Seelenkampf in Gethsemane Jesus von seinen Jängern los (Matth. 26.); dreimal verläugnete Petrus den Herrn (ebend.), und dreimal stellte nachher Jesus dessen Liebe zu ihm in Frage (Joh. 21.); auch in jener rabbinischen Stelle, welche den Abraham durch den Teufel persönlich versucht werden lässt, sind es drei Gänge, die er mit ihm macht: eine Darstellung, welche auch durch die Art, wie ihr zufolge zwischen beiden Theilen mit A. T.liehen Stellen hin- und hergesochten wird, der evangelischen verwandt ist <sup>21</sup>). Die zweite Versuchung (nach Matth.) war

<sup>11)</sup> Gemara Sanh. meldet das oben not. 3. Angeführte, wo dann das colloquium zwischen Abraham und Satan ferner so lautet:

<sup>1.</sup> Satunas: Annon tentare te (Doum) in tall re aegre fe-

nicht ebenso durch den Zusammenhang mit dem Vorhergegangenen bestimmt, wie die erste; sie tritt daher abgebrochen auf, und die Auswahl derselben kann zufällig und willkürlich erscheinen. In Bezug auf die Form derselben mag dieß der Fall sein; aber ihr Inhalt steht dadurch mit dem der vorhergehenden im genauen Zusammenhange, daß auch er aus dem Benehmen des jüdischen Volks in der Wöste genommen ist. Diesem war 5. Mos. 6, 16. die Ermahnung gegeben, Gott nicht mehr zu versuchen, wie sie ihn bei Massa versucht hätten; eine Ermahnung, welche 1. Kor. 10, 9. auch den Mitgliedern des neuen Bundes, doch mehr mit Anspielung auf 4. Mos. 21, 4 ff. und mit

Ich bin weit entfernt, zu behaupten, dass diese rabbinsche Darstellung das Vorbild unsrer Versuchungsgeschichte
gewesen sei; wenn man dagegen von der andern Seite ebensowenig beweisen kann, dass dergleichen Darstellungen sich
nur als Nachbilder der neutestamentlichen haben gestalten
können: so weist die voraussetzlich unabhängige Entstehung
so entsprechender Erzählungen bestimmt genug darauf hin,
wie leicht sie aus den gegebenen Prämissen sich von selbst
bilden konnton,

ras? Ecce erudiebas multos — labantem erigebant verba tua — quum nunc advenit ad te (Deus taliter te tentans) nome aegre ferres (Job 4, 2–5.)?

Cui resp. Abraham: ego in integritate mea ambulo (l. 26, 11.).

<sup>2</sup> Salanas: Annon timor tuns, spes tua (Job. 4, 6.)! Abraham: recordare quaeso, guis est tusons, qui perierit (V. 7.)!

<sup>3.</sup> Quare, quum videret Satanas, se nihil proficere, nee Abrahamum sibi obedire, dixit ad illum: et ad me verbum furtim ablatum est (V. 12.), audivi — pecus futurum esse pro holocausto (Gen. 22, 7.), non autem Isancum.

Cui resp. Abraham: Haec est poena mendacis, ut etiem cum vera loquitur, fides et non habeatur.

Besug auf Christum, gogebus wird. Auch zu dieser besonders schweren Sünde also, welcher das alte Volk Gottes orlegen war, musste der Messias gereizt werden, um durch seinen Sieg über diesen Reis die Uebertretung des Volkes gleichsam gut zu machen. Nru war aber bei dem Volke das als ἐκπειράζειν Κύριον bezeichnete Benehmen durch einen Wassermangel veranlasst, und das Gott Versuchen war ihr Murren. Diess schien der späteren Sage jenem Ausdrucke nicht völlig zu entsprechen; man sah sich nach etwas Angemessenerem um: und kaum konnte von diesem Gesichtspunkt aus passender gewählt werden, als wie wir es in unsrer Versuchungsgeschichte finden; denn nichts kann in eigentlicherem Sinne Gott versucht heißen, als wenn auf so tollkühne Weise, wie der Satan in seiner zweiten Aufforderung Jesu anmuthet, sein außerordentlicher Beistand in Anspruch genommen wird. Was die Veranlassung war, als Beispiel solcher Vermessenheit gerade das Herabstürzen vom Tempel namhaft zu machen, das ist dem Satan selbst in den Mund gelegt. Es fiel nämlich dem Urheber dieses Zuge der Sage als mögliche Verführung zu einer tollkühnen Handlung die Stelle Ps. 91, 11 f. éin, wo dem unter Jehova's Schutze Stehenden, als welchen er vorzugsweise den Messias dachte, verheißen ist, die Engel werden ihn auf den Händen tragen, damit er seinen Fuss an keinen Stein stosse. Da das αἴρειν ἐπὶ χειρών um das προςχόπτειν zu vermeiden, auf ein Herab. stürzen aus der Höhe zu deuten schien, so konute diess auf die Vorstellung führen, dass der von Gott beschützte Messias sich unversehrt von einer Höhe herabstürzen könne. Von welcher Höhe? darüber konnte bei dem Messias nicht wohl ein Zweifel sein. Dem Frommen, und somit auch ihm, dem Haupt aller Frommen, ist es ja nach Ps. 15, 1 f. 24, 3 f. eigenthümlich, auf Jehova's heiligen Berg geben und an seiner geweihten Stätte stehen zu dürfen: die Höhe des Tempels konnte daher nach jener vermessenen Schlassweise als diejenige angesehen werden, von welcher der Messias unverletzt sich hinablassen könne.

Die dritte Versuchung, welche Jesus besteht, die zur Teufelsanbetung, scheint unter den Versuchungen des alten Volks Gottes nicht vorzukommen. Als eine der gefährlichsten Verführungen, welchen die Israeliten in der Wäste unterlegen waren, kommt aber die zur Abgötterei vor, und auch der Apostel Paulus, 1. Kor. 10, 7., führt sie unter den Vorbildern für die Christen auf. Diese Versuchung wird nicht nur in einer oben angeführten Stelle 12) dem Teufel als unmittelbarem Urheber zugeschrieben; sondern es war in der späteren jüdischen Vorstellung Abgötterei geradezu zur Teufelsanbetung geworden (Baruch 4, 7. 1. Kor. 10, 20.). Wie sollte nun der Messias sur Anbetung des Teufels versucht werden? Hier reichten sich die Vorstellungen vom Messias als demjenigen, welcher als König des jüdischen Volks zugleich zum Herrn der übrigen bestimmt war, und vom Satan, als den durch den Messias zu besiegenden Beherrscher der Heidenwelt 13), die Hände. Die Weltherrechaft, welche der Messias nach der christianisirten Vorstellung der Zeit durch lange, sum Theil leidenvolle Mühe zu erringen hatte, bot ihm der Satan leichten Kaufes an, wenn er ihm den Zoll der Anbetung bringen wollte. Dieser Versuchung begegnet Jesus so, dass er die Maxime, Gott allein zu dienen, welche den Israëliten 5. Mos. 6, 13. mit Bezug anf ihren Fehltritt eingeschärft worden war, dem Satan entgegeshält, und ihm damit zugleich den Abschied gibt.

Was hierauf Matthäus und Markus als Schlus der Versuchungsgeschichte haben, das Engel zu Jesu getreten seien, und ihn nach dem langen Fasten und der Ar-

<sup>12)</sup> Anmerkung 1.

<sup>13)</sup> BERTHOLDT, Christolog. Judacorum Jesu actate, §. 36. not. 1. und 2; Faitzsche, Comm. in Matth. S. 169 f.

beit der Versuchungen mit Nahrungsmitteln erquiekt haben: ist theils durch den Engel vorgebildet, welcher nach 1. Kön. 19, 5. 6. dem Elias vor, wie nun dem Messias nach dem 40tägigen Fasten Speise gebracht hatte: theils wurde ja auch das Manna, welches den Hunger des Volks in der Wüste stillte, äotos applaar genanut (Ps. 78, 25. LXX. vergl. Weisheit 16, 20.) 14).

<sup>14)</sup> Vergl. mit der gegebenen Darstellung die im Ganzen übereinstimmenden Ausführungen von Schmidt, Faitzsche, Usterz an den § 50. not. 1 — 3. angeführten Orten, und von de Wette exeg. Handb., 1, 1, S. 41 ff.

## Drittes Kapitel.

# Local und Chronologie des öffentlichen Lebens Jesu.

### S. 56.

Differens zwischen den Synoptikern und Johannes über den gewöhnlichen Schauplatz der Thätigkeit Jesu.

Den Synoptikern zufolge hatte der zwar in dem judälschen Bethlehem geborene, aber in dem galiläischen Nazaret aufgewachsene Jesus Galiläa nur auf die kurse Zeit von seiner Taufe bis zur Gefangennehmung des Tatfors verlassen: begab sich aber nach dem letzteren Ereignils alsbald dahin zurück, und begann lehrend, heilend, Jünger berufend, seine Wirksamkeit in der Art, dass er ganz Galilaa durchreiste, zum Behuf eines Mittelpunkts seiner Thätigkeit aber seinen bisherigen Wohnort Nazaret mit Kapernaum, am nordwestlichen Ufer des galiläischen Sees, vertauschte (Matth. 4, 12-25. parall.). Von hier an haben swar Markus und Lukas im Unterschiede von Matthäus manches Eigenthümliche, und das mit ihm Gemeinsame zum Theil in anderer Ordnung; da sie jedoch in Bezug auf den geographischen Kreis, welchen sie Jesum beschreiben lassen, von Matthäus nicht abweichen: so kann die Darstellung dieses Letzteren hier unbedenklich sum Grunde gelegt werden. Ihm zufolge gehen nun galiläische und zum Theil bestimmt in Kapernaum vorgefallene Begebenheiten fort, bis 8, 18., wo Jesus über den galiläischen Sec sctzt, aber, kaum am östlichen Ufer gelandet, wieder nach Kapernaum surückkehrt (9, 1.). Hierauf eine Reihe durch kurse Uebergänge, wie rapayon exeliter (9, 9, 27.), τότε (V. 14.), ταῦτα αὐτε λαλέντος (V. 18.) u. dergi. verknüpfter Scenen, bei welchen an keine wesentliche Ortaveränderung, d. h. an keinen Wechsel der Provinz, dezgleichen der Verfasser sonst weit sorgfältiger anzuzeigen pflegt, gedacht werden kann; wie denn auch das: περιηγεν ο Ίησες τας πόλεις πάσας — δεδάσκων εν ταϊς συναγωγαῖς αὐτῶν, 9, 35., offenbar nur eine Wiederholung ist von dem: καὶ περιηγεν όλην την Γαλιλαίαν ὁ Ἰησες διδάσmar er rais ourarwyais auror 4, 23., also nur von einem Umherwandern in Galiläa zu verstehen. Bie Botschaft des Täufers (Kap. 11.) empfängt Jesus nach dem Sinne des Ersählere wahrecheinlich gleichfalls in Galiläa, da er ja im Zusammenhange mit derselben die Klage über die galiläischen Städte ausspricht; bei dem Vortrage der Parabein (Kap. 13.) ist er am Meere, ohne Zweifel am galiläischen, und weil von seiner olkla' die Rede ist (V. 1.), wahrscheinlich in der Nähe von Kapernaum. Nachdem er hierauf seine Vaterstadt Nazaret besucht hat (13, 53. ff.), fährt er (14, 13.) über den See, dem Lukas zufelge (9, 10.) nach der Gegend von Bethsaida (Julias); von wo er aber, nachdem er die Speisung vorgenommen, alsbald wieder an das westliche Ufer sich surückbegibt (14, 34.). Hierauf sieht sich Jesus in das nördlichste Ende des jüdischen Landes, an die phönicische Gränze hinauf (15, 21.); bald aber an den galiläischen See zurückgekehrt (V. 29.), begibt er sich zu Schiffe an das östliche Ufer, in die Gegend von Magdala (V. 39.); zieht sich aber von hier wiederum nördlich, in die Gegend von Casarea Philippi (16, 13.), in die Nähe des Libanon, unter dessen Vorbergen wohl auch der Verklärungsberg (17, 1.) zu suchen ist. Nachdem er sofort mit seinen Jüngern noch einige Zeit in Galiläa umhergewandert war (17, 22.), auch Kapernaum noch einmal besucht hatte (V. 24.), verlässt er Galilan (19, 1.),

um (der wahrscheinlichsten Erklärung zufolge) 1) durch Peräa nach Judäa zu reisen (eine Reise, welche er nach Luc. 9, 52. durch Samarien gemacht zu haben scheint); 20, 17. ist er auf der Reise nach Jerusalem; V. 29. kommt er durch Jericho; 21, 1. befindet er sich in der Nähe von Jerusalem, wo er V. 10. einzieht.

Den Synoptikern zufolge kommt also Jesus von seiner Rückkehr nach der Johannestaufe bis zu seiner letzten Reise nach Jerusalem über die Granzen von Nordpa-·lastina nicht hinaus, sondern zieht in den Landschaften westlich und östlich vom galiläischen See und vom oberen Jordan, in den Gebieten des Herodes Antipas und des Philippus, umher, obne jemals südlich Samaria, noch weniger Judaa, überhaupt nicht das unter unmittelbarer römischer Verwaltung stehende Gebiet zu berühren. Und innerhalb dieser Gränzen ist es näher wiederum das Land westlich vom Jordan und vom See Tiberias, also Galilsa, die Provinz des Antipas, in welche vorzugsweise die Wirksamkeit Jesu fällt, indem nur von drei kurzen Abstechern auf das östliche Ufer des Sees, und zwei, schwerlich längeren, an die nördlichen Gränzen des Landes, berichtet wird.

Gans anders wird der Schauplats der Wirksamkeit Jesu im vierten Evangelium angegeben. Auch hier swar geht er, als er von Johannes getauft ist, nach Galiläa su der Hochzeit zu Kana (2, 1.), und von dort nach Kapernaum (V. 12.); doch schon nach wenigen Tagen ruft ihn das nahe Paschafest nach Jerusalem (V. 13.). Von Jerusalem begibt er sich in die Landschaft Judäa (3, 22.), von wo er nach längerer Wirksamkeit (4, 1.) durch Samarien nach Galiläa surückkehrt (V. 43.). Nachdem von hier nur eine Wunderheilung berichtet ist, folgt sogleich wieder

<sup>1)</sup> Farrescur, p. 591.

eine neue Festreise nach Jerusalem (5, 1.), und aus dem dortigen Aufenthalt werden eine Heilung, Verfolgungen und längere Reden Jesu gemeldet; bis er (6, 1.) sich auf das östliche Uferland des Sees Tiberias, und von hier nach Kapernaum (V. 17. 59.) begibt: worauf er einige Zeit in Galilaa umherzog (7, 1.). Aber schon wieder reist er von da zum Laubhüttenfeste nach Jerusalem (V. 2. 10.). und aus seinem diessmaligen Aufenthalte daselbst werden uns besonders viele Reden von ihm und Schwankungen seiper Stellung mitgetheilt (7, 10 - 10, 21.), auch an denselben, ohne einer Wegreise aus Jerusalem und Judaa zu erwähnen, unmittelbar sein Auftreten bei dem Feste der Tempelweihe angeknüpft (10, 22.). Nach diesem zog sich Jesus wieder in die Gegend von Peräa, wo er zuerst mit Johannes gewesen war, zurück (10, 40), und hielt sich einige Zeit daselbst auf, bis ihn der Tod des Lazarus nach Bethanien bei Jerusalem rief (11, 1. ff.); von wo er sich. nach Ephraim, in der Nähe der jüdischen Wüste, zurücksog (V. 54.), bis des Paschafest sich nahte, welches Jesus sofort, als sein letztes, besuchte (12, 1. ff).

Nach Johannes war also Jesus vor seiner letzten Festreise schon bei vier Festen in Jerusalem, und außerdem Einmal in Bethanien gewesen, hatte ferner längere Zeit in der Landschaft Judäa, und auf der Durchreise auch in Samaria, gewirkt.

Warum haben nun, muss man fragen, die Synoptiker diese öftere Anwesenheit Jesu in Jerusalem und Judäa verschwiegen? warum die Sache so dargestellt, als wäre Jesus vor seiner letsten, verhängnisvollen Reise nach Jerusalem nicht über Galiläa und Peräa hinausgekommen? Lange Zeit freilich hat man in der Kirche diese Abweichung der synoptischen Darstellung übersehen, und neuerlich dieselbe sogar läugnen zu dürfen geglaubt. Allerdings, hat man gesagt, verlege Matthäus gleich Anfangs die Soeme nach Galiläa und Kapernaum, und erzähle fort, ohne, bis auf die letzte, einer Reise nach Judaa zu gedenken: allein daraus durfe man nicht schließen, Matthäus wisse nichts von einer früheren jadäischen Thätigkeit Jesu; denn da bei diesem Evangelisten das locale Interesee hinter dem Streben nach einer Sachordnung gänzlich surücktrete, so könne man nicht wissen, ob nicht Manches, was er in den früheren Theilen seiner Schrift ohne Ortsangabe erzähle, vielleicht ihm selber wohl bewusst, nur von ihm nicht erwähnt, bei den früheren judäischen Reisen und Aufenthalten vorgefallen sei 2). Allein dieses angebliche Zurücktreten des localen Interesses bei Matthäus ist, wie man neuestens gründlich nachgewiesen hat 5), nichts weiter als eine harmonistische Fiction. Wenn Matthäus so sorgfältig Kap. 4. den Anfang und Kap. 19. das Ende des vorwiegend galiläischen Aufenthalts Jesu angibt: so muss doch wohl das dazwischen Erzählte, wenn nicht besonders das Gegentheil bemerkt wird, als in Galilaa vorgefallen betrachtet werden; da er es alsbald bemerklich macht, wenn Jesus nur auf kurze Zeit über den galiläischen See hinüberfuhr, oder einen Zug nach der Nordgränze des Landes unternahm: so wird er doch nicht die bedeutenderen Reisen nach Judäa und die zum Theil längeren Aufenthalte daselbst mit Stillschweigen übergangen haben, wenn er etwas von denselben wußste oder wissen wolke. Nur soviel ist zuzugeben, dass die speciellsten Localitätsangaben, die Bezeichnungen der Orte und Ortegebiete, in welchen Jesus wirkte, bei Matthans nicht selten vernachlässigt sich finden; in dem Allgemeineren der Ortsbestimmungen hingegen, in der Angabe der palästinischen Landestheile und Provinzen, innerhalb deren Jesus wirksam war, will er so genau sein, als irgend ein Anderer.

<sup>2)</sup> OLSHAUSEN, bibl. Comm., 1, S. 189 f.

<sup>3)</sup> Schnechenburger, Beiträge, S. 38 f.; über den Ursprung u. s. f. S. 7 f.

Man wird sich daher bequemen müssen, in diesem Stücke eine Abweichung zwischen den Synoptikern und Johannes einzuräumen \*); wobei dann, wer die Evangelien harmonisiren zu müssen glaubt, zu verhüten suchen muß, dass die Differenz nicht sum Widerspruche werde; was nur dadurch geschehen kann, dass man versucht, jene Abweichung nicht aus einer verschiedenen Ansicht der Evangelisten von dem Aufenthalt Jesu, sondern, bei Voraussetzung der gleichen Ausicht, aus verschiedener Absicht zu erklären. Da nehmen nun die Einen an, dem Matthäus als Galiläer sei das Galiläische das Nächste gewesen, und desswegen habe er, obwohl auch der jerusalemischen Wirksamkeit Jesu kundig, doch nur auf die Darstellung von jenem sich beschränkt 3). Allein welcher Biograph, der, unerachtet er seinen Helden selbst in verschiedene Provinzen begleitet, und ihn in denselben hatte wirken gesehen. doch nur das von ibm erzählte, was er gerade in seiner, des Biographen, Heimath verrichtet hatte! Schwerlich ist eine solche provincielle Bornirtheit jemals vorgekommen. Daher haben Andere die Annahme vorgezogen, dass Matthäus, su Jerusalem schreibend, aus der ihm vollständig bekannten Masse der Reden und Thaten Jesu vornehmlich nur die galiläischen herausgehoben habe, weil das in dem' entfernteren Galiläa Geschehene zu Jerusalem weniger bekannt war, und also eher erzählt zu werden brauchte, als das, was, in und bei Jerusalem vorgegangen, allen daselbst Wohnenden noch in frischer Erinnerung stand ). Doch hiegegen ist bereits von Andern 7) bemerkt worden, wie unerwiesen die specielle Bestimmung des Matthäus-

<sup>4)</sup> DE WETTE, Einleitung in das N. T., §. 98 u. 106.

<sup>5)</sup> PAULUS, exeg. Handb., 1, a, S. 39.

<sup>6)</sup> Gurring, Beiträge zur Einleitung in das N. T., S. 35; Trowuch, Glaubwürdigkeit, S. 303.

<sup>7)</sup> Schneckensurgen, über den Ursprung u. s. w., S. 9.

evangeliums für judäische und jerusalemische Christen sei; dass aber, diese selbst vorausgesetzt, doch eine genaue Hinweisung auch auf das in der Heimath der Leser Geschehene keineswegs überflüssig hätte erscheinen können; und dass endlich (was auch gegen den vorletzten Erklärungsversuch gilt) die gleiche Beschränkung Jesu auf Galiläa bei Markus und Lukas sich hieraus nicht erklären .. lasse, da ja diese augenscheinlich nicht blofs für Judaa schrieben (noch auch, nach jener Erklärung, Galiläer waren), und zu Matthäus nicht in solchem Abhängigkeits-Verhältnis standen, dass sie nicht im Stande gewesen waren. über die von diesem gezogene Gränzedurch eigenthümliche Nachrichten hinauszugehen. Das Schönste aber ist, daß diese zwei Arten, den Widerspruch zwischen Johannes und den Synoptikern zu lösen, sich selbst gegenseitig durch Widerspruch auflösen. Denn wenn nach der einen Annahme Matthäus wegen der Nähe, nach der andern wegen der Entfernung von dem judäischen Schauplatze das auf diesem Vorgefallene soll verschwiegen haben: so zeigt die Erscheinung, dass man zur Erklärung eines und desselben Umstands gleich gut zwei entgegengesetzte Hypothesen machen kann, dass beide sich gleich schlecht dazu eignen.

Wenn hienach derjenige Versuch, die bezeichnete Differenz zu lösen, welcher bloß auf die örtlichen Verhältnisse der Verfasser Rücksicht nimmt, nicht ausreicht: so muß höher hinaufgestiegen, und auch Geist und Zweck der evangelischen Schriften in Rechnung genommen werden. Von diesem Standpunkt aus hat man den Satz aufgestellt: dasselbe, was den Unterschied im Gehalte zwischen dem johanneischen Evangelium und den synoptischen begründe, liege auch ihrer Abweichung in Hinsicht auf den Umfang zum Grunde; d. h. weil die jerusalemischen Reden Jesu, welche uns Johannes berichtet, um verstanden zu werden, eine höhere Entwickelung des Christes-

thums, als sie in der ersten apostolischen Zeit gegeben war, erfordert haben, so sei das frühere Jerusalemische aus der ursprünglichen Evangelientradition, als deren Organe die Synoptiker schrieben, ausgeschlossen geblieben, und erst von dem später schreibenden Johannes zu einer Zeit, in welcher jene Entwickelung schon zum Theil vor sich gegangen war, nachgeholt worden 8). Allein auch dieser Lösungsversuch reicht nicht aus. Denn wie sollte doch das Populäre und das Esoterische in den Vorträgen Jesu so eigen sich vertheilt haben, dass jenes durchaus nur nach Galiläa, dieses, mit alleiniger Ausnahme der harten Rede in der Synagoge zu Kapernaum, ausschließlich nach Jerusalem gefallen wäre? Man könnte sagen: in Jerusalem hatte er ein gebildeteres Publicum vor sich als in Galiläa, das ihn eher fassen konnte. Allein übler konnten ihn unmöglich die Galiläer missverstehen, als ihn nach Johannes Berichte die Judäer durchaus missverstanden; und da in Galilaa Jesus am ungestörtesten mit seinen Jüngern zusammen war, sollte man eben hier den Sitz seines tieferen Unterrichts vermuthen. Ueberdiess, da aus dem letzten jerusalemischen Aufenthalte Jesu die Synoptiker eine reiche Lese allgemein verständlicher Reden desselben zu geben wissen: so können die früheren nicht gans leer von dergleichen gewesen sein; es müßten denn die Unterhaltungen Jesu bei den früheren Festaufenthalten sich durchaus höber gehalten haben, als die während des letzten, wovon sich schlechterdings kein Grund denken lässt. Doch, auch angenommen, daß alle früheren judäischen und jerusalemischen Reden Jesu für die Zwecke der ersten apostolischen Ueberlieferung zu hoch gewesen wären:

<sup>8)</sup> Ksan, über den Ursprung des Evang. Matthäi, in der Tübinger Zeitschrift, 1834, 2tes Heft, S. 198 ff. Vergl. Hue, Einleit. in d. N. T., 2, S. 205 ff. (3te Ausg.).

so gab es ja auch Thaten von dort zu erzählen, wie die Heilung des 38jährigen Kranken, des Blindgeborenen, die Auferweckung des Lazarus: welche durch die Wichtigkeit, die sie von jeher für die Verkündigung des Christenthums hatten, fast nöthigen mußten, der früheren judäischen Aufenthalte Jesu, in welche sie fielen, Erwähnung zu thun.

Auf keine Weise also lässt es sich erklären, wie die Synoptiker, wenn sie von früheren Reisen Jesu nach Jerusalem wussten, dieselben nicht erwähnt haben sollten, und man muß sagen: hat Johannes Recht, so wissen die drei ersten Evangelisten von einem wesentlichen Theile der früheren Wirksamkeit Jesu nichts; haben aber diese Recht, so hat der Versasser des vierten Evangeliums, oder, wenn er einer Sage folgte, diese, einen großen Theil des von ihm ersählten Wirkens Jesu wenigstens in eine falsche Localität verlegt.

Nüher angesehen indess verhalten sich Johannes und die Synoptiker nicht bloß so, daß diese etwas nicht willten, was jener berichtet; sondern ihr Verhältnis ist der Art, daß sie von positiv entgegengesetzten Annahmen ausgehen. Wie nämlich die Synoptiker und besonders Matthaus, so oft Jesus, seit er sich einmal nach des Täufers Verhaftung dort ansässig gemacht hatte, Galiläa verläßt, selten versäumen, einen besondern Grand davon anzugeben; sei es, dass er dem Volksandrange durch eine Ueberfahrt über den See habe entgehen wollen (Matth. 8, 18.), oder vor den Nachstellungen des Herodes in die jenseitige Wüste sich zurückgezogen habe (14, 13.), oder dass er wegen des Anstolses, welchen die Schriftgelehrten an seinen Reden genommen, in die Gegend von Tyrus und Sidon entwichen sei (15, 21.): so finden wir umgekehrt bei Johannes gewöhnlich einen besonderen Grund dafür angegeben, das Jesus Judaa verlässt, und sich nach Galilaa zurückzieht. Will man auch nicht behaupten, dass gleich seine erste Reise dahin nach der Taufe nur durch die Ein-

ladung nach Kana motivirt erscheine: so ist dech davon, dass Jesus nach dem ersten Pascha, das er seit seinem öffentlichen Auftritt in Jerusalem zugebracht, wieder nach Galiläa geht, als Grund ausdrücklich die gefährliche Aufmerksamkeit angegeben, welche die wachsende Zahl seiner Anhänger bei den Pharisäern erregt hatte (4, 1. ff.); auch dass er sich nach dem zweiten von ihm besuchten Feste in die Gegend östlich vom See Tiberias surücksieht (6, 1.), muss wohl ebenso zu dem ¿Linter autor of ledaiot anorteival (5, 18.) in Bezug gesetzt werden, als gleich darauf für Jesu Wandel in Galiläa der Grund angegeben wird, daß ihm der Aufenthalt in Judaa wegen der Nachstellungen seiner Feinde lebensgefährlich gewesen (7, 1.). Zwischen dem folgenden Laubhütten- und dem Enkänienfeste (10, 22.) scheint es, wie wenn Jesus, weil diessmal keine, ungänstigen Umstände ihn zur Entfernung nöthigten, die dazwischenliegenden Monate in der Hauptstadt geblieben ware '); ohnehin stellen sich die Zöge nach Peräa (10, 40.) und Ephraim (11, 54.) als solche dar, zu welchen Jesus nur durch die Rücksicht auf die Verfolgungen seiner Feinde genöthigt gewesen.

Ganz dasselbe Verhältnis also, welches in Besug auf den ursprünglichen Wohnort der Eltern Jesu zwischen Matthäus und Lukas stattfand, haben wir hier in Betreff des eigentlichen Schauplatzes der Wirksamkeit Jesu zwischen den drei ersten Evangelisten und dem vierten. Wie nämlich dort Matthäus Bethlehem als den ursprünglichen Wohnsitz voraussetzte, Nazaret aber nur als den durch zufällige Umstände herbeigeführten; Lukas umgekehrt: so ruht hier die ganze Darstellung der Synoptiker auf der Ansicht, das Galiläa das eigenthümliche Gebiet der Thättigkeit Jesu vor seiner letzten Reise gewesen sei, welches

<sup>9)</sup> So TROLUCE, Comm. zum Evang. Joh., S. 207 (5te Aufl.).

er nur aus besondern Ursachen bisweilen auf kurze Zeit verlassen habe; die des Johannes aber umgekehrt auf der Voraussetzung, eigentlich hätte Jesus immer in Judäa und Jerusalem wirken mögen, wenn ihm nicht die Vorsicht bisweilen gerathen hätte, sich in die entlegeneren Provinzen zurückzuziehen <sup>10</sup>).

Kann von diesen entgegenstebenden Voraussetzungen nur Kine die richtige sein: so hat man, wie man früher unbewusst den Johannes in die Synoptiker hineinlas, se nun seit der Erkenntniss des Widerspruchs zwischen beiden Theilen immer nur zu Gunsten des vierten Evangelisten entschieden; die neueren Kritiker zählen es geradesu unter den Bedenklichkeiten gegen die Aechtheit des Matthäusevangeliums auf, dass es die Wirksamkeit Jesu fälschlich auf Galilaa einschränke 11), und so stark ist diese Gewohnheit, dass selbst der Verfasser der Probabilien jene Differenz nicht zum Nachtheil des vierten Evangeliums geltend gemacht hat. Soll diese Entscheidung gegründet sein, so mus sie auf sorgfältiger Erwägung der Frage ruhen, welche von beiden unvereinbaren Erzählungen durch außere Gründe mehr gestützt und nach inneren Gründen die wahrscheinlichere sei? Hier steht es nun mit den außeren Gründen, welche in den Zeugnissen für die Aechtheit der beiderseitigen Evangelien, und swar auf Seiten der Synoptiker namentlich des Matthäusevangeliums, bestehen, der Einleitung zufolge ziemlich gleich: d. h. sie entscheiden beiderseits nicht, sondern überlassen den inneren Gründen die Entscheidung. In Bezug auf diese aber kommen zwei fragen in Betracht; zunächst die: ist es wahrscheinlicher, dals, unerachtet Jesus wirklich schon vor seiner letsten

<sup>10)</sup> Vgl. Lücke, a. a. O. S. 546.

<sup>11)</sup> DE WETTE, Einleitung in das N. T., §. 98; CREDNER, Einl., 1, S. 96; Schneckenburger, über den Ursprung u. s. f., S. 7, Beiträge u. s. f., S. 38 f.

Reise öfters in Jerusalem und Judka gewesen war, dech in der Zeit und Gegend, wo die synoptischen Evangeliem entstanden, jede Kunde davon sich verloren; oder dass umgekehrt, ohne dass Jesus vor seiner letsten Reise jemals in öffentlicher Wirksamkeit nach Judka gekommen war, doch an dem Ort und bis zu der Zeit der Abfassung des vierten Evangeliums die Sage von mehreren solchen Reisen sich gebildet hatte?

Dass der erste Fall leicht möglich gewesen, diess suchen die genannten Kritiker auf folgende Weise darzuthun. Das erste Evangelium, sagen sie 12), und mehr oder weniger auch die zwei mittleren, enthalten die Tradition über das Leben Jesu, wie sie sich in Galiläa gebildet hatte; hier aber hatte sich vorwiegend nur die Kunde von dem, was von Jesu eben in dieser Provinz gethan und geredet worden war, erhalten; von dem Außergaliläischen hingegen war nur das Wichtigste, die Geburt, Einweihung und namentlich die letzte Reise Jesu, auf welcher sein Tod erfolgte, bekannt geworden; das Uebrige aber, so namentlich die früheren Festreisen, entweder unbekannt geblieben, oder frühzeitig wieder in Vergessenheit gerathen: so dafs, was etwa auch von einzelnen Notizen aus einem oder dem andern früheren Festaufenthalte Jesu verlautete. weil man nur von Einem solchen, dem letzten, wußte, in diesen verlegt wurde.

Allein ebenderselbe Johannes, auf welchen diese Theologen sonst Alles bauen, meldet ausdrücklich von den Galiläern (4, 45.), daß auch sie auf dem ersten Paschafeste, welches Jesus nach seiner Taufe besuchte (und also wohl auch auf den übrigen), gewesen seien, und zwar in Masse, wie es scheint, da ja in Folge dessen, daß die

<sup>12)</sup> Schnechenburger, Beiträge, S. 39 f. Vgl. Gabler's Abhandlung über die Wiederbelebung des Lazarus, in seinem Journal für auserlesene theol. Literatur, 3, 2.

Galiläer in Jerusalem seine Thaten gesehen hatten, Jesus eine günstige Aufnahme in Galiläa fand. Nimmt man nech dazu, dass die meisten Jünger Jesu, die ihn auf den friheren Festreisen begleiteten (s. z. B. Joh. 4, 22. 9, 2), Galiläer waren: so ist es undenkbar, dass nicht von Anfang an Nachrichten über die frühere Wirksamkeit Jose in Jerusalem nach Galiläa gekommen sein sollten. Rinnal dahin gekommen aber konnten-sie vielleicht mit der Zeit wieder erlöschen? Allerdings hat die Tradition eine verschwemmende, assimilirende Kraft: da die letzte Reise Jesu nach Jerusalem besonders merkwürdig war, so konnten die früheren allmählig mit dieser zusammenfließen. Aber einen anderen Trieb hat die Sage auch, und der ist ihr stärkster: nämlich zu verberrlichen. Nun könnte men freilich sagen: zur Verherrlichung der Provinz, in welcher die synoptische Ueberlieferung entstand, diente es, die frühere Wirksamkeit Jesu ganz in die Gränzen Guliläa's einsuschließen. Allein, nicht Galiläa wollte die syneptische Sage verherrlichen, über welches sich vielmehr sehr harte Urtheile in derselben finden sondern Jesum verherrlicht sie: und dieser steht um so g iser da, je weniger er sich von seher in dem galiläischen angulys terrae verkrochen, je öfter er sich auf dem glänzenden Schapplatze der Hauptstadt, besonders wenn diese von Zuschauern und Zubörern aus allen Gegenden so zahlreich wie um die Festzeiten besucht war, hatte sehen lassen. Wenn daher auch geschichtlich nur Eine jerusalemische Reise Jesu stattgefunden batte, so konnte doch die Sage versucht sein, nach und nach deren mehrere zu machen, indem sie für sich von dem Schlusse ausging: wie wird ein so großes Licht als Jesus war, so lange unter dem Scheffel gestanden, und nicht frühzeitig und oft sich auf den erhabenen Leuchter gestellt haben (Matth. 5, 15.), welchen ihm Jerusalem darbot? in Bezug auf die Gegner aber glaubte man Einwürfen, wie schon die ungläubigen adelaoi Inva Joh. 7, 3. 4. sie machten, daß, wer etwas Rechtes leisten zu können sich bewußt sei, sich nicht verstecke, sondern die Oeffentlichkeit suche, um sich Anerkennung zu verschaffen, nicht besser begegnen zu können, als durch die Wendung, daß Jesus allerdings auch früher schen jene Oeffentlichkeit gesucht, und sich Anerkennung in weiteren Kreisen erwerben habe; woraus sich dann leicht allmählig die Vorstellung bilden konnte, wie sie jetst im vierten Evangelium zum Grunde liegt, daß nicht Galiläa, sondern Judäa der eigentliche Aufenthalt Jesu gewesen sei.

Wenn sich auf diese Weise, die Sache vom Standpunkte möglicher Sagenbildung aus betrachtet, die Wage
auf die Seite der Synoptiker neigt: so fragt sich, ob das
Ergebnis dasselbe bleibt, wenn zu den Verhältnissen und
Absichten Jesu hinaufgestiegen, und von diesem Gesichtspunkt aus zweitens gefragt wird, ob es wahrscheinlicher
sei, dass Jesus während seines öffentlichen Lebens mehrmals oder nur Einmal in Judäa und Jerusalem gewesen sei?

Hier nun ist swar die Bedenklichkeit, dass mit den mehreren Festreisen auch ein Hauptmoment zur Erklärung der Bildung Jesu wegfiele, nicht schwer zu heben. Denn theils reicht, die Bildung Jesu zu erklären, auch die Aunahme von mehreren Festreisen nicht aus, und da auf die innere Begabung doch das Hauptgewicht gelegt werden muss, könnten wir immer nicht wissen, ob einem Geiste, wie der seinige war, nicht auch Galiläa genug Bildungsmittel derbot; theils würden ja, wenn wir den Syneptikern folgen, nur diejenigen Festreisen wegfallen, welche Jesus nach seinem öffentlichen Auftritte gemacht haben soll: so dass er früher, ohne noch eine Rolle zu spielen, öfters auf den Festen gegenwärtig gewesen sein künnte. Wollte man aber selbst das nicht begreiflich finden, wie Jesus nach seinem öffentlichen Auftritte sich so lange auf Galiläa habe beschränken mögen, statt auf den durch höhere Bildung und größere Frequenz weit geeigneteren Boden Judäa's und Jerusalems sich zu begeben: so ist es ja längst anerkannt, wie in dem von Priesterherrschaft und Pharisäerthum weniger abhängigen Galiläa mit seinen einfachen und kräftigen Naturen Jesus leichter Eingang finden, und daher Ursache haben konnte, erst nachdem er hier durch längere Wirksamkeit einen festen Grund gelegt, sich auch nach Jerusalem zu wenden, wo er, als im Mittelpunkte des priesterlichen und pharisäischen Regiments, auf stärkeren Widerstand rechnen mußte.

Bedenklicher wird die Sache, wenn man die Darstellung der Synoptiker im Verhältniss zum mosaischen Gesetz und zur jüdischen Sitte betrachtet. Bei der strengen Vorschrift des Gesetzes, dass jeder Israelität jährlich an den drei Hauptfesten vor Jehova erscheinen solle (2. Mos. 23, 14. ff), und bei Jesu Ehrfurcht vor den mossischen Einrichtungen (Matth. 5, 17. ff.), läst es sich nicht ohne Schwierigkeit denken, dass er während der ganzen Zeit seiner öffentlichen Wirksamkeit nur Eine Festreise sollte unternommen haben 13). Indess, das Matthäusevangelium, welches diese Darstellung gibt, wir mögen von Zeit und Ort seiner Abfassung urtheilen, wie wir wollen, ist jedenfalls in einem judenchristlichen Gebiet entstanden, wo man, was das Gesetz von einem frommen Israëliten forderte, gar wohl wufste, also auch ein Bewufstsein davon haben musste, in welchen Widerspruch gegen das Gesets man Jesum verwickelte, wenn man aus seiner mehrjährigen öffentlichen Wirksamkeit nur Einen Festbesuch meldete, oder (falls die Synoptiker nur ein einfähriges Wirken Jesu voraussetzen sollten, wovon unten) wenn man ihn außer dem Pascha die beiden andern Jahresfeste versäumen ließ: Fand also ein der füdischen Sitte noch 10 nahe stehender Kreis an der Annahme nichts Anstößiges, dass Jesus während seiner öffentlichen Wirksamkeit alle

<sup>13)</sup> Vgl. Hue, Einleit. in das N. T., 2, S. 210.

Feste bis auf Eines übergangen habe: so fragt es sich, ob diese Auctorität nicht auch uns das Bedenken in dieser Sache benehmen sollte? und wenigstens Ein in die Periode seines öffentlichen Lebens gefallenes Pascha hat er auch mach der johanneischen Darstellung nicht besucht (Joh. 6, 4.).

Der für die Synoptiker ungünstigste Punkt aber ist mun, dass es unerklärlich scheint, wie Jesus bei seinem letzten Aufenthalt in Jerusalem während der kurzen Dauer der Festtage sich mit der regierenden Partei der Hauptstadt so entschieden habe verfeinden können, daß sie seine Gefangennehmung und Hinrichtung veranstaltete, wenn man die Angabe des Johannes zurückweist, dass sich diese Feindschaft schon bei früherer öfteren Anwesenheit Jesu in Jerusalem angesponnen und allmählich ausgebildet habe 14). Wollte man sich hier darauf berufen, dass sich theils auch in galiläischen Synagogen ansälsige Schriftgelehrte und Pharisaer fanden (Matth. 9, 3. 12, 14.), theils solche, die in der Hauptstadt wohnten, die Provinzen su durchreisen pflegten (Matth. 15, 1.), dass also ein hierarchischer Verband vorhanden war, vermöge dessen man Jesu in Jerusalem längst den Tod geschworen haben konnte, ehe er einmal öffentlich wirkend dahingekommen war: so findet sich bei den Synoptikern selbst eine Stelle, wo sie, gegen ihre eigene Voraussetzung, Jesum auf eine öftere Anwesenheit in Jerusalem hinweisen lassen. Die Worte namlich: Ίερυσαλήμ, Ίερυσαλήμ, — ποσάκις ήθέλησα έπισυνάξαι τὰ τέχνα σε — καὶ εκ ηθελήσατε, haben bei Lukas, der sie Jesu in den Mund legt, ehe er während seiper öffentlichen Wirksamkeit Jerusalem auch nur gesehen hatte (13, 34), gar keinen Sinn, und auch nach der besseren Anordnung des Matthäus (23, 37.) ist nicht abzusehen, wie Jesus nach einem einzigen Aufenthalte von wenigen Tagen auf häufige Versuche, die Bewohner Jerusa-

<sup>14)</sup> Hue, a. a. O. S. 211 f.

die vornehmsten Jünger läst das Johanneische Evangelium nicht, wie die Synoptiker, aus Kapernaum, sondern theih aus Kana (21, 2.), theils aus Bethsaida sein (1, 45.). Der letstere Ort übrigens wird neben Chorazin auch von den Synoptikern als ein solcher erwähnt, an welchem Jesus vorzugsweise wirksam gewesen (Matth. 11, 21. Luc. 10, 13.).

Wie es gekommen sei, dass Jeeus gerade Kapernaum sum Mittelpunkte seines galiläischen Aufenthalts machte, davon gibt Markus gar keine Rechenschaft, sondern lässt ihn nach seiner Rückkehr nach Galiläa und der Berufung der Fischerpaare ohne Weiteres dahin kommen (1, 21.). Matthäus (4, 13 ff.) gibt als Grund an, dass eine A. T. liche Weissagung (Jes. 8, 23. 9, 1.) dadurch habe erfüllt werden müssen; ein dogmatischer Grund, der in historischer Beziehung nichts begründet. Lukas glaubt den Grund in etwas Anderem gefunden zu haben, das sieh weit eher hören lässt. Nach ihm nämlich nimmt Jesus nicht sogleich nach seiner Rückkehr von der Taufe in Kapernaun seinen Aufenthalt, sondern macht suerst in Nazaret einen Versuch, nach dessen Fehlschlagen er sich erst nach Kapennaum wendet. Mit größter Anschaulichkeit wird uns berichtet, wie Jesus am Sabbat in der Synagoge zu Nasaret aufgetreten sei, und eine Prophetenstelle auf eine Weise ausgelegt habe, welche allgemeine Bewunderung seines Vortrags, aber ebensobald auch hämische Rückblicke auf seine beschränkten Familienverhältnisse bervorrief. Jesus hierauf habe die Unzufriedenheit der Nazaretaner darüber, daß er nicht auch bei ihnen wie in Kapernaum Wunder thue, auf die Geringschätzung, die jeder Prophet eben in seiner Heimath am meisten zu erfahren habe, zurückgeführt, und ihnen in A. T.lichen Beispielen gedroht, dass die göttlichen Wohlthaten ihnen entzogen und Auswärtigen werden zugewendet werden. Hierüber ergrimmt, haben sie ihn an den Abhang des Bergs hinausgeführt, um ihn hinabsustürzen: er aber sei unverletzt durch ihre Reihen hindurchgegangen (4, 16 — 30.).

Von einem Besuche Jesu in Nazaret wissen auch die beiden andern Synoptiker; aber sie versetzen ihn in eine viel spätere Zeit: als Jesus schon längst in Galiläa gewirkt, und namentlich schou lange sich in Kapernaum ansälsig gemacht hatte (Matth. 13, 54 ff. Marc. 6, 1 ff.). Beide Vorgange pflegte man sonst 1) in das Verhältnis zu stelien, dass Jesus, unerachtet er das erste Mai so übel aufgenommen worden war, wie Lukas erzählt, doch später noch einmal habe einen Versuch machen wollen, ob nicht seine längere Abwesenheit und seither erworbener Ruhm das kleinstädtische Urtheil der Nazaretaner gebessert habe; was aber nicht der Fall gewesen sei. Allein die beiden Scenen sehen sich doch gar zu ähnlich, um sich leicht auseinanderhalten zu lassen. Beidemale macht das Lehren Jesu in der Synagege, welches Lukas nur näher beschreibt. denselben Eindruck: dass die Nazaretaner eine solche Weisheit an dem Sohne des Zimmermanns Joseph nicht begreifen können; beidemale lässt es Jesus an Wundern fehlen, wovon bei den zwei ersten Evangelisten mehr die Ursache, nämlich der Unglaube der Nazaretaner, bei dem dritten mehr die ungünstige Wirkung auf dieselben, hervorgehoben wird; beidemale endlich spricht Jesus die Erfahrung aus, dass der Prophet in der eigenen Heimath am wenigsten geschätzt werde; woran er bei Lukas noch weitere Reden knäpft, welche die Nazaretaner zum Versuch eines Gewaltstreichs reizen, dessen die beiden andern Referenten nicht gedenken. Entscheidender aber ist das Andere, daß keine von beiden Erzählungen die andre vor sich dulden will, sondern jede den Anspruch macht, den ersten Vorfall dieser Art zu betreffen; indem sich in beiden die erste Befremdung der Landsleute Jesu über seine

<sup>1)</sup> So noch Paulus, exeg. Handb., 1, b, S. 403.

plötzlich zu Tage gekommenen Geistesgaben ausspricht, die sie mit seinen sonstigen Verhältnissen nicht sogleich zu reimen wussten. Wäre nämlich nach der zunächt sich bietenden Annahme dem von Matthäus und Marku erzählten Auftritte der bei Lukas beschriebene verangegangen gewesen: so hätten die Nazaretaner nicht ma zweitenmale sich wundern können: πόθεν τέτφ ή σοφία ciun; da sie ja von dieser schon das erstemal Proben bekommen hatten; sollte aber umgekehrt die von Lukas erzählte Begebenheit die zweite sein: so konnten sie sich dann theils night wieder fiber die λόγες τῆς χάριτος sa dem νίος Ἰωσηφ verwundern, aus demselben Grunde, theils konnte Jesus nicht schlechtweg sagen: σήμερον πεπλήρωτα ή γραφή αθτη εν τοίς ωθοίν ύμων, ohne einen strafenden Rückblick auf die frühere Gelegenheit zu werfen, bei welcher sie sich bereits hatte erfüllen wollen, aber durch ihre Unempfänglichkeit daran verhindert worden war ).

Durch diese Erwägungen sind jetzt die Auslege großentheils zu der Einsicht gelangt, daß hier dieselte Geschichte nur verschieden gestellt und beschrieben sei?, und es fragt sich bloß noch, welcher Bericht den Vorzug verdiene? Was die Stellung betrifft, so scheint auf den ersten Anblick die des Lukas Alles für sich zu haben. für die Verlegung des Wohnsitzes gibt sie den erwänschten Grund; auch die Verwunderung der Nazaretaner scheint sich am besten begreifen zu lassen, wenn Jesus nur se eben erst öffentlich aufgetreten war: und so hat man noch neuestens dem Matthäus seine von Lukas abweichende fal-

<sup>2)</sup> Diess hat besonders Schleiermacher in's Licht gestellt, über den Lukas, S. 63; vgl. Sierfert, über den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums, S. 89; DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 34.

<sup>3)</sup> So Olshausen, Fritzsche 2. d. St.; Hase, Leben Jesu, §. 63; Sieffert, a. a. O.

sche Kinordnung dieser Erzählung zum bedeutenden Vorwurf gemacht 1). Allein Ein Zug findet sich in allen drei Erzählungen, der es erschwert, den Vorfall in so gang frühe Zeit zu setzen. Trat nämlich Jesus in dieser Weise zu Nazaret auf, ebe er Kapernaum zum Hauptschauplatze seiner Wirksamkeit gemacht hatte: so konnten die Nazaretaner nicht sagen, wie Jesus bei Lukas sie sagen lässt: οσα ηκέσαμεν γενόμενα έν τη Καπερναθμ, ποίπσον και ώδε έν τη πατρίδι σε, noch auch konnten sie sich nach Matthäus und Markus über die ouvaueig Jesu wundern ), welche, unerachtet der verwirrenden Verbindung mit der in Nasaret erprobten σοφία, doch, weil ja Jesus in Nazaret damals kein oder nur wenige Wunder that, nothwendig als anderswo verrichtet gedacht werden müssen. Wunderten sich also die Nazaretaner und sahen scheel über die Thaten Jesu in Kapernaum: so muste Jesus schon vorher sich daselbst aufgehalten haben, und kann nicht erst in Folge des damaligen Auftritts in Nazaret dorthin gezogen sein. Hieraus wird deutlich, dass diese Erzählung ursprünglich für eine spätere Stellung gemacht, und von Lukas nur durch Conjectur früher gestellt worden ist, welcher biebei redlich wenn wir wollen, oder nachlässig genug war, die nur bei der spätern Stellung denkbare Erwähnung kapernaitischer Thaten Jesu stehen zu lassen ). Neigt sich so in Betreff der Stellung der Begebenheit der Vortheil auf die Seite des Matthäus und Markus: so bleihen wir über den Grund, welcher Jesum bewog, seinen Sitz von Nazaret nach Kapernaum zu verlegen, im Dunkeln; wenn nicht theils der Umstand, dass einige seiner

<sup>4)</sup> SIRFFERT, a. a. O.

<sup>5)</sup> Was diese durape, gewesen sein mögen, kann erst unten in dem Kapitel über die Wunder Jesu klar werden.

<sup>6)</sup> Schleiermacher, a. a. O. S. 64.

vertrautesten Jünger dort zu Hause waren, theils der größere Verkehr des Orts etwas dazu beigetragen hat?

Was die beiderseitige Schilderung der Scene betrifft, so hat die Ausführlichkeit der von Lukas gelieferten gegenüber dem Summarischen derjemigen, welche die beiden andern Evangelisten geben, gewöhnlich das Urtheil zur Folge, dass jene die genauere und richtigere sei 5). Treten wir näher, so zeigt sich die größere Ausfährlichkeit der Erzählung des Lukas zuerst darin, dass er sich nicht begnügt, nur im Allgemeinen eines von Jesu in der Synsgoge gehaltenen Vortrags zu gedenken, sondern auch die A. T.liche Stelle angibt, über welche er gesprochen, und den Anfang der Anwendung, die er von derselben gemacht habe. Die Stelle ist aus Jes. 61, 1. 2., wo der Prophet die Rückkehr aus dem Exil ankändigt; nur die Worte: αποςείλαι τεθραυσμένες εν αφέσει sind aus Jes. 58, 6. eisgeschoben. Dieser Stelle gibt nun Jesus eine messianische Deutung, indem er sie durch seinen Auftritt für erfalk erklärt. Wie er gerade auf diesen Text gekommen, darüber hat man Verschiedenes gemuthmasst. Da man weis, daß bei den spätern Juden für die einzelnen Sabbate und Feste bestimmte Abschnitte aus der Thorah und den Propheten zum Vorlesen in den Synagogen bestimmt waren: so vermuthete man, für den damaligen Sabbat oder Festtag sei eben jener Abschnitt aus Jesaias festgesetzt gewesen. Und zwar, da die Perikope, aus welcher die Worte αποςείλαι κ.τ.λ. genommen sind, am großen Versöhnungfeste gelesen zu werden pflegte: so hat BENGEL zu einem Grundpfeiler seiner evangelischen Chronologie die Voransetzung gemacht, dass die vorliegende Begebenheit am Versöhnungstage vor sich gegangen sei 3). Allein, wenn Je-

<sup>7)</sup> Vergl. THEILE, zur Biographie Jesu, §. 21; NEARDER, L. J. Chr., S. 386.

<sup>8)</sup> SCHLEZERMACHER, S. 63 f.

<sup>9)</sup> Ordo temporum, S. 220 ff.

sus an diesem Feste die ordentliche Vorlesung bielt, so durfte er aus der für dasselbe bestimmten Perikope nicht bloss ein paar verlorene Worte einsließen lassen, und den größeren Theil der Lection ans einer ganz andern Stelle nehmen; überhaupt aber ist nicht erweislich, dass schon zu Jesu Zeit bestimmte Lesestücke auch aus den Propheten vorgeschrieben gewesen seien 10). War also Jesus nicht durch diese äußere Veranlassung auf die bezeichnete Stelle hingewiesen, so fragt sich: schlug er sie absichtlich oder unabsichtlich auf? Manche freilich lassen ihn so lange blättern, bis er die Stelle, welche er im Sinne hatte, findet 11): allein OLSHAUSEN hat wohl Recht, wenn er sagt, das αναπτύξας το βιβλίον εύρε τον τόπον deute nicht auf ein reflectirend absichtliches, sondern auf ein vom Geiste geleitetes Finden jener Stelle bin. Wenn nun zwar das zufällige Aufschlagen einer für die Situation passenden Stelle oft genug vorkommt; oder auch angenommen werden könnte, das absichtliche Suchen Jesu sei, um die Sache bedeutungsvoller zu machen, in der Erzählung weggeblieben; überdiels sehr glaublich ist, dass Jesus diese Stelle mit Bezug auf sich selber zu gebrauchen pflegte: so schwebte sie doch ebense den Evangelisten als in Jesu erfüllt vor; und wie Matthäus sie vielleicht in seiner eignen Person durch εα πληρωθή eingeführt, und gesagt hätte, Jesus habe nunmehr sein messianisches zn ovyug begonnen, auf dass die Weissagung Jes. 61. 1 ff. erfället wärde: so liesse sich denken, dass Lukas, der diese · Formel weniger liebt, oder die Tradition, aus welcher er schöpfte, jene Stelle Jesu selbst bei seinem ersten messianischen Auftritt in den Mund gelegt hätte; so dass es dahin gestellt bleiben muss, welcher von beiden Berichten der treuere ist.

<sup>10)</sup> Vgl. PAULUS, a. a. O. 1, b, S. 407.

<sup>11)</sup> Paulus, a. a. O., aber auch Lightmoot, horae, S. 765.

Das Leben Jesu 3te Aufl. I. Band.

Das Andere, worin der Vorzng der Schilderung des Lukas in Hinsicht der Ausführlichkeit bestehen soll, das anschauliche Gemälde der tumultuarischen Sehlusssoene, haben selbst diesenigen, welche im Ganzen seiner Erzählung den Vorzug geben, doch nicht ganz zurechtzulegen gewusst. Denn wenn auch die Ankändigung der Ausschließung Nazarets von Jesu heilsamer Wirksamkeit mit den A. T.lichen Parallelen erbitternd genug war, um die Nasarener zu einem Mordversuch an Jean reizen zu können 12): so ist doch sofort das διελθών δια μέσε αὐτῶν erropevero (V. 30.) ein Zug, der sich, wenigstens nach des Erzählers Absieht, nicht mit Hase durch den bloßen Herrscherblick Jesu erklären läfst; sondern auch hier behält OLSHAUSEN Recht, wenn er sagt, der Absicht des Schriftstellers nach solle ausgesprochen sein, Jesus sei desswegen ungekränkt mitten durch seine wäthenden Feinde hindurchgegangen, weil seine göttliche Kraft Sinn und Glieder derselben gebunden hielt, weil seine Stunde noch nicht gekommen war (Joh. 8, 20.), und weil Niemand sein Leben von ihm nehmen konnte, bis er selbst es hingab (Joh. 10, 18.). Nur um so weniger aber wird man auch in diesem Zuge das verherrlichende Bestreben der Sage verkennen, vermöge dessen sie Jesum als einen solchen darzustellen liebte, von welchem, wie von einem Lot (1. Mos. 19, 11.) und Elisa (2. Kön. 6, 18.) eine höhere Hand, oder besier seine eigene Macht als höheren Wesens, die Feinde abwehrte, wenn man auch nicht gerade, was schon Tertullian verwehrt 18), ein illudere per caliginem, wie in jenen beiden Fällen, annehmen will. Ob nun gleich auch hier, über Abzug des wunderhaften Anstrichs, der Mordversuch und

<sup>12)</sup> Gegen Hass, Leben Jesu, §. 62. und Schleiermachen, über den Lukas, S. 63. vgl. de Wette, exeg. Handb., 1, 2, S. 36; Neawden, L. J. Chr., S. 415.

<sup>13)</sup> adv. Marcion. 4, 8.

das Entkommen Jesu historisch sein könnte: so muß doch die Sicherheit schwinden, mit welcher man den Bericht des dritten Evangeliums dem der beiden ersten vorsiehen su därfen glaubte 13).

#### S. 58.

Abweichungen der Evangelisten in Bezug auf die Chronologie des Lebens Jesu. Dauer seiner öffentlichen Wirksamkeit.

Was die Zeitrechnung des öffentlichen Lebene Jesu betrifft, so muß die Frage nach der Dauer desselben im Ganzen von der andern nach der Vertheilung der einzel nen Begebenheiten innerhalb dieses Zeitraums unterschieden werden.

Wie lange die öffentliche Wirksamkeit Jesu gewährt habe, wird von keinem unserer Evangelisten ausdrücklich gesagt; doch, während uns die Synoptiker auch für einen Schlus auf jene Dauer nichts an die Hand geben, Anden wir bei Johannes einige Data, welche uns zu einem solhen Schlusse zu berechtigen scheinen. Bei den Synoptikern ist keine Andeutung, wie lange nach Jesu Taufe seine Gefangennehmung und Hinrichtung erfolgt sei: nitgends sind Monate und Jahre unterschieden, und wenn es ein und das andremal heißt: μεθ' ἡμέρας εξ oder δύο (Matth. 17, 1. 26, 2.), so können diese einzelnen festen Punkte in der allgemeinen Unbestimmtheit, in welcher sie schwimmen, durchaus keinen sichern Halt gewähren. Das vierte Evangelium dagegen gibt uns eben durch jene Festreisen Jesu, durch deren Mehrsahl es sich von den übrigen unterscheidet, zugleich chronologische Anhaltspunkte an die Hand; indem, so oft Jesus auf einem dieser jährigen Feste und namentlich auf dem Paschafest erschienen ist, so viele volle Jahre seiner Wirksamkeit, nach Abzug des ersten Festes, gerechnet werden dürfen. Wir haben

<sup>14)</sup> Vgl. DE WETTE, a. a. O

im vierten Evangelium nach der Taufe Jesu zuerst ein von ihm besuehtes Paschafest (2, 13), zwischen welchem und der Taufe nur kurze Zeit zu liegen scheint (vergl. 1, 29. 35. 44. 2, 1. 12.). Nun aber das nächste von Jesu besuchte Fest (5, 1.), welches nur unbestimmt als ξορτή τών Isdalwr bezeichnet ist, war von jeher die cruz der N. T.lichen Chronologen. Bedeutend ist es für die Bestimmung der Daner des öffentlichen Lebens Jesu nur, wenn es ein Pascha ist; denn in diesem Falle wäre hier das erste Jahr seiner Wirksamkeit zu Ende. Dass nun durch ή έρχης vão Isdalwo vorzugsweise das Paschafest bezeichnet werden könne, glauben wir gerne; allein die besten Codices haben in unsrer Stelle keinen Artikel, und ohne dieses kann joner Ausdruck nur unbestimmt irgend ein jüdische Fest bedeuten, das der Verfasser nicht namhaft machen will. An sich könnte es also gleich gut Pfingsten, Puris, Pascha, oder ein anderes sein 1); doch im Sinne des Reforenten ist wohl nicht an ein Paschafest zu denken, theils weil er dieses größte Fest schwerlich so unbezeichnet gelassen hätte, theils weil 6, 4. schon wieder ein Paschafest kommt, und so swischen 5, 47. und 6, 1. ein ganzes Jahr mit Stillschweigen übergangen sein mitste ?). Denn dass das ην δε έγγυς το πάσχα (6, 4.) sich rückwärts auf das eben verflossene Fest beziehe, ist doch eine zu gewaltsent Auskunft von Paulus, da, wie er selbst gesteht, dieselbe Phrase hei Johannes sonst immer das nahe bevorstehende Fest bedeutet (2, 13. 7, 2. 11, 55.), und auch ihrer Natur nach bedeuten muss, wofern nicht aus dem Zusammenhang das Gegentheil sich ergibt. Erst also Joh. 6, 4. haben wir das sweite Paschafest, von welchem übrigens nicht gemeldet wird, dass Jesus es besucht hätte. Nachdem nun noch

Zusammenstellungen der verschiedenen Ansichten geben Hass,
 L. J., §. 53; Lücke, Comm. z. Ev. Joh., 2, 8. 2 ff.

<sup>2)</sup> S. Lüche und de Werre, z. d. St.

des Festes der Laubhütten und der Tempelweihe gedacht ist, wird 11, 55. 12, 1. das letzte Pascha aufgeführt, welches Jesus besuchte. So hatten also wir, nach unserer Ansicht von Joh. 5, 1. und 6, 4., für die öffentliche Wirksamkeit Jesu zwei Jahre, nebst demjenigen Zeitabschnitt. welcher zwischen seiner Taufe und dem ersten von ihm besuchten Pascha liegt 5). Auf dieselbe Rechnung kommen diejenigen, welche, wie PAULUS, 5, 1. ein Pascha, aber 6, 4. nur eine Rückweisung auf dieses sehen; wogegen die alte, kirchenyäterliche Ansicht, welche in den angeführten beiden Stellen zwei verschiedene Paschafeste fand, drei volle Jahre herausbrachte. Indess durch jene Rechnung bekommen wir nur das minimum der Daner des öffentlichen Wirkens Jesu nach Johannes: da weder dieser irgendwo andeutet, dass er gerade alle Feste, welche in jenen Zeitraum fielen, und namentlich auch die von Jem nicht besuchten, namhaft machen wolle; noch wir, sofern wir nicht den Apostel Johannes als den Verfasser des vierten Evangeliums schon voraussetzen, eine Bürgschaft haben, dass er von allen gewuset habe.

Wenn man nun nicht selten sagt, dieser johanneisechen Rechnung gegenüber geben die Synoptiker Veraniassung, die öffentliche Wirksamkeit Jesu auf Ein Jahr zu beschränken '): so beruht diess nur auf der Voraussetzung, dass Jesus alle Paschafeste habe besuchen müssen; eine Annahme, welche durch die Darstellung des Johanmes selbst, nach welcher Jesus das Paschafest 6, 4. unbesucht gelassen, widerlegt wird. Denn hier ist nicht etwa eine von Jesus wirklich gemachte Reise vom Referenten verschwiegen, sondern von 6, 1. an, wo Jesus auf der Ostseite des Sees Tiberias ist, durch 6, 17. und 59., wo

<sup>3)</sup> Vgl. Hase, a. a. O.; Theile, z. Biogr. J., §. 20; Neander, L. J. Chr., S. 380. 430 ff.

<sup>4)</sup> z. B. Winer, b. Realw., 1, S. 666.

er nach Kapernaum geht, und 7, 1., wo er, um Judia zu vermeiden, in Galilaa wandelt, bis 7, 2, und 10., wo er zur Skenopegie nach Jerusalem reist, hängt die Darstellung des Evangelisten so genau zusammen, dass nirgends eine Paschareise eingeschoben werden kann. Au den Synoptikern für sich wissen wir gar nicht, wie lange Jesus öffentlich gewirkt hat, und er könnte nach ihnen ebensogut mehrere Jahre als bloss Eines thätig geween, nur aber im letzten erst zum Paschafest gereist sein. Freilich sprachen schon einige der ältesten Häretiker 1) und Kirchenväter 6) von einer bloß einjährigen Wirksankeit Jesu: allein, dass nicht das Fehlen der früheren Festreisen Jesu bei den Synoptikern, sondern etwas ganz Zusttiges die Quelle dieser Ansicht war, geben jene Väter selbst zu verstehen, indem sie sich für dieselbe auf die auch von Jesus Luc. 4. auf sich bezogene Prophetenstelle Jes 61, 1. f. herufen, wo von einem eraurde Kugle demos die Rede ist, welchen der Prophet, oder nach der evangeliechen Deutung der Messias, zu verkündigen gesendet zel Indem sie diesen Ausdruck im strengen, chronologischen Sinne verstanden, kamen sie auf ihre Annahme nur Eines Messiasjahrs; welche sie denn freilich mit den Synoptikern leichter vereinigen konnten, als mit Johannes, nich dessen Darstellung jene Rechnung bald genug in der Kirche berichtigt wurde.

In auffallendem Contraste mit diesem niedrigsten Ausehlage der Zeit von Jesu öffentlichem Leben steht die ebenfalls sehr alte Behauptung, das Jesus zwar im dreifsigsten Jahre getauft worden, aber bei seiner Kreuzigung

<sup>5)</sup> Iren. adv. haer. 1, 1, 5. 2, 35. 58. (ed. Grabe), von den Valentinianern. Clem. hom. 17, 19.

<sup>6)</sup> Clem. Alex. Stromat. 1, p. 174 Würzh. Ausg., 340 Sylburg; Orig. de principp. 4, 5, vgl. homil. in Luc. 32.

nicht mehr weit von den Funfzigen entfernt gewesen sei 1). Allein auch diese Annahme beruht nur auf Missyerstand. Die πρεσβύτεροι οί κατά την 'Ασίαν Ιωάννη τῷ τẽ Κυρίε μαθητή συμβεβλημότες, auf deren Zeugniss, παραδεδωκέναι ταύτα τον Ιωάννην, sich Ironaus beruft, hatten ihm nur so viel an die Hand gegeben, dass Christus, aetatem seniorem habens, gelehrt habe; dass diese aetas senior das Altor a quadragesimo et quinquagesimo anno sei, ist der eigene Schluss des Irenaus, darauf gegründet, dass, was Joh. 8, 57. die Juden Jesu entgegenhalten: πεντήχοντα έτη έπτω έχεις, καὶ Αβραάμ ἐωρακας; füglich nur einem solchen habe gesagt werden können, qui jam quadragința annos excessit, quinquagesimum autem annum nondum attigit. Allein gar wohl konnten die Juden auch zu einem etlich und Dreißigjährigen sagen, er sei viel au jung, um Abraham geschen zu haben, da er ja noch nicht einmel das funfzigste Jahr erreicht, d. h. nach jüdischer Vorstellung, das Mannesalter vollendet habe 1).

So wissen wir also aus unsern Evangelien nicht genau, wie lange Jesu öffentliches Wirken gedauert habe; sondern können nur so viel sagen, daß es, wenn wir dem vierten Evangelium folgen, nicht unter zwei Jahren und etwas darüber anzuschlagen wäre.

Diesem minimum gegenüber erhalten wir ein maximum für die Dauer des öffentlichen Lebens Jesu, wenn wir die Angabe des Lukas 3, 1 ff. und 23. so verstehen, dals die Taufe Jesu in das funfzehnte Jahr des Tiberius gefallen zei, und wenn wir, darauf fußend, das andere Datum dazu nehmen, dals Jesus noch unter der Procuratur des Pontius Pilatus hingerichtet worden ist <sup>9</sup>). Da nämlich Pilatus im Todesjahre des Tiberius von seinem Posten ab-

<sup>7)</sup> Iren. adv. haeres. 2, 22, 5 f. Vgl. die Bemerkung Cardara's, Einl., 1, S. 215.

<sup>8)</sup> Lieursoor und Tholuck z. d. St.

<sup>2)</sup> Auch von Tacitus bezeugt, Ann. 15, 44.

berufen wurde <sup>10</sup>); Tiberius aber nach jenem funfzehnten Jahr noch etwas über sieben Jahre regierte <sup>11</sup>): so wären sieben Jahre das *maximum* für die Wirksamkeit Jesu nach seiner Taufe <sup>12</sup>).

S. 59.

Die Versuche einer chronologischen Anordnung der einzelnen Begebenheiten des öffentlichen Lebens Jesu.

Um die einzelnen Begebenheiten, welche in den Zeitraum von der Taufe Jesu bis zur Leidensgeschichte fallen,

<sup>10)</sup> Joseph. Antiq. 18, 4, 2.

<sup>11)</sup> Sueton. Tiber. c. 73. Joseph. Antiq. 18, 6, 10.

<sup>12)</sup> Wenn Tholuck in Bezug auf das Obige behauptet, "es werde von mir die Entdeckung vorgetragen, dass nach Lukas sieben Lehrjahre (Jesu) herauskommen; ich stelle nämlich die Sache so dar, als ob Lukas wirklich Jesu Tod in das siebente Jahr sciner Wirksamkeit fallen liesse" (S. 205 f.): so ist diess eine elende Chicane. Setzt denn, wer in irgend einer Sache von einen maximum spricht, dieses Maass als das wirkliche und nicht vielmehr als das bloss mögliche? Und wo sage ich, dass Luks (und warum denn Lukas? von diesem ausschliesslich ist bloss in Bezug auf den von ihm allein bestimmten Anfangspunkt der öffentlichen Wirksamkeit Jesu die Rede; ihr Ende wird von allen unter Pilatus gesetzt) - wo sage ich, dass die Evangelisten den Tod Jesu in das letzte Jahr des Pilatus fallen lassen? Nur so viel ist gesagt, und unwiderlegt: sofern weder aus Johannes bestimmt erhelle, dass das Lehramt Jesu nicht über 2-5 Jahre gedauert habe, noch irgend ein Evangclist angebe, im wievielten Jahre des Pilatus Jesus hingerichtet worden sei: so könnte diess, äussersten Falls, wohl auch erst im letzten Jahre geschehen sein. Und auf eine so flüchtig gelescne und so grob missverstandene Stelle seines Gegners hin scheut sich Tholuck nicht, von einem "böslichen Spiele", zu sprechen, auf welches derselbe es abgesehen zu haben scheine! - Auf ähnlich unverantwortliche Weise lässi Osianda (S. 151.) mich die Bestimmung des Matthäusevangeliums für palästinensische Christen läugnen: da ich S. 495 f. nur bezweifelt hatte, dass dasselbe speciell für judäische und jerusalemische Christen, und nicht ebenso für galiläischo, sollte bestimmt gewesen sein.

chronologisch gegeneinander zu stellen, ist vermöge des eigenthümlichen Verhältnisses der Synoptiker zum Johannes eine Betrachtung theils jedes dieser Theile für sich, theils beider in Beziehung auf einander erforderlich.

Was das Letztere betrifft, so müsten, wenn eine Ausgleichung möglich sein sollte, die johanneischen Festreisen die Fächer abgeben, in welche der von den Synoptikern gelieferte Stoff in der Art einzutragen wäre, daß jedesmal zwischen zwei jener Reisen und die jerusalemischen Ereignisse, welche sich an sie anschließen, eine Partie der galiläischen Begebenheiten fiele. Solite diese Linordnung mit einiger Sicherheit zu Stande gebracht werden können, so müsste zweierlei stattfinden: einmal von Seiten der drei ersten Evangelisten, dass sie, so oft bei dem vierten von einem Festanfenthalte die, Rede ist, eine Abreise Jesu aus Galiläa anzeigten; dann von Seiten des Johannes, dass er dieselben galiläischen Begebenheiten, welche die Synoptiker in Einem Zuge berichten, zwischen die verschiedenen Feste binein vertheilt erzählte oder andeutete. Allein jene Anzeigen von Seiten der Synoptiker finden sich nach dem Obigen gar nicht? Johannes aber trifft bekanntlich zwischen der Taufe Jesu und den letsten Ereignissen seines Lebens nur in zwei bis drei Erzählungen mit den übrigen Evangelisten zusammen. - Das επω ην βεβλημένος είς την συλακήν ο Ιωάννης (Joh. 3, 24), woraus man zu schließen pflegt, Matthäus, welcher (4, 12.) Jesum erst nach des Täufers Verbaftung nach Galiläa zurückkehren lässt, melde nicht die Rückkehr von der Taufe, sondern vom ersten Paschafeste 1), ist, da Matthäus unverkennbar den Anfang der Wirksamkeit Jesu nach Galiläa verlegt, folglich eine frühere Wirksamkeit auf dem Feste su Jerusalem nicht voraussetzt, weit entfernt, einen chronologischen Vereinigungspunkt der synoptischen Berichte mit

<sup>1)</sup> Vergl. Paulus, Leben Jesu, 1, a, S. 214f.

dem johanneischen an die Hand zu geben, vielmehr ein Beweis ihrer völligen Unvereinbarkeit. - Das nächste, aber von den Meisten besweifelte Zusammentreffen findet bei der Heilung des Sohns eines Bagilizog nach Joh. 4, 46 ff., oder des Knechts eines ἐκατόνταρχος Matth. 8, 5 ff. Luc. 7, 1 ff. statt, welche Johannes unmittelbar (V. 47.) nach der Zurückkunft Jesu von seinem längeren Aufenthalt in Judza und Samarien bei und nach dem ersten Paschafeste setzt. Nun müste also unmittelbar vor der entsprechenden Erzählung bei den Synoptikern eine Andeutung der ersten Festreise Jesu sich finden. Aber nicht einmal eine Spalte für die mögliche Kinfügung dieser Reise findet man, da den Synoptikern zufolge jene Heilung vor sich geht, nachdem Jesus eben die Bergrede gehalten, welche, namentlich nach Matthäus, mit dem übrigens auch Lukas zusammenstimmt, der Höbepunkt einer, so viel man sehen kann, ununterbrochenen, galiläischen Wirksamkeit Jesu ist. So lässt sich also an diesem Punkte der Chronologie der drei ersten Evangeliaten dureb die des vierten nicht aufhelfen, indem sich nirgends eine Fuge zeigt, an welcher die Darstellung des Letzteren in die der Ersteren eingreifen könnte. - Ein anderes entschiedneres Zusammentreffen des Johannes mit den Synoptikern findet sich in den aneinanderhängenden Erzählungen von der Speisung und dem Wandeln auf dem Meere, Joh. 6, 1-21. Matth. 14, 14-36. parallel., welche Johannes (6, 4.) in die Zeit unmittelbar vor dem zweiten, von Jesus nicht besuchten, Pascha verlegt. Aber hier sind vollends die Anfangs- und Endpunkte der Erzählung auf beiden Seiten so verschieden, dass man sagen muss: der eine oder der andere Theil hat sie in falsche Verbindung gestellt. Deun während Jesus nach Matthäus von Nazaret, in jedem Falle von Galilaa aus, auf das jenseitige Ufer sich zurückzieht, wo sofort die Speisung erfolgt: kommt er nach Johannes von Jerusalem und Judza her; und während er bei den beiden ersten Evangelisten nach der Speisung in eine Gegend, wo er minder bekannt war (es wird ja Matth. V. 34. Marc. V. 54. ausdrücklich herausgehoben, dass die Leute ihn erkannt haben), sich begibt: geht er nach Johannes gerade in die ihm vertrauteste Stadt, nach Kapernaum. Wenn wir so nicht wissen, ob nicht das genannte Ereigniss bei den Synoptikern oder bei Johannes zu früh oder zu spät-gesetzt ist: so können wir auch nicht ahsehen, wie viele von den synoptischen Erzählungen vor, und wie viele nach dem mit jener Speisung zusammentreffenden zweiten Pascha zu setzen sind. Damit sind nun aber die Berührungspunkte aus der Zeit vor der letzten Reise Jesu zu Ende, und wenn diese so wenig sicher sind, dass sie eine Vertheilung des synoptischen Stoffs auch nur durch die beiden Paschafeste vergebens versprechen: wie kann man hoffen, durch die Reisen Jesu auf die έρρτη τῶν Ἰεδαίων, auf die Skenopegie, und, wenn diess eine besondere Reise ist, anf die Enkänien, den ununterbrochenen Fluss der galiläischen Erzählungen in den drei ersten Evangelien ehronologisch abtheilen zu können? wie diess bis auf die neueste Zeit eine Reibe von Theologen mit einem Aufwande von Scharfeinn und Gelehrsamkeit versucht hat, der eines fruchtbareren Stoffes würdig gewesen wäre<sup>2</sup>). Mit Recht haben daher unbefangene Forscher sich dahin entschieden, da die Erzählung der drei ersten Evangelien zu wenig darbiete, was bei einer solchen Einordnung einigermaßen sicher leiten könnte: so babe keine der bisherigen Evangelienharmonien einen Anspruch, für mehr als ein Gewebe historischer Conjectureń gehalten zu werden 3).

<sup>2)</sup> s. besonders die Leistungen von Paulus in den chronologischen Excursen seines Commentars und exegetischen Handbuchs; von Hue in der Einleit. z. N. T., 2, S. 2, 233 ff., und Anderen, welche Winza nachweist, im bibl. Realwörterb., 2, S. 667.

<sup>3)</sup> Winga, a. a. O.; Lücses, Comm. z. Joh., 1, S. 526; vgl. Kar-

Was nun die chronologische Würdigung der Synoptiker abgesehen von Johannes betrifft, so weichen sie is der Anordnung der Begebenheiten so oft von einander ab, und so wenig behält Einer die Wahrscheinlichkeit durchaus auf seiner Seite, dass auf jeden von ihnen eine Zahl chronologischer Verstöße kommt, welche seine Verläßlichkeit in diesem Stücke untergraben muss. Ueberdieß, wenn man ihre ganze Darstellungsweise ansieht, so ist an der Behauptung, sie haben bei Abfassung ihrer Bücher an keine bestimmte Zeitordnung gedacht 1), wenigstens so viel wahr, daß ihre Erzählungen über den Zeitraum von der Taufe Jeen bis sur Leidensgeschichte allerdings einem Aggregate von Anekdoten 5) ähnlich sehen, welches meistens nur nach Rücksichten der Analogie und Ideenassociation gemacht ist; wobei man jedoch wohl unterscheiden maß, daß swar wir dem Inhalte des Ersählten zufolge diess einsehen, und aus den unbestimmten und eintönigen Verbindungsformeln, welche sie gebrauchen, schließen können, daß ihnen die Einsicht in das gevauere chronologische Verhältniss des von ihnen Erzählten abgegangen sei: dabei aber aus dem, wenn auch noch so unbestimmten,

sen, biblische Theologie, 1, S. 254. Anm.; die Abhandlung tiber die verschiedenen Rücksichten u. s. w., in Bertholdf's krit. Journal, 5, S. 239. Auch Olshausen, bibl. Comm., 1, S. 25 f., stimmt überein.

<sup>4)</sup> OLSRAUSEN, bibl. Comm., 1, S. 22ff.

<sup>5)</sup> Unerachtet des vielfachen Anstosses, den man an dieser von Lussine entlehnten Bezeichnung für Bestandtheile der evangelischen Erzählungen genommen, muss ich sie doch beibehalten, bis man mir eine angemessenere zeigt für einzelne Geschichten, die, jede ihre eigenthümliche Pointe in sich tragend, von Mund zu Mundo gehen. Nur diese Form und Art der Fortpflanzung ist durch jenen Ausdruck bestimmt; der Inhalt kann ebensowohl der höchste als der niedrigste sein.

doch immerhin chronologischen Charakter der meisten- jener Uebergangsformeln (wie καταβάντι ἀπὸ τε ὄρες, παράγων ἐκείθεν, ταῦτα αὐτε λαλέντος, ἐν αὐτῆ τῆ ἡμέρα, τότε, καὶ ἰδὲ u. s. f.) abnehmen müssen, daſs die Verfasser sich geschmeichelt haben, eine chronologische Erzählung su geben ).

Johannes freilich unterliegt in Bezug auf die Chronologie seiner größtentheils eigenthümlichen Erzählungen
weder einer solchen Controle anderer Berichte, wie die
Synoptiker untereinander, noch auch fehlt es an Zusammenhang und Fortschritt in seiner Darstellung; wir können daher seine Anordnung nur so beurtheilen, daß wir
fragen: ist der Entwicklungsgang und Fortschritt der Sache und des Planes Jesu, wie ihn das vierte Evangelium
gibt, ein in sich und bei Vergleichung brauchbarer Data
aus den übrigen Evangelien glaubwürdiger? worauf die
Antwort erst in der folgenden Untersuchung sich ergeben kann.

<sup>6)</sup> Schneckenburger's Beiträge, S. 25 ff.; DE Warys, exeg. Handb., 1, 1, S. 2: ,, Es scheint, dass die Sachverbindung zuweilen entweder gleich in der ersten, oder in der zweiten Hand in die anschauliche nach Zeit- und Orts-Einheit umgeschlagen ist. "

# Viertes Kapitel.

## Jesus als Messias\*).

### ·\$. 60.

### Jesus & vide të ar 9 points.

Indem wir von dem Verhältnis handeln, in welches sich Jesus zur messianischen Idee gesetzt hat, können wir dasjenige, was er in dieser Beziehung von seiner Person aussagte, von demjenigen unterscheiden, was er über das von ihm unternommene Werk geäusert hat.

Der gewöhnlichste Ausdruck, durch welchen Jesus den Evangelien zufolge seine eigene Person bezeichnet, ist der Ausdruck ο νίος τε ανθρώπει Das zunächst entsprechende hebräische בן־אָרָם ist im A. T. eine ganz allgemeine Beseichnung des Menschen überhaupt: und so könnte man es auch im Munde Jesu verstehen wollen. ginge in einigen Stellen an; z. B. wenn Jesus Matth. 12, 8. sagt: χύριος γάρ έςι τε σαββάτε ο υίος τε άνθρώπε, 🕫 könnte man diess an und für sich schicklich mit Grotius ganz allgemein so fassen, dass der Mensch Herr über den Sabbat sei; besonders wenn man den Markus vergleicht, bei welchem (2, 27.) der Satz vorherging: τὸ σάββατον δια τον άνθρωπον έγένετο, εχ ο άνθρωπος δια το σάββατον. Allein die meisten übrigen Stellen lauten auf einen bestimmten Menschen. So, wenn Jesus Matth. S, 20. den su seiner Nachfolge sich anbietenden γραμματεύς, um ihm die

<sup>\*)</sup> Was sich speciell auf die Idee des leidenden, sterbenden und wiederkommenden Messias bezieht, bleibt hier ausgeschlossen und der Leidensgeschichte vorbehalten.

Beschwerlichkeiten zu bedenken zu geben, welche mit derselben verbunden seien, darauf aufwerksam macht, daß ο νίος τε ανθρώπε εκ έγει, πε την κεφαλήν κλίνη: so muls er hier einen bestimmten Menschen gemeint haben, und swar denjenigen, zu dessen Begleitung der Schriftgelehrte sich erbot: d. h. sich selbst. Wie diess in dem Ausdrucke liegen könne, hat man so erklärt, daß Jesus, nach der morgenländischen Art, das Ich zu vermeiden, sich in der dritten Person, als diesen Menschen hier, bezeichne 1). Allein sich selbst in der dritten Person bezeichnen kann man doch, sofern man verstanden sein will, nur so, dass entweder die Bezeichnung eine bestimmte ist, und auf keinon der Anwesenden außer dem Redenden passt: wie wenn der Vater, der König, von sich in dieser Weise spricht; oder, wenn die Bezeichnung an sich unbestimmt ist, so muss ihr durch ein demonstratives Pronomen nachgebolfen werden: wie namentlich, wenn einer unter der allerallgemeinsten Personalbezeichnung: Mensch, von sich selber reden will, ein solches unerlässlich ist. So viel etwa mag noch zugegeben werden, dass ein und das andere Mal statt eines hinweisenden Wortes auch eine hinzeigende Gebärde genügen kann; daß aber Jesus so unendlich oft, als er jones Ausdrucks sich bediente, es jedesmal auf das Deuten sollte haben ankommen lassen, und dass namentlich die Erzähler, in deren Berichten die Anschauung des Deutens wegfiel, der Unbestimmtheit des Ausdrucks nicht durch einen demonstrativen Beisatz abgeholfen haben sollten, ist undenkbar. Fanden diels beide Theile überstüssig, so muss die nähere Bestimmung in dem Ausdrucke selbst schon gelegen haben. Hier sind nun Rinige der Meinung, Jesus wolle sich durch denselben als den Menschen im edelsten Sinne des Wortes, als den

<sup>1)</sup> Paulus, exeg. Handb. 1, b. S. 465; Fritzsche, in Matth. p. 320.

idealen Menschen, beseichnen 2); allein von einer solchen Bedeutung des Ausdrucks zur Zeit Jesu fehlt übrigens jede Spar 3), und weit eher ließe sich die umgekehrte, eines niedrigen, verachteten Menschen, darin nachweisen: welche daher Manche auch für die Mehrzahl der Stellen, in welchen Jesus sich so nennt, vorausgesetzt haben '). Abgesehen davon, dass auch hier ein hinzugesetztes Demonstrativum vermisst wird, würde diese Bedeutung swar für manche Stellen, wie Matth. 8, 20. Joh. 1, 52., sich eignen: in Stellen dagegen, wie Joh., 3, 13., wo das αναβεβηχέναι είς τον Βρανον, 5, 27., wo die κρίσις als Vorrecht des viòς τε ανθρώπε dargestellt ist, wird vielmehr ein Wesen von hoher Würde vorausgesetzt; so wie Matth. 10, 23. die den ausgesendeten Jüngern gegebene Versiche rung, ehe sie in sämmtlichen israëlitischen Städten herumgereist sein wärden, werde des Menschen Sohn konmen, nur dann Gewicht hatte, wenn durch diesen Audruck eine bedeutende Person bezeichnet war. Welche Würde und Bedeutung aber sene Worte anzeigten, dar aber gibt die Vergleichung von Matth. 16, 28. Aufschluß, wo gleichfalls von einem ἔρχεσθαι des Menschensohns, aber mit dem Beisatz: εν τη βασιλεία αυτε, die Rede in; ein Beisatz, der nur das messianische Reich, also der υίος τε ανθρώπε nur den Messias, bedeuten kann.

Inwiefern nun aber ein so unbestimmt klingender Ausdruck gerade den Messias bezeichnen könne, ist aus Matth. 26, 64. parall. zu ersehen. Hier ist von einem Kommen des Menschensohns ἐπὶ τῶν νεφελῶν τε ἐρατε die Rede; mit unverkennbarer Beziehung auf Dan. 7, 13 f., wo es, nachdem von dem Untergang der vier Thiere gehandelt war, heißt: ich sah in nächtlichen Gesichten,

<sup>2)</sup> So nach HERDER z. B. Röster, im Immanuel, S. 265.

<sup>3)</sup> Vgl. Lückz, Comm. zum Joh. 1, S. 397 f.

<sup>4)</sup> z. B. GROTIUS.

und siehe, mit den Wolken des Himmels kam wie eines. Menschen Sohn (בבר אַנַשׁ, ως υίος ανθρώπε, LXX.), und man brachte ihn vor den Alten der Tage, und ihm ward Herrlichkeit und Königreich gegeben, dass alle Völker ihm dienen, und seine Herrschaft ist eine ewige Herrschaft. Indem die vier Thiere V. 17 ff. auf die vier großen Reiche gedeutet werden, deren letztes das macedonische mit seinem Zweige, dem syrischen, ist, und indem nun nach deren Untergang das Reich auf ewige Zeiten dem Volke Gottes gegeben werden soll: so kann unter dem in den Wolken Kommenden nur entweder eine Personification des beiligen Volkes selbst 5), oder ein vom Himmel stammender Führer desselben, also ein messianisches Wesen, verstanden werden; und diese letztere Deutung ist die bei den Juden gewöhnliche , In dieser Würde freilich ist das beschriebene Subject hier nicht durch den Zug, dass es einem Menschen geglichen, vielmehr durch den andern, dass es in den Wolken des Himmels daher gekommen sei, bezeichnet: wogegen das בָּבֶר אָנָשׁ nur entweder diefs, daß der vom Himmel Kommende darum nicht in einer übermenschlichen Gestalt, etwa eines Engels, sondern in menschilcher, erscheinen werde; oder den Gegensatz der Humanität des zu erwartenden Reichs der Heiligen gegen die durch Thiergestalten versinnlichte Inhumanität der früheren Reiche ausdrücken zu können seheint 7. Daher haben swar die späteren Juden der Stelle einen wesentlicheren Zug zur Beseichnung des Messias entnommen, wenn sie ihm von seinem Kommen אַס־עַנגַי שַנאַץ den Na-

<sup>5)</sup> So unter den Juden Abenesra, s. Harvernick, Comm. zum Daniel S. 244.

<sup>6)</sup> Schöttgen, horae, 2, S. 63. 73; Harvernick, a. a. O. S. 243f.

<sup>7)</sup> s. die vornehmsten Ansichten hei HARVERNICK, a. z. O. S. 242 f.

men Anani beilegten 8): indessen ist auch das ganz in jüdischen Geschmacke, einen bloßen Nebenzug, wie hier die Vergleichung mit einem Menschensohn, zur stehenden Bezeichnung einer Person oder Sache zu machen 9). Moßte so der Ausdruck & viàs vã àv 900/m: an die auf den Mesaias bezogene Stelle des Daniel erinnern: so konnte Jesus denselben unmöglich so oft, und zwar in Verbindungen, welche auf den Messias denteten, gebrauchen, ohne diesen dadurch bezeichnen zu wollen.

So verstanden auch die Juden den Ausdruck; den wenn sie Joh. 12, 34., nachdem Jesus von der Erhöhung des Menschensohns gesprochen 10), die Einwendung machen, sie wissen aus dem Gesetz, dass der Messias in Ewigkeit bleibe; nun aber sage Jesus von dem Menschensohne aus, er müsse erhöht werden, d. h. den Kreusested sterben: wer denn nun dieser vior vir an General sei? — wenn die Juden so fragen: so setzen sie offenbar die Identität beider Begriffe voraus, woran sie nur dadurch einen Augenblick irre werden, dass Jesus dem Menschensohne etwas zuschrieb, was mit ihren Messiasvorstellungen stritt. So irrig es hienach ist, aus dieser Stelle den Schlus zu ziehen, der in Rede stehende Ausdruck sei den mit Jesu dort sich unterredenden Juden als Bezeichnung des Messias unverständlich gewesen 21): so mus es doch auffallen,

<sup>8)</sup> Schötten, horse, 2, S. 73.

<sup>9)</sup> Man denke nur an die Bezeichnung jener Davidischen Elegie
2. Sam. 1, 17 ff. durch pupp, und an die Benennung des Messias als pupp. Hätte Schleibamachen diese jüdische Bezeichnungsweise beachten mögen, so hätte er nicht die Beziehung des vior ra d. auf die Danielische Stelle einen sonderbaren Einfall nennen können (Glaubenst. 6.99. S. 99. Anm.).

<sup>10)</sup> Johannes hatte ihn zwar ungenau ἐγω sagen lassen; er setzt aber sefort selbst die Bezeichnung als ὁ νίος νῶ ἀνθερώπο voraus, wie 8, 28. Vgl. Τυοιυση, z. d. St.

<sup>11)</sup> Ammon, Fortbildung, 1, S. 236. Tholuck, Comm. z. Joh. S. 80. S. dagegen Neander, L. J. Chf., S. 129.

dals außer Jesu selbst und Stephanus, A.G. 7, 56 (Offenb. 1, 13. gehört nicht hieher), Niemand im N. T. dieses Ausdrucks als Benennung Jesu nach zeiner eigenthümlichen Würde sich bedient. Dazu kommt die Stelle Matth. 16. 13 ff., wo Jesus seine Jünger fragt: τίνα με λέγεσιν οἱ ἄνθρωποι είναι, τον νίον τε ανθρώπε; und nachdem er die verschiedenen Ansichten der Leute vernommen, hinzusetzt: vueic δὲ τίνα με λέγετε είναι; worauf Petrus die Ueberzengung ausspricht, dass er der Xoiços sei: auch aus dieser Stelle wird wahrscheinlich, dass die Bezeichnung sie Menschensohn wenigstens nicht die gewöhnliche für den Messias war; indem es sonderbar gefragt gewesen wäre: für wen haltet ihr mich, der ich der Messias bin? wohl aber ging es an, zu fragen: für wen sehet ihr mich an, der ich mich durch den eigenthümlichen Ausdruck: o vios të av-Pρώπε, zu bezeichnen pflege 12)?

Gegen diese Lieblingsbezeichnung seiner Person und Würde tritt in den Reden Jesu die eigentliche Benennung als Μεσσίας, Χριζὸς, sehr zurück. Der Samariterin gibt er sich als solchen zu erkennen (Joh. 4, 26.); das Bekenntniss des Petrus nimmt er wohlgefällig an (Matth. 16, 16 ff.); auf die Frage der Juden (Joh. 10, 24 f.) und später des Hohenpriesters, ob er der Christus sei, antwortet er bejahend (Matth. 26, 63 f.): aber in eigenen freien Reden liebt er diese Bezeichnung nicht (Job. 17, 3?). Ebenso läset er sich den gleichfalls für den Messias üblichen Titel: νίος Δαβίζ, zwar von Andern geben (Matth. 9, 27. und öfter): er selbst aber gedenkt desselben nur auf die bekannte skeptische Weise in der Streitsrage an die Pharisäer, Matth. 22, 41 ff. 18).

Fregt man, warum Jesus diese beiden Bezeichnungen vermied: so springt bei der letztern der Grund besonders

<sup>12)</sup> Vgl. DE WETTE, z. d. St.

<sup>13)</sup> Vgl. Ammon, a. a. O. S. 251.

leicht in die Augen. Denn an dem Namen: Sohn Davids, hingen alle politischen Erinnerungen und Erwartungen, welchen Jesus nicht sorgfältig genug aus dem Wege gehen konnte. Etwas Achnliches war es aber auch mit der Bezeichnung als Mesolus oder Xousos: auch sie war mit der gewöhnlichen politischen Messiasidee auf eine sehwer abtrennbare Weise verwachsen. Dagegen wird dem Menschensohne bei Daniel zwar auch die Weltherrschaft gegeben: doch ist der Begriff desselben von vorne herein höher gehalten, und schon das Ungewöhnliche der Bezeichnung machte sie zur Anknüpfung einer neuen Messiasvorstellung geeigneter.

Welche eigenthümliche Vorstellung es gewesen sei, die Jesus in diesen Ausdruck hineinlegte, ist nicht so leicht zu bestimmen. Dass er durch denselben habe bemerklich machen wollen, wie er, unerachtet seiner Göttlichkeit, dennoch wahrer Mensch sei 14): wäre nur dann wahrscheinlich, wenn entweder unter seinen Zeitgenossen eine Messiasvorstellung geherrscht hätte, welche über der Gottheit des Messias seine Menschheit zu vergessen in Gefahr war: wovon vielmehr das Gegentheil bekannt ist; oder wenn er der Hervorhebung seiner göttlichen Natur in seinen eigenen Reden durch die Anwendung jenes Ausdrucks auf sich ein Gegengewicht geben zu müssen glaubte: allein in einer solchen, sich gegenseitig einschränkenden, Wechselbeziehung erscheinen die Bezeichnungen: viòs zë ανθρώπε und νίος τε θεε, nirgends. Kann somit jener Ausdruck nicht denjenigen anzeigen, welcher, unerachtet seiner Göttlichkeit, dennoch Mensch ist: so geht doch das Umgekehrte an, in dem νίος τε ανθρώπε denjenigen zu sehen, welcher, unerachtet seiner menschlichen Gebrechlichkeit, dennoch göttlicher Natur, die in der Menschheit geoffenbarte Gottheit, ist 15). Diess kommt am Ende frei-

<sup>14)</sup> TROLUCH, a. a. O.; NEANDER, S. 134 f.

<sup>15)</sup> DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 87. Auch NEANDER streift an diesen Sinn.

lich auf dasselbe hinaus mit der oben abgewiesenen Auffassung des Ausdrucks als Beseichnung des idealen Menschen: nur dass nach unserer Erklärung dieser Sinn nicht der ursprüngliche, sondern lediglich ein an die aus der Stelle des Daniel geschöpfte Grundbedeutung angelehnter ist.

### S. 61.

# Jesus als o wog ra Bea.

Kin weiterer Ausdruck, welchen Jesus, aber ebenso eft auch Andere, zur Bezeichnung seiner Person gebrauchen, ist der Ausdruck:  $\acute{o}$   $v\acute{lo}_{S}$   $\tau \ddot{e}$   $\Im \epsilon \ddot{s}$ .

Denselben haben wir Luc. 1, 35. in der engsten, eigentlich physischen, Bedeutung gefunden, indem dort Jesus vermöge seiner unmittelbaren Erseugung durch den göttlichen Geist so geuannt worden war. In diesem Sinne wendet weder Jesus selbst, noch einer seiner Zeitgenossen den Ausdruck auf ihn an: sondern lediglich der dritte Evangelist legt eine solche Anwendung dem Engel in den Mund, der die Empfängnis Jesu verkündigt.

Umgekehrt im allerweitesten moralischen und metaphorischen Sinne findet sich der Ausdruck Matth. 5, 9. 45. Luc. 6, 35., wenn die Friedfertigen und diejenigen, welche in der Feindesliebe und Wohlthätigkeit Gott nachahmen, als Söhne Gottes bezeichnet werden.

Der Ausdruck kommt aber noch in einem dritten, gans eigenthümlichen, Sinne vor. Wenn (Matth. 4, 3.) der Teufel Jesum unter der Voraussetzung: εἰ νίὸς εἶ τῦ Θεῦ, zum Verwandeln der Steine auffordert; wenn Nathanaël zu Jesu sagt: σὰ εἶ ὁ νίὸς τῦ θεῦ, ὁ βασιλεὺς τῦ Ἰσραήλ (Joh. 1, 50.); wenn Retrus bekennt: σὰ εἶ ὁ Χριζὸς, ὁ νίὸς τῦ θεῦ τῦ ζῶντος (Matth. 16, 16. vgl. Joh. 6, 69.); wenn Martha ihren Glauben an Jesum so ausspricht: ἐγὰ νεπίζευχα, ὅτι σὰ εἶ ὁ Χριζὸς, ὁ νίὸς τῦ θεῦ (Joh. 11, 47.); wenn der Hohepriester Jesum beschwört, ihm zu sagen,

ob er sei ὁ Χριζὸς, ὁ νίος τὰ θεῦ (Matth. 26, 63.): w will weder der Teufel etwas Anderes sagen, als: wenn du der Messias bist; noch lässt in den übrigen Stellen die Verbindung des vide vê Jeë mit Xpizde und Basilede verkennen, dass es Bezeichnung des Messias ist. Wiefern diess 1), das kann schon aus demjenigen erhellen, was bereits gelegentlich bemerkt werden mußte: dass Hos. 11, 1. 2. Mos. 4, 22. das Volk Israel, und ebenso 2. Sam. 7, 14 Ps. 2, 7. (vgl. 89, 28) der König dieses Volkes, als Sohn und Erstgeborener Gottes bezeichnet ist. wurde der König (wie das Volk) der Israeliten nach der Stelle aus 2. Sam. in Beziehung auf das besondre und unmittelbare Erziehungs - und Liebesverhältniss genannt, in welches Jehova zu demselben treten wollte; wozu nach der Stelle aus dem zweiten Psalm noch der weitere Grund kommt, daß, wie menschliche Könige einen Sohn sus Mit- oder Unterregenten anzunehmen pflegen, so der iswlitische König von Jehova, dem höchsten Herrscher, mit der Verwaltung seiner Lieblingsproving beauftragt ist. Dass diese, ursprünglich auf jeden im Sinne der Theekratie regierenden israelitischen König anwendbare Bezeichnung mit der Entfaltung des Begriffs eines Messias vorzugsweise auf diesen, als den geliebtesten Sohn und gewaltigsten Statthalter Gottes auf Erden, bezogen werden musste, erhellt von selbst. Obgleich also Bezeichnung des Messias, so ist der Ausdruck darum doch nicht schlecht hin gleichbedeutend mit XQUSOS, so dass nicht seder von beiden Ausdrücken neben den gemeinsamen auch wieder eigenthumliche Merkmale enthielte. Sondern, wie das Volk, als es Jesum mit dem Zuruf: ώσαντα τῷ νἰῷ Δαβὶδ, empfing, dabei eben an den großen König und die Wiederherstellung seines Reiches durch den Messias dachte:

<sup>1)</sup> Vgl. über das Folgende die Ausführung von Paulus, in der Einleitung zum Leben Jesu, 1, a, S. 28 ff.

so lässt sich in den obigen Stellen, wo Jesus als vios  $\vartheta \varepsilon \tilde{s}$  angeredet wird, leicht entdecken, dass die Redenden dabei vorwiegend die Gott augekehrte Seite des Messiasbegriffs, seine Theilnahme an göttlicher Macht und Ehre, im Augehatten  $^2$ ).

Noch weiter nach dieser Seite hin hat Jesus selbst den Ausdruck umgebildet, und zwar liegt diese eigenthümliche Umbildung hier deutlicher vor, als bei der früher erwogenen Beseichnung: Menschensohn. Wie das natürliche und das rechtliche Verhältnifs zwischen Vater und Sohn in dem höheren, gemüthlichen, sich aufhebt: so war es diese Seite seiner Gottessohnschaft, das Leben und Sichversenken in den Angelegenheiten des Vaters, welche zuerst, schon in dem zwölfjährigen Jesus, aufging. Dieselbe Innigkeit der geistigen Gemeinschaft ist es, welche Jesus später in den Worten ausdrückt: πάντα μοι παρεδόθη υπό τε πατρός με και είδεις έπιγινώσκει τον υίον, εί μη ό πατήρ : είδε τον πατέρα τις επιγινώσχει, εί μη ό υίος, καὶ ῷ ἐὰν βέληται ὁ υίὸς ἀποκαλύψαι (Matth. 11, 27.). Ganz besonders aber herrscht diese Fassung des Begriffes νίος τε θεε im vierten Evangelium vor: wenn Jesus von sich sagt, er rede und thue nichts von ibm selber, sondera nur was er als Sohn vom Vater gelernt habe (5, 19. 12, 49. und sonst); welcher übrigens in ihm (17, 21.), und unerachtet seiner Erhabenheit über ihn (14, 28. vgl. Luc. 18, 18 f. parall.), doch auch wieder Eins mit ihm sei (Joh. 10, 30.).

Hatte auf diese Welse Jesus in seinen Reden die Bezeichnung: Gottessohn, aus ihrem jüdisch-theokratischen Sinne zu religiös-metaphysischer Bedeutung erhoben: se ist es kein Wunder, daß die Juden nicht bloß an der Anwendung, welche er von jenem hergebrachten, sondern ganz besonders auch an der, welche er von dem auf

Vgl. DE WETTE, exeg. Handb. 1, 1, S. 38; Ammon, a. a. O. S. 233.

diese Weise gesteigerten Begriff auf sich machte, Anstole nahmen; dass sie ihn der Anmassung nicht allein messisnischer, sondern mehr noch göttlicher Wärde, der Gefähr dung des monotheistischen Princips ihrer Religion, beschuldigten. Wie jene höheren Aussprüche Jesu, so bat auch diese Seite des Anstofses der Juden vorsugsweise das vierte Evangelium aufbehalten (5, 17 f. 10, 30 ff. 19,7.): doch auch in den synoptischen mag sich das εβλασσήμησε, welches der Hohepriester ausruft, als Jesus seine Frage: σὺ εἶ ὁ Χριζὸς, ὁ νίὸς τε θεε; bejaht, und auf sein Kommen in den Welken sur Rechten der Kraft hingewiesen hatte (Matth. 26, 63 ff. parall.) - auch hier mag sich der Anstols des Hohenpriesters auf Beides: die Anmalsung der messianischen nicht nur, sondern auch der göttlichen Würde, beziehen. Wenn Jesus Joh. 10, 34 ff. für die Befugnise, sich viòs τε θεε zu nennen, auf die Benennung Seol, welche im A. T. (Ps. 82, 6.) auch andern Menschen, wie Fürsten und Obrigkeiten, gegeben werde, sich beraft: so fallt es swar auf, wie Jesus zu diesem so ferne liegerden und precären Argumente greifen konnte; während ihm das schlagende so nahe lag: da im A. T. die theekratischen Könige, oder, nach der damals üblichen Destung der betreffenden Stellen, der Messias, als Sohn Jehova's beseichnet sei: so habe somit er, der sich ja V. 3. für den Messias erklärt hatte, vollkommenes Recht, diese Benennung für sich in Anspruch zu nehmen. Allein, dass dem vierten Evangelium der theokratische Sinn des fraglichen Ausdrucks nicht geläufig gewesen sei, and es dele wegen Jesum hier auf den vagen metaphorischen zuräckgehen lasse, darf man schon desswegen nicht sagen, weil Joh. 1, 50. in der Anrede des Nathanaël o vios ve see an ό βασιλεύς τε ໄσραήλ, mithin an den theokratischen Messiasbegriff, angeknüpft erscheint. Vielmehr scheint Jesus diesen Weg des Beweises desswegen einzuschlagen, un von seiner Befugniss, sich Sohn Gottes zu nennen, auch

solche zu überzeugen, welche seine Messianität in Abrede stellten, also durch Stellen, in denen der Messias so genannt wird, nicht zu überweisen waren, dass auch Jesus ein Recht habe, jene Bezeichnung auf sich anzuwenden 3).

#### S. 62.

Jesu Sendung und Vollmacht; seine Präexistens.

In Besug auf die Erklärungen Jesu über seine göttliche Sendung und Vollmacht stimmen die vier Evangelien überein. Nicht nur ist er, wie jeder Prophet, von Gott gesendet (Matth. 10, 40. Joh. 5, 23 f. 56 f. u. sonst), bandelt und redet im Auftrag und unter unmittelbarer Leitung Gottes (Joh. 5, 19 ff.); sondern er ist im ausschliefslichen Besitze der vollkommenen Gotteserkenntnis, die er allein den Menschen mittheilen kann (Matth. 11, 27. Joh. 3, 13.). Als dem Messias ist ibm von Gott alle Gewalt übergeben (Matth. 11, 27.), sunächst über das von ihm an stiftende and su regierende Reich und dessen Mitglieder (Job. 10, 29. 17, 6.), dann aber auch über alle Menschen überhaupt (Joh. 17, 2.), und selbst über die äußere Natur: somit über die ganze Welt (Matth. 28, 18.); sofern ohne eine durehgreifende Revolution in dieser das messianische Reich nicht begründet werden kann. Bei einstiger Eröffnung dieses Reiches hat Jesus als Messias die Vollmacht, die Todten au erwecken (Joh. 5, 26.), und das Gericht, die Scheidung derer, welche der Theilnahme am Gottesreiche würdig sind, von den Unwürdigen, vorzunehmen (Matth. 25, 31 ff. Joh. 5, 22. 29-); lauter Befugnisse, welche die jüdische Zeitvorstellung dem Messias zuschrieb 1).

Nicht ebenso einstimmig sind die Evangelisten in einem andern Punkte. Während nämlich nach den Syno-

Vgl. Kean, a. a. O., S. 89. Die Bemerkung Neamben's über diese Stelle, S. 133, ist nicht recht klar.

<sup>1)</sup> s. Bertholdt, Christol. Jud. 66. 8. 35. 42.

ptikern Jesus zwar für Gegenwart und Zukunft die höchste menschliche Würde und das erhabenste Verhältnis zur Gottheit sich zuschreibt; über den Anfang seines menschlichen Daseins aber nicht zurückgeht: so finden sich in vierten Evangelium mehrere Reden Jesu, welche die Behauptung einer Präexistenz desselben vor seiner menschlichen Erscheinung in sich schließen. Zwar, wenn in diesem Evangelium Jesus sich als den vom Himmel auf die Erde Herabgekommenen bezeichnet (Joh. 3, 13. 16, 28.): so lässt sich diess für sich genommen leicht als blos bildliche Beschreibung eines höheren, göttlichen Ursprungs fassen. Schon schwerer, doch möglicherweise vielleicht, könnte die Behauptung Jesu: πρὶν Αβραάμ γενέσθαι, ἐμί Elitt (Joh. 8, 58.) mit dem Socinianer CRELL von einem blos idealen Sein in der Vorherbestimmung Gottes; die Bitte an den Vater aber Joh. 17, 5., ihm die  $\delta \acute{o} \xi \alpha$  zu gewähren, welche er προ τε τον κόσμον είναι bei ihm gehabt habe, von Verleihung einer Jesu von jeher zugedachten Herrlichkeit verstanden werden. Hören wir nun aber noch Joh. 6, 62. Jesum von einem avasalveir des Menschensohns, δπε ήν το πρότερον, sprechen: so ist diels theils für sich, theils in Verbindung mit den übrigen Stellen eine zu bestimmte Bezeichnung eines früheren Seins, als dafs wir dabei bleiben könnten, dieses für ein bloß ider les zu halten ?).

Man hat nun schon vermuthet, diese Jesu in des Mund gelegten Aussprüche, oder wenigstens ihre Deutung auf eine reale Präexistens, rühren bloß von dem Verfasser des vierten Evangeliums her 2), mit dessen im Prologe dargelegten Ansichten sie allerdings ganz specifisch susammenstimmen; denn war der λόγος εν αρχή προς τον θεόν: so konnte Jesus, in welchem er σὰρξ εγένετο, im realsten

<sup>2)</sup> Vgl. THOLUCK und DE WETTE, z. d. St.

<sup>3)</sup> Bretschneider, Probabilia, S. 59.

Sinne sich eine Präexistenz vor Abraham, eine Herrlichkeit bei'm Vater ver Grundlegung der Welt, zuschreiben.
Zu jener Ansicht sind wir aber nur in dem Falle berechtigt, wenn sich weder zeigen läßt, daß die Idee von einer Präexistenz des Messias zu Jesu Zeit unter den palästinensischen Juden vorhanden war, noch auch wahrscheinlich machen, daß Jesus unabhängig von Zeit- und Volksvorstellungen auf eine solche Ansicht von sich selbst gekommen sei.

Dass pun das Letztere stattgefunden, und Jesus aus eigener Erinnerung von seinem vormenschlichen und vorweltlichen Zustande gesprochen habe, diese Annahme hat an Pythagoras, Ennius, Apollonius von Tyana, gefährliche Analogien; deren angebliche Erinnerung an die vor dem jetzigen Dasein von ihnen durchlaufenen Persönlichkeiten ') jetzt allgemein entweder als spätere Fabel, oder als Schwärmerei jener Manner selbst, betrachtet wird. Indessen ist nicht zu übersehen, dass die Erinnerung Jesu nicht, wie bei jenen Männern, auf ein früheres irdisches, sondern himmlisches Dasein geht: und so können wir nicht wissen, ob einem Gemüthe von der religiösen Innigkeit Jesu die Gemeinschaft mit Gott, deren es sich bewußt war, sich nicht im Reflex der Phantasie als Erinnerung an ein früheres Sein bei Gott gestalten konnte. Lieber wenigstens möchte ich die Sache so fassen, als mich auf die göttliche Natur Christi im orthodoxen Sinne berufen, vermöge welcher ihm eine Erinnerung eingewohnt habe, die freilich bloßen Menschen nicht zukommen könne; eine Vorstellung, welche Jesum zu einem fremdartigen Wesen macht, dergleichen eines weder dem Philosophen und Historiker glaublich, noch dem Glaubigen, wenn er sich recht versteht, tröstlich sein kann 5).

<sup>4)</sup> Porphyr. vita Pythag. 26 f. Jamblich. 14, 63. Diog. Laurt: 8, 4 f. 14. Baur, Apollonius von Tyana, S. 64 f. 98 f. 185 f.

<sup>5)</sup> Vgl. Schleiermachen, Glaubensl. 2, S. 99.

Psychologisch aber scheint ein solches Bewusstzein un so leichter in Jesu sich haben bilden zu können, wenn geschichtlich ähnliche Vorstellungen vom Messias gegeben waren. Eine Grundlage zu dergleichen Zeitvorstellungen könnte man, was das A. T. betrifft, etwa in der angeführten Danielischen Beschreibung von dem in den Wolken des Himmels kommenden Menschensohne finden; indem ohne Zweifel schon der Verfasser, und jedenfalls mancher Leser, sich denselben als ein übermenschliches Wesen, das suvor gleich den Engeln bei Gott gewesen, vorgestellt hat. Dass aber jeder, der diese Stelle auf den Messias bezog, und namentlich Jesus, sofern er sich nach derselben den Menschensohn nannte, auch an eine Präszistenz gedacht habe, lässt sich nicht beweisen; denn sein Kommen in des Himmels Wolken dachte er sich doch, wenn wir von Johannes absehen, nicht so, als wäre e, wie ein von jeher im Himmel zu Hause gewesener, aus den Wolken auf die Erde berniedergekommen: sonden nach Matth. 26, 64. (vergl. 24, 25.) so, dass er, der Erdgeborene, nach Vollendung seiner irdischen Laufbahn in den Himmel aufgenommen werden, und von da zur Eröffnung seines Reiches wiederkehren werde; wodurch also die Vorstellung des Kommens in den Wolken eine Wendung bekam, bei welcher sie nicht nothwendig eine Priexistenz in sich schloss. Sonst findet sich in den Proverbien, dem Sirach und dem Buche der Weisheit die Idee einer personificirten und endlich selbst hypostasirteu Weisheit Gottes; ebenso in den Psalmen und Propheten starke Personificationen des göttlichen Wortes 1); besonders wichtig aber ist, dass in Folge der Scheue des späteren Jadenthums vor Anthropomorphismus in der Vorstellung von göttlichen Wesen es gewöhnlich wurde, sein Sprechen

<sup>6)</sup> S. die Nachweisung und Auslegung der Stellen bei Lücze, Comm. zum Ev. Joh. 1, S. 211 ff.

Rrscheinen und unmittelbares Kinwirken dem Wort (א־מברא) oder der Wohnung (שכינראן) Jehova's suzuschreiben, wie sich diess schon in dem uralten Targum des Onkelos findet 7. Diese Vorstellungen, Anfangs bloße Umschreibungen des Namens Gottes, bekamen bald den schwankenden Werth einer eigenen Hypostase, eines von ihm verschiedenen und doch mit ihm einigen Wesens. Da die meisten Offenbarungen und Einwirkungen Gottes, als deren Organ dieses personificirte Gotteswort angesehen wurde, zu Gunsten des israelitischen Volkes geschehen waren: so war es natürlich, diejenige von Gott noch zu veranstaltende Erscheinung, von welcher das meiste Heil für Israel erwartet wurde, die Erscheinung des Messias, in besondre Beziehung mit dem Wort oder der Scheckina zu setzen; woraus sich einerseits die Vorstellung, dass mit dem Messias die Schechina erscheinen werde ), andrerseits das sich ergab, dass, was der Schechina zuzuschreiben war, auch vom Messias ausgesagt wurde; eine Darstellungsweise, welche nicht bloss bei den Rabbinen, sondern auch bei dem Apostel Paulus sich findet. Hiensch war der Messias schon in der Wüste der unsichtbare Begleiter und Wohlthäter des Volks Gottes (1. Kor. 10, 4. 9.) 9; er war bereits bei den ersten Eltern im Paradiese 10); schon bei der Weltschöpfung war er als Organ derselben thätig (Kol. 1, 16.); selbst vor derselben existirte er 11), und war

<sup>7)</sup> Bertholdt, Christologia Judaeor. §6. 23 - 25. Vgl. Lücke, a. a. O. S. 244, Anm.

<sup>8)</sup> Schöttern, 2, S. 6 f.

<sup>9)</sup> Targ. Jes. 16, 1: Iste (Messias) in deserto fuit rupes ecclesiae Zionis (bei Bertholdt, a. a. O. S. 145.).

<sup>10)</sup> Sohar chadasch f. 82, 4, bei Schöffen, 2, S. 440.

<sup>11)</sup> Nezach Israël c. 35 f. 48, 1. (bei Schmidt, Bibl. für Hritik u. Exegese, 1, S. 38): משרן משני חודון. Sohar Levit. f. 14, 56, (bei Schöttern, 2, S. 436): Septem (lumina condita sunt, antequam mundus conderetur), nimirum . . . . . et lumen

vor seiner Menschwerdung in Jesus in herrlichen Zestande bei Gott (Phil. 2, 6.).

Da auf diese Weise in der höheren jüdischen Theologie unmittelbar nach Jesu Zeit die Idee von einer Priexistenz des Messias gegeben war: so liegt die Vernathung nahe, dass dieselbe auch schon in der Zeit, in welcher Jesus sich bildete, vorhanden gewesen, und dass er somit, wenn er sich einmal als Messias faste, diesen, an die Eigenthümlichkeit seines religiösen Bewusstseins anklingenden, Zug der Messiasvorstellung auf sich habe übertragen können. Dabei ist es jedoch bemerkenswerth und bedenklich, dass nur der mit alexandrinischer Logologie vertraute Versasser des vierten Evangeliums Jesu die Behauptung einer Präexistenz in den Mund legt: und es wird von dieser Seite immer der Zweisel offen bleiben, ob dieselbe der eigenen Ansicht Jesu von sich, oder nur der Reslexion des vierten Evangelisten über ihn angehöre

## **§**. <u>6</u>3.

Wie bald sich Jesus als Messias dargestellt, und als solcher Anerkeanung gefunden habe?

Die vorangestellte Frage beantworten sämmtliche Evangelisten zunächst einstimmig dahin, daß er von seiner Taufe an jene Rolle übernommen habe 1). Alle lassen bei der Taufe Jesu Dinge sich ereignen, die ihn selbst, sofern er es nicht schon vorher war, und alle, welche entweder Zeugen davon waren, oder den Erzählungen darüber Glan-

Messiae. Die hier als real dargestellte Priexistenz des Messias findet sich mehr nur ideal gefasst in Bereschith rabbasect. 1. f. 3, 3, u. Pirke Elieser 3. (Schötten, ebendas. und DE WETTE, bibl. Dogm., §. 200, not. g.).

<sup>1)</sup> Auch diess ist einer der Ausdrücke, an welchen man hat Anstoss nehmen wollen; z. B. Kenn, Hauptthatsachen, S. 72. 91.

ben schenkten, von seiner Messianität überzeugen musten; und wie hierauf nach Johannes die ersten Jünger ihn gleich bei m ersten Zusammentressen in dieser Würde anerkennen (1, 42 ff.): so hat er nach Matthäus (7, 21 ff.) gleich zu Anfang seiner Lehrthätigkeit in der Bergrede sich als Weltrichter, mithin als Messias, dargestellt.

Bei näherer Betrachtung jedoch thut sich in dieser Hinsicht zwischen der synoptischen und der johanneischen Darstellung eine merkliche Abweichung hervor. Während nämlich bei Johannes Jesus seinem Bekenntniss, seine Anhänger ihrer Ueberzeugung, dass er der Messias sei, durchweg getreu bleiben: so sind bei den Synoptikern gleichsam Rückfälle zu bemerken, indem theils auf Seiten der Jünger und des Volks die in früheren Fällen ausgesprochene Ueberzenang von Jesu Messianität im Verlaufe der Erzählung zuweilen wieder verschwindet, um einer weit niedrigeren. Ansicht von ihm Platz zu machen, theils auch Jesus selbst mit der früher unumwunden gegebenen Erklärung in späteren Fällen mehr zurückhält. Diefs ist zwar besonders auffallend, wenn man die synoptische Darstellung gegen die johanneische hält; aber auch jene für sich betrachtet, ist das Ergebnis ein ähnliches.

Was für's Erste das Volk betrifft, so ist freilich an diesem ein solches Schwanken weder unwahrscheinlich, noch bloß den drei ersten Evangelisten eigenthümlich, sondern auch in der johanneischen Darstellung findet es sich. Nicht allein bei jenen ist es der Fall, daß, nachdem wegen der Stillung des Sturms die Leute im Schiffe vor Jesu als dem vios 9es niedergefallen waren (Matth. 14, 33.), und Besessene ihn als Sohn Gottes (Matth. 8, 29. parall.), Blinde aber als Sohn Davids (Matth. 8, 27. parall.) angerufen hatten, — daß nachher doch noch die Erkundigung nach der Leute Meinung von ihm kein anderes Ergebniss lieferte, als daß ihn die Einen für den (wiedererstandenen) Täufer, die Andern für Elias, noch Andere für Je-

remias oder sonst einen Propheten, Alle aber bloß für einen Vorläufer des Messias hielten; nicht bloß bei den Synoptikern findet sich dieses Schwanken von Seiten der Volks: sondern auch im vierten Evangelium ist nach dem Versuche der wunderbar Gespeisten, Jesum zum messianischen König zu machen (Joh. 6, 15.), die Volksstimme noch nicht einig, ob er der Messias oder der ihm verangehende Prophet sei (Joh. 7, 40.): natürlich, da unter dem Volke theils die einen den andern in Bezug auf die Azsicht von Jesu vorausgeeilt sein, theils auch dieselben ladividuen nach den Augenblicken der Begeisterung, in welchen sie in ihm den Messias gesehen hatten, wieder zu einer geringeren Ansicht von ihm zurücksinken konnten.

Schwieriger ist die Abweichung, welche die Jünger betrifft. Während bei Johannes Andreas Schon nach seiner ersten Zusammenhanft mit Jesu seinem Bruder agt: ευρηχαμεν τον Μεσσίαν (1, 42.); ebenso Philippus ihn den Nathanaël als den von Moses und den Propheten Geweisagton bezeichnet (V. 46.); sofort Nathanaël selbst ihn als den viòς τε θεε und βασιλεύς τε Ισραήλ begrüset (V.50.); das spätere Bekenntniss des Petrus aber (6, 69.) nur wie derholte Versicherung des längst Anerkannten nach einen glücklich überwundenen Anstolse ist: scheint bei den er sten Evangelisten erst nach langem Zusammensein mit ihn und kurz vor seinem Leiden dem den Uebrigen voranei-Lenden Petrus die Einsicht aufzugehen, dass Jesus der Χριζός, ὁ νίὸς τε θεε τε ζωττος, sei (Matth. 16, 16. parall.) Konnte dieses Bekenntnis, mus man hier fragen, auf Je sum so starken Eindruck machen, dass er nach Matthäus (V. 17.) den Petrus um desselben willen selig pries, und seine Einsicht als eine ihm su Theil gewordene göttliche Offenbarung darstellte, nach allen dreien aber (16, 24 8, 30. 9, 21.) den Jüngern, wie erschrecken, die weiten Ausbreitung der von Petrus ausgesprechenen Ueberzesgung verbot: wenn diese eine im Kreise seiner Jünger längst gehegte Ansicht, und nicht vielmehr ein neues, dem Petrus jetzt eben aufgegangenes, und dadurch erst den Uebrigen zum Bewußstsein gebrachtes Licht war<sup>2</sup>)?

Auch in den eigenen Erklärungen Jesu über seine Messianität findet sich eine ähnliche Abweichung. Nach Johannes genehmigt er nicht blofs gleich Anfangs die Huldigung, welche ihm Nathannel als dem Sohne Gottes und Könige Israels darbringt, als den richtigen, ohwohl noch nicht auf dem wahren Grunde ruhenden, Glauben (πιζεύεις. 1, 51.): sondern auch den Samaritern gibt er sich nach seinem ersten Festbesuche (4, 26. 39 ff.), und den Juden auf dem zweiten (5, 46.), als den von Moses geweissagten Messias zu erkennen. Auch bei den Synoptikern gibt er sich, wie schon bemerkt, bereits in der Bergrede die Stellung des Weltrichters, mithin des Mesaias, nimmt die gleichfalls erwähnten messianischen Anreden an, und spricht in der Instructionsrede (Matth. 10, 23.) von seiner messianischen Wiederkunft: aber die beseichnete Stellung, die er sich zu dem Bekenntnifs des Petrus gibt, -scheint, mit diesen Vorgängen unvereinbar, vielmehr vorauszusetzen, dass er sich bis dahin auch seinen Jüngern gegenüber noch nicht ausdrücklich für den Messias erklärt hatte.

Es hat daher die neueste Kritik des ersten Evangeliums alle diejenigen von demselben berichteten Reden und
Thaten, durch welche sich Jesus unumwunden für den
Messias gab, oder in deren Folge er die laute Anerkennung, daße er der Messias sei, frei gewähren ließ, wenn
sie vor der eigenen Erklärung Jesu (Joh. 5.) oder vor
dem apostolischen Bekenntniß (Matth. 16.) erzählt werden, für Verstöße des Verfassers entweder gegen die
Chronologie, oder gegen die buchstähliche Treue erklärt, und in dem öffentlichen Leben Jesu zwei Abschnitte
unterschieden, in deren erstem er sich noch nicht als

<sup>2)</sup> Vergl. DE WETTE z. d. St. Das Leben Jesu 3te Aufl. I. Band.

Messias dargestellt, sondern nur das johanneische: μετανείτε τηγικε γὰρ ή βασιλεία τῶν ἐρανῶν (Matth 4, 17. vgl. 3, 2.), fortgesetst habe ); wobei nur das einseitig war, dass die Kritiker jene Anklage auf Verwirrung der messianischen Oekonomie im Leben Jesu bloss gegen das erste, oder überhaupt nur gegen die synoptischen Evangelien, und nicht in noch stärkerem Grade gegen das johanneische erhoben, welchem doch selbst der einzige Fingerseig auf einen solchen Wendepunkt in der Stellung Jess, Matth. 16, 13 ff. parall., fehlt.

Diese Ansicht als die richtige vorausgesetzt, muß sogleich weiter gefragt werden: unterliefs Jesus von Anfang an, sich als den Messias darzustellen, weil er auch für aich selbst erst später zu der Ueberzeugung von seiner Messianität gelangte; oder hatte er diese für sich swar schon von seinem öffentlichen Auftritt an, verbarg sie aber aus gewissen Rücksichten? Um hierüber zu entscheiden, muß ein bereits erwähnter Punkt noch genauer erwogen werden. Bei den Wunderheilungen Jesu ist es in den ersten Evangelien, doch so, dass auch im vierten sich Achnliches findet, fast stehende Formel, dass Jesus durch ein ορα μηθενί είπης oder etwas Achaliches dem Geretteten die Ausbreitung der Sache verbietet: wie dem Aussätzigen, Matth. 9, 4. parall.; den Blinden, Matth. 9, 30.; einer Ansahl von Geheilten, Matth. 12, 16.; den Eltern des wiederbelebten Mädchens, Mare. 5, 43.; namentlich aber legte er den Damonischen Schweigen auf, Marc. 1, 34. 3, 12., und Joh. 5, 13. heifst es nach der Heilung des 38jährigen Kranken: ó l. éfévevőev, özde övtos év tő töny-Ebenso verbot er den Dreien, welche mit ihm auf des Verklärungsberge gewesen waren, die Bekanntmachung dieser Scene (Matth. 17, 9.), und nach dem Bekenntniß

<sup>3)</sup> Faitzeche, Comm. in Matth., S. 213. 536; Schneckesburgs, über den Ursprung u. s. w., S. 28 f.

Petri den Jüngern die Verbreitung der in demselben enthaltenen Ansicht von ihm (Matth. 16, 20. parall.) 1). Nur bei dem oder den Besessenen im Gadarenerlande macht Jesus eine Ausnahme, indem er diesem aufträgt, die ihm wiederfahrene göttliche Wohlthat den Seinigen zu verkündigen (Marc. 5, 19. Luc. 8, 39.). Hisr scheint allerdings eine Rücksicht, sei es auf den Gemüthszustand des Geheilten, oder auf das Bedürfniss jener von der Wirksamkeit Jesu noch wenig berührten überseeischen Gegenden stattgefunden zu haben 5). Dass er aber in der überwiegenden Mehrheit der Fälle die Ausbreitung solcher Thatsachen verbot, davon ist der Grund zunächst kein anderer, als der Wonsch, den Glauben, dass er der Messias sei, sich nicht zu sehr verbreiten zu lassen. Wenn es nämlich Marc. 1, 34 heifst, Jesus habe die Dämonen, welche er austrieb, nicht reden lassen, ort hoeioar autor, und wenn er nach Marc. 8, 12. den Dämonen, und nach Matth. 12, 16. den gebeilten Kranken einschärft: "iva un φανερον αυτον ποιήσωσιν: so sollten offenbar jene ihn nicht als denjenigen bekannt machen, als welchen sie ihn vermöge ihres tieferen dämonischen Blickes, diese nicht als denjenigen, als welchen sie ihn aus der ihnen zu Theif gewordenen wundervollen Heilung kannten, nämlich als

<sup>4)</sup> Freilich indem die Evangelisten dergleichen Verbote Jesu bisweilen ganz am unrechten Orte in den Mund legen, wie z. B. Matth. 8, 4. nach einer im Gedringe des Volks vollbrachten Heilung es nichts nützen konnte, dem Geheilten die Ausbreitung der Sache zu verbieten: so mag es sein, dass in der evangelischen Tradition, welche durch das Geheimnissvolle, das in jenem von Jesu gespielten Incognito lag, sich angezogen fand, die derartigen Fälle unhistorisch vervielfältigt worden sind. Vergl. Fritzsche, S. 309; Schleiermacher, über den Lukas, S. 74.

OLSHAUSEN, bibl. Comm., 1, S. 302. vgl. 261 f.; DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 53.

den Messias; wie nach Matth. 16, 20. die Jünger Niemanden sagen sollten, ότι αὐτός έςιν ὁ Χριζός. Warum Jesus dies nicht wollte, davon scheint Matthaus (12, 19.) seine Bescheidenheit als Grund anzugeben, indem er im Zusanmenhang eines solchen Verbots das jesaianische Orakel vom geräuschlos wirkenden Knecht Gottes (Jes. 42, 1f.) auf Jesum anwendet; allein dieser Grund reicht für eine so durchgreifende Massregel nicht aus 6). Dagegen liegt der wahre Grund jenes Verbotes ohne Zweifel Joh. 6, 15. zu Tage. Wie hier das Volk, welches aus der wunderbaren Speisung geschlossen hatte, dass er der (5. Mos. 18, 15.) verheißene Prophet, d. h. der Messias, sei, ihn sofort gewaltsam zum König zu machen gedachte: so hatte er von der Verbreitung jeder That oder Rede, die ihn als den erwarteten Messias zu beurkunden schien, eine Aufregung der fleischlichen Messiashoffnungen seiner Zeitgenossen zu befürchten, deren Umbildung in's Geistigere die Aufgabe seines Lebens war 7). Besonders bemerkenswerth ist es hiebei, dass Jesus sowohl die Bekanntmachung der Verklärungsscene bis auf die Zeit nach seiner Auferstehung verbietet, als auch an das Verbot der Verbreitung des Bekenntnisses Petri, dass er der Messias sei, sogleich die Verkündigung seines bevorstehenden Leidens und Sterbens knupft. Sein Tod nämlich war das einzige Mittel, durch welches er die Messiasidee seiner Volksgenossen von ihren irdischen Bestandtheilen zu befreien hoffte. Ebs diese Katastrophe eingetreten war, muste jedes entschiedene messianische Auftreten falsche Hoffnungen erwecken:

<sup>6)</sup> Daher schlug er in sein Gegentheil um im Sinne des Fragmentisten, welcher jenem Verbote durchaus die Absicht unterlegt, die Leute nur desto begieriger zu machen. Vom Zweck Jesu und seiner Jünger, S. 141 f.

Vgl. Fritzsche, a. a. O., S. 352; Tholuck, Comm. z. Joh., S. 135.

daher, und nicht etwa aus eigener Unentschiedenheit, jene Verbote Jesu, seine Messianität noch bei seinen Lebzeiten unter dem Volke auszubreiten; daher die Vermeidung des Ausdrucks X0150s zur Beseichnung seiner Person; daher selbst seinen Jüngern gegenüber eine Zurückhaltung, welche die endliche Frage, wofür sie ihn deun hielten, und die Freude darüber, dass sie ihn, mehr aus Andeutungen und Thaten, als aus förmlichen Erklärungen, als Messias erkannt und festgehalten hatten 3).

#### 5. 64

Der messianische Plan Jesu. Schein einer politischen Seite.

Wie der Täufer auf einen Künftigen, so wies Jesus auf sich selbst als denjenigen hin, welcher die βασιλεία τῶν ερανῶν zu stiften gekommen sei. Die Idee des messianischen Reiches gehörte dem israelitischen Volke an; es fragt sich: hat Jesus sie nur so, wie er sie unter diesem vorfand, aufgenommen, oder auch selbsständig Modificationen an derselben angehracht? eine Frage, die eigentlich in demjenigen schon beantwortet ist, was bisher über die persönliche Stellung Jesu bemerkt wurde.

Da die Messiasidee unter den Juden ans politischreligiösem Boden erwachsen, ihre weitere Ausbildung
vorzüglich durch das politische Unglück der Zeiten befördert worden war, und auch zu Jesu Zeit, nach dem eigenen Zeugniss der Evangelien, erwartet wurde, dass der
Messias den Herrscherstuhl seines Abnherrn David besteigen, das jüdische Volk vom Drucke der Römer befreien,
und ein Reich ohne Ende stiften werde (Luc. 1, 32 f.
68 ff. A.G. 1, 6): so muste die erste Frage diese sein,
ob Jesus auch dieses politische Grundelement in seinen
messianischen Plan aufgenommen habe?

Vergl. Ksan, Hauptthatsachen, S. 86; Ammon, Fortbildung, 1,
 S. 235 ff.

Dass Jesus zum weltlichen Herrscher sich habe aufwerfen wollen, ist von jeher von Gegnern des Christenthums behauptet, von keinem aber so scharf an der Hand der Exegese durchzuführen versucht worden, als von den Wolfenbüttler Fragmentisten 1), welcher ihm übrigens hie bei das Streben nach sittlicher Besserung seiner Nation keineswegs absprach. Das Erste, was dem Fragmentisten zufolge für einen politischen Plan Jesu zu sprechen scheint, ist, dass er immer nur schlechtweg das sich nahende Messiasreich ankundigte, und die Bedingungen des Kintritts in dasselbe vorlegte, ohne sich näher darüber zu erklären, was es sei und worin es bestehe 2), mithin den Begriff desselben als einen allbekannten voraussetzte. Nun war aber der damals berrschende Begriff von demselben überwiegend politisch gefärbt: folglich konnten, dem Fragmentisten zufolge, die Juden, wenn Jesus ohne nähere Erklirung vom Messiasreiche sprach, nur an eine weltliche Herrschaft denken; und da Jesus keine andre Auffassung seiner Worte voraussetzen konnte: so muß er eben so heben verstanden sein wollen. Dazu kommt, nach derselben Ansicht, dass Jesus die Apostel, deren Vorstellungsweise ihm nicht verborgen sein konnte, zur Verkändigung des Messiasreichs im Lande umherschickte (Matth. 10.). Nur aber hatten diese, welche sich um die oberste Stelle is dem von Jesu zu errichtenden Reiche zankten (Matth. 18, 1. Luc. 22, 24.); von welchen zwei sich bestimmt die Sitze zur Rechten und Linken des messianischen Königs ausbaten (Marc. 10, 85 ff.); welche selbst nach dem Tod und der Auferstehung Jesu noch ein αποκαθιζάνειν τη βασιλείαν τῷ Ἰσραηλ erwarteten (A.G. 1, 6.); diese hatten offenbar von Anfang bis zum Ende ihres Umgengs mit Jesu ganz die gewöhnlichen Vorstellungen vom Messias:

<sup>1)</sup> Von dem Zweck Jesu und seiner Jünger, S. 108 - 157.

<sup>2)</sup> Vgl. Farrzscus, in Matth. S. 114.

wenn also Jesus sie als Herolde seines Reiches anssandte, so scheint es in seiner Absicht gelegen zu haben, dass sie aller Orten ihre politischen Messiasbegriffe verbreiten sollten.

Unter den eigenen Reden Jesu hat man besonders Eine hervergehoben. Matth. 19, 28. (vergl. Luc. 22, 30.) verheifst er auf die Anfrage des Petrus, was ihnen, die um seinetwillen Alles verlassen haben, dafür werden würde? seinen Jüngern, dass sie in der nahrvevedla, wenn des Menschen Sohn seinen berrlichen Thron bestiegen haben werde, selbst auch auf swölf Stühlen sitzen, und die zwölf Stämme Israels richten sollen. Dass der nächste Wortsinn dieser Verheifsung dem Zusammenhange der Messiashoffnungen damaliger Juden angehöre, dafür wird auf 1. Kor. 6, 2. hingewiesen. Und so, nach dem nächsten Wortsinne, musse Jesus haben verstanden sein wollen; wenigstens baben die Jünger ihn so verstanden: wenn doch selbst nach Jesu Auferstehung noch ähnliche Gedanken in ihnen wohnten; und da Jesus ihre Geneigtheit su weltlichen Messiashoffnungen aus mehreren Proben kannte: so würde er sich schwerlich jenes Versprechen erlaubt haben, wenn er nicht beabsichtigte, diese Erwartungen in ihnen zu nähren. Dass er diess, ohne sie selbst zu theilen, aus bloßer Accommodation an die Jünger, um ihren Muth su befeuern, gethan habe, diese Voraussetzung lasse ihn upredich handeln, und diels im gegebenen Falle noch besonders unnöthig, da auf die Frage des Petrus jede andere lobende Anerkennung des Strebens der Jünger genögt haben wärde: es bleibe somit nur die Annahme übrig, dass Jesus die jüdischen Erwartungen, welche er hier vortrage, selbst auch getheilt habe.

Unter den Handlungen Jesu beruft man sich für die Behauptung eines politischen Planes besonders auf seinen letzten Einzug in Jerusalem (Matth. 21, 1 ff.). Hier deutet nach dem Fragmentisten Alles auf eine politische Absicht hin. Der Zeitpunkt, den er wählt: nach hinreichend

langer Vorbereitung des Volks in den Provinsen, das ven diesem sahlreich besuchte Osterfest; das Thier, das er besteigt, durch welches er sich mit Bezug auf Zacharias als den für Jerusalem bestimmten König ankündigen wollte; die Billigung, die er ausspricht, als das Volk ihn mit königlichem Gruße empfängt; das gewaltsame Verfahren, welches er sich sofort im Tempel erlaubt; die scharfe Rede endlich gegen den hohen Rath (Matth. 23.), an deren Schluß ar sich die Anerkennung als messianischer König durch die Drohung, sich dem Volke sonst gar nicht mehr zu zeigen, erzwingen will.

#### S. 65.

Data für einen rein geistigen Messiasplan Jesu.

Nirgends findet sich jedoch in unsern evangelisches Darstellungen eine Spur, dass Jesus politisch Partei m machen gesucht hätte. Vielmehr hat er sich der Aufregung des Volks, das ihn zum König machen wollte, entsogen (Joh. 6, 15.); hat erklärt, dass das Messiasreich nicht μετά παρατηρήσεως komme, sondern unbemerkt bereits unter seinen Zeitgenossen erschienen sei (Luc. 17, 20 f.); Vereinigung des Gehorsams gegen Gott und gegen die, wenn auch heidnische, Obrigkeit ist sein Grundsats (Matth. 22, 21.); nach dem festlichen Einzug in die Hauptstadt weicht er der Menge aus, statt ihre Aufregung a seinen Gunsten zu benützen; endlich, was er vor seines Richter behauptet, dass sein Reich ex erreuger, ex ex 18 χόσμε τέτε sei, und wofür er sich darauf beruft, daß seine Diener sich seiner Ablieferung an die füdische Obrigkeit nicht gewaltsam widersetzt haben (Joh. 16, 36): diess hat darin das Zeugniss seiner Wahrheit, dass Pilatus sur Verurtheilung Jesu von den Juden fast genöthigt werden mus; während doch, wenn auch nur ein Schein von politischem Streben gegen Jesum gewesen wäre, der Römet

der erste gewesen sein würde, der ihn unschädlich zu machen gesucht hätte 1).

Die Ausgleichung scheinbar so entgegengesetzter Anzeichen hat man neuerlich so versucht, dass man eine frühere und eine spätere Gestaltung des Planes Jesu unterschied 2). Obgleich, hat man gesagt, sittliche Besserung und religiöse Erhebung seines Volkes von jeher sein Hauptzweck gewesen sei: so habe er doch zu Anfang seines öffentlichen Wirkens die Hoffnung gehegt, vermittelst dieser innern Wiedergeburt auch die Aussere Herrlichkeit der Theokratie zu erneuern, wenn er von seiner Nation als Messias anerkannt, und dadurch augleich als die höchste Staatsgewalt eingesetzt würde; erst als diese Hoffnung fehlgeschlagen, habe er hierin die göttliche Verwerfung jeder politischen Beziehung seines Planes erkannt, und dadurch diesen zur reinen Geistigkeit verklärt. Eine solche Veränderung im Plane Jesu soll namentlich daraus hervorgehen, dass über sein erstes Auftreten ebensoviel Heiterkeit, als über die spätere Zeit seines Wirkens Wehmuth ausgegossen sei; dass an die Stelle des angenehmen Jahrs des Herrn, das er Anfangs verkündete, hernach das Wehe habe treten müssen, und dass er selbst über Jerusalem gesagt habe, or habe es su retten gedacht, nun aberwerde es, auch politisch, untergehen.

Allein eine solche Unterscheidung sweier Perioden, in deren einer der Plan Jesu eine andere Farbe gehabt

<sup>1)</sup> Vergl. NEANDER, L. J. Chr., S. 626 ff.

<sup>2)</sup> PAULUS, Leben Jesu, 1, b, S. 85. 94. 106 ff.; VERTURINI, 2, S. 310 f. HASE, Leben Jesu, erste Auflage, §6. 68. 84. In der zweiten Auflage, §6. 49. 50. (vgl. seine theol. Streitschriften, 1, S. 61 ff.) hat Hase diese Ansicht in der Art zurückgenommen, dass nun Jesus das Politische der Messiasidee schon vor seinem öffentlichen Auftritt überwunden gehabt haben soll.

hatte, als in der andern, Andet sich bei den Evangelisten nicht. Denn der eriaitog Kuple dextog, mit dessen Verkündigung er zuerst auftrat (Luc. 4, 19. - wenn anders die chronologische Stellung richtig wäre; s. o.), beisst so. nicht wegen der Freudigkeit des Verkündigenden oder derer, welche die Verkündigung aufnahmen: sondern wegen des Inhalts der Verkündigung, welcher, wie immer aufgenommen, ein freudiger, ein evaryeller, blieb. Ueberdiels aber findet sich in dem früheren, angeblich von heiterer Aussicht belebten, Abschnitte des Lebens Jesu bereits eine Hindentung auf seine Hinwegnahme (Matth. 9, 15.); wegegen, misslicherweise, gerade die zwei Stellen, auf welche man sich für die frühere politische Farbe des Planes Jesu noch mit dem meisten Scheine berufen kann, die Verheißung des Sitzens auf Thronen und der Einzug in Jerusalem, in die letzte Zeit des Lebens Jesu fallen. Non sagt man zwar in Betreff des Einzugs, der sich nicht au seiner Stelle rücken läfst, Jesus hätte ihn nicht in diese Weise veranstalten können, wenn er nicht wenigstens friher theokratisch-politische Absichten gehabt hätte: allein mit aufgegebenen Hoffnungen im Angesichte der letzten Entscheidung noch einmal zu spielen, ist eine Schwachheit, die Jesu am wenigsten ähnlich sieht. Die Rede von den Thronen soll von Matthäus irrig in die spätere Zeit des Lebens Jesu hineingebracht sein: eine an sich wohl mögliche Voraussetzung, su der man aber doch nur dans seine Zuflucht nehmen darf, wenn sich auf keine andere Weise helfen läst.

Es fragt sich demnach, ob sich denn wirklich in Betreff des Planes Jesu zwei entgegengesetzte Reihen von Merkmalen gegenüberstehen, deren eine auf einen politischgefärbten, die andere auf einen rein geistigen Plan hinführe? ob nicht an dieser oder jener Seite ihr Gegensats gegen die andere ein bloßer Schein sei?

Hier nun lässt sich an der einen Seite, an den Stel-

len, in welchen sich der messianische Plan Jesu als ein rein geistiger zu erkennen gibt, auf keine Weise rätteln; ändem vielmehr gesagt werden muß: weder der Charakter, moch das Verfahren, noch das Schicksal, noch der Erfolg Jesu ließen sich begreifen, wenn sein Plan eine politische Farbe gehabt hätte.

Anders dagegen verhält es sich mit der andern Seite. Er habe, wird gesagt, über seine Fassung des Begriffs wom Messiasreiche sich nicht erklärt, und daher seine Zuhörer den gewöhnlichen, jüdischen, bei ihm veraussetzen müssen. Mußten, ja konnten sie diess auch nur, nachdem Jesus in der Bergrede als seine Aufgabe die. Vergeistigung des Gesetses, die Erhöhung der sittlichen Auforderungen an den Menschen und die Veredlung seines inneren und Kußeren Lebens ausgesprochen; nachdem er in seinen Gleichnissreden das Messiasreich niemals im judischen Sinne, sondern immer nur als ein sittlich - religiöses Gemeinwesen geschildert batte: und weist nicht das Irrewerden seiner Landsleute an seiner Messianität deutlich darauf hin, dass sie in seinem Begriffe vom Messiasreiche den ihrigen nicht wiedererkannten? - Aber er schickte seine Jünger zur Verkündigung der Nähe des Himmelreiches aus, von welchen er doch wissen mußte, dass sie von demselben sehr sinnliche Begriffe hatten. Allein die ausgesendeten Jünger sollten nur vorbereitend die Nähe des Messiasreiches verkündigen; die nähere Bestimmung dieses Begriffs, und namentlich die Läuterung desselben von seinen politischen Merkmalen, blieb der nachfolgenden Belehrung durch Jesum selbst (vgl. Luc. 10, 1.), und wohl auch dem Eindruck seines bevorstehenden Todes überlassen. — Was die Rede von den Thronen betrifft, so ist sie bei Lukas mit der Verheißung verbunden, dass die getreuen Jünger Jesu mit ihm in seinem Reiche essen und trinken sollen; eine Rede, die, unter Vergleichung von Luc. 20, 35 f., nothwendig bildlich zu nehmen

ist; denn von wirklichem Nahrungnehmen in der παλιγγεvegla konnte Jesus ebenso wenig reden wollen, als von freien und sich freien lassen nach der avasagis. Ebensowenig aber kann selbst das bei Matthaus mit jener Verheisaung verbundene Versprechen, verlassene Häuser, Aecker, Väter, Mütter, Weiber u. s. f. hundertfältig surücksubekommen, wörtlich verstanden sein: folglich auch das Siteen auf Thronen nicht; sondern es ist nur ein Bild dafür, daß der jetzigen Thätigkeit für das Gottesreich das Mass des künftigen Antheils an der Ehre und Seligkeit desselben entsprechen werde. - Noch weniger beweist der Einzug in Jerusalem: nach so deutlichen Erklärungen konnte Jesus als hinlänglich bekannt voraussetzen, in welchem Sinne er das Thier des friedlichen Königs bestieg und die Huldigung des Volks entgegennahm; die Rägen sofort gegen Pharisaer und Schriftgelehrte, sowie die Tempelreinigung, deuteten vielmehr auf einen Religionund Sittenreformator als auf einen Herrscher hin. - Endlich die Klage, dass er Jerusalem habe retten wollen, du nun, weil es ihn verschmäht habe, untergehen werde: diese würde höchstens darauf hinzeigen, dass Jesus früher gehofft hätte, die von ihm herbeizuführende Wiedergeburt seines Volkes werde dasselbe mittelbar auch vom politischen Untergang retten, nicht aber, dass er im Sinne gehabt hätte, unmittelbar auch für seine politische Ernenerung thatig su sein 5).

#### S. 66.

Das Verhältniss Jesu zum mosaischen Gesetz.

Im der von Jesu gestifteten Kirche hat die mosaische Religionsverfassung thatsächlich ihren Untergang gefun-

Vergl. hiezu de Wette, exeget. Handbuch, 1, 1, 8. 165 f. 3,
 S. 219; Hern, Hauptthatsachen, S. 91 ff.; Nearder, L. J. Chr., S. 102 ff.

den; es fragt sich, ob auch in der Absicht des Stifters die Abschaffung des Mosaiemus gelegen habe?

Hier fehlt es keineswegs an Aussprüchen und Handlungen Jesu, welche unverkennbar dahin su deuten scheinen 1). Wo immer er die Bedingungen der Theilnahme an der βασιλεία τῶν ερανῶν auseinandersetzt, wie in der Bergrede, da hebt er nicht die Beobachtung der einzelnen mosnischen Vorschriften, sondern den innern Geist der Religiosität und Sittlichkeit bervor; dem Fasten, Beten, Almosengeben, schreibt er bloß in Verbindung mit entsprechender Richtung des Gemüths einen Werth zu (Matth. 6, 1-18,); in dem Ausspruch, nicht was sum Mund eingehe, sondern was aus demselben bervorgehe, verunreinige den Menschen (Matth. 15, 11.), liegt die Nichtigkeit der mosaischen Speiseverbote eingeschlossen; die beiden Hauptbestandtheile des mosaischen Cultus, den Opferdienst und die Fest- und Sabbatfeier, empfiehlt er nicht nur nirgends ausdrücklich, sondern stellt sogar den erstern merklich zurück, indem er einen γραμματεύς, der von herzlicher Gottes - und Nächstenliebe erklärt hatte, sie sei πλείον πάντων των όλοκαυτωμάτων και θυσιών, lobend far einen solchen erklärte, welcher e μακραν από της βασιλείας τε θεε sei (Marc. 12, 33 f.) ); wie er denn selbst das Eleon Jelu xal & Justan aus Hos. 6, 6. (vgl. 1. Sam. 15, 22.) bei jeder Gelegenheit im Munde führte (Matth. 9, 13. 12, 7.); gegen die damals übliche Sabbatfeier aber hat Jesus mehr als einmal sowobl thätlich verstofsen, als ausdrücklich sich erklärt (Matth. 12, 1-13. Marc. 2, 23-28. 3, 1-5. Luc. 6, 1-10. 13, 10 ff. 14, 1 ff. Job. 5, 5 ff. 7, 22 f. 9, 1 ff.), und sich, als dem νίος τε ανθρώπε, die Macht über den Sabbat zugeschrieben; wie auch die Ju-

<sup>1)</sup> Vergl. REINEARD, Plan Jesu, S. 14 ff.

Eine Uebertreibung des Ebionitenevangeliums s. bei Epiphanius, haer. 30, 16.

den vom Messias eine Revision des mosaischen Gesetzes erwartet zu haben scheinen 3). Einen ähnlichen Sing kann man in dem Ausspruche finden, welchen das vierte Evangelium (2, 19.) Jesu selbst zuschreibt; das er ste (26, 61.) und zweite (14, 58.) ihm durch falsche Zeugen zageschrieben werden lassen (der Verfasser der A. G. 6. 14. hat etwas Achnliches als Klagartikel gegen Stephnus): δύναμαι καταλύσαι (Joh.: λύσατε) τον ναον τέ θεέ (Marc.: τον χειροποίητον), καὶ διὰ τριῶν ημερῶν οἰκοδομήσαι αυτόν (Marc.: άλλον, αχειροποίητον, οἰκοδομήσω); besonders wenn man als authentische Erklärung bievon das gelten lässt, was die A. G. (a. a. O.) statt der zweiten Hälfte dieses Ausspruchs hat: καὶ αλλάξει (nämlich Jesus, nach der angeblichen Behauptung des Stephanus)  $\tau \hat{\alpha} \ \hat{\epsilon} \partial \eta$ , α παρέδωχεν ημίν Μωϋσης. Ueberhaupt kann man sagen: wer einmal, wie Jesus, den alleinigen Werth des Innern gegenüber vom Aeußern, der Gesammtheit der Gesinnung im Vergleich mit der von derselben losgerissenen einzelnen Handlung, in der Art erkannt hat, dass er die Gottes- und Nächstenliebe für das Wesentliche des Gesetzes erklärt (Matth. 22, 36 ff.), dem kann nicht verborgen bleiben, dass ebendamit dasjenige im Gesetze, was auf diese beiden Punkte sich nicht bezieht, als Unwesentliches bestimmt ist. Ganz entschieden aber scheint die Aussicht Jesu auf Abschaffung des mosaischen Cultus in den Aussprüchen enthalten zu sein, dass der Mittelpunkt desselben, der Tempel in Jerusalem, zerstört (Matth. 24, 2. parall.), und die Gottesverehrung künftig an keinen Ort mehr gebunden, eine rein geistige sein werde (Joh. 4, 21 ff.).

Indes alles dies ist doch nur die eine Sette der Stellung, welche Jesus sich zum mosaischen Gesetze gab; indem sich ebenso Data finden, welche zu beweisen scheinen, dass er an einen Umsturz der alten Religionsversar

<sup>3)</sup> BERTHOLDT, Christolog. Jud., §. 31.

sung seines Volks nicht gedacht habe: eine Seite, welche früher. aus leicht denkbaren Gründen, vorzugsweise von Gegnern des Christenthums in seiner kirchlichen Form ausgeführt 4), und erst neuerlich, bei erweitertem theologischen Gesichtskreise, auch von unbefangenen kirchlichen Auslegern gehörig anerkannt worden ist 5). Im Leben vorerst bleibt Jesus, wie auch Paulus, Gal. 4, 4., bezeugt, dem väterlichen Gesetze treu: er besucht am Sabbat die Synagoge, reist zur Festzeit nach Jerusalem, und isst an Ostern mit seinen Jüngern das Paschalamm. Wenn er am Sabbat heilt oder seine Schüler Aebren ausraufen lässt (Matth. 12, 1 ff.); wenn er in seiner Gesellschaft keine Fasten und keine Waschungen vor Tische einführt (Matth. 9, 14. 15, 2.): so war diese nicht gegen das mosaische Gesets. welches nur Enthaltung von gemeiner Arbeit, מלאכה, verlangte (2. Mos. 20, 8 ff. 31, 12 ff. 5. Mos. 5, 12 ff.), worunter namentlich Pflügen und Ernten (2. Mos. 34, 21.), Holzsammeln (4. Mos, 15, 32 ff.) u. dergl. begriffen war, Heilen aber und Abpflücken einiger Aehren nur von dem späteren Kleinigkeitegeiste gerechnet wurde 5, ebenso war das Waschen der Hände vor dem Essen nur eine höchst gezwungene rabbinische Folgerung aus 3. Mos. 15, 11. 7; so wie, was das Fasten betrifft, im Gesetze nur Ein jährliches aligemeines (3. Mos. 16, 29 ff., 23, 27 ff.), von Privatfasten aber nichts geboten war 8). - Von Aussprüchen Jesu findet sich in derselben Bergpredigt, in welcher er die geistige Religiosität so weit über alles Rituale setzt (neben der bioß gelegentlichen, und daher unverfänglichen

<sup>4)</sup> Auch diess am bündigsten vom Wolfenbüttler Fragmentisten, von dem Zweck u. s. f., S. 66 ff.

<sup>5)</sup> Vorzüglich von Fritzsche, in Matth. S. 214.

<sup>6)</sup> S. WINER, bibl. Realwörterb., 1te Aufl., S. 585.

<sup>7)</sup> Vgl. Paulus, exeg. Handb., 2, S. 273.

<sup>8)</sup> Winer, bibl. Realw., 2te Aufl., 1, S. 426.

Voraussetzung des vorläufigen Fortbestehens der Opfæ Matth. 5. 23 f.), die Erklärung, daß er nicht gekommen sei, das Gesets und die Propheten aufzulösen, sondern st erfüllen (Matth. 5, 17.); worauf sefort dem kleinsten Buchstaben des Gesetzes ewige Dauer verheißen, und demjenigen, der auch nur das geringste Gebot desselben als unverbindlich darstelle, mit Zurücksetzung im Himmelreich gedroht wird 9. - Demgemäß beobachteten auch die Apostel, selbst nach dem ersten Pfingstfeste noch, streng das jüdische Gesetz: sie gingen um die Gebetstunde in den Tempel (A. G. 3, 1.); hielten sich zu den Synagogen; hingen an den mosaischen Speiseverboten (10, 14.), und wussten die Klagen der judaisirenden Partei über das Verfahren des Barnabas und Paulus, welche Heiden tauften, ohne ihnen die Last des mosaischen Gesetzes aufzulegen, wenigstens durch keine Berufung auf ausdrückliche Erklärungen Jesu zurückzuweisen (A. G. 15.).

Diesen scheinbaren Widerspruch in dem Benehmen und den Aeusserungen Jesu hat man von apologetischen Interesse aus in der Art lösen zu können geglaubt; das man nicht bloß die eigene Gesetzbeobachtung Jesu, sondern auch seine Erklärungen su Gunsten des Gesetzes als nothwendige Accommodation an seine Volksgenossen faste: welche ihm ihr Vertrauen sogleich entzogen haben würden, wenn er sich als Zerstörer des heilig geachteten Gesetzes angekündigt hätte <sup>10</sup>). Hieraus ließe sich wirklich das, daß Jesus für seine Person das Gesetz beobachtete, so gut erklären, als das gesetzliche Leben des Apostels Paulus unter Juden nach seiner eigenen Erklärung bloße Anbequemung war (1. Kor. 9, 20. vgl. A. G. 16, 3.) Aber die starken Versicherungen über die Unvergänglich-

<sup>9)</sup> Vergl. FRITZSCHE, S. 214 ff.

<sup>10)</sup> REINHARD, a. a. O. S. 15 ff. PLANCH, Geschichte des Christenthums in der Periode seiner Einführung, 1, S. 175 ff.

keit des Gesetzes und die Schuld dessen, der auch nur das kleinste Gebot desselben aufzulösen sieh erkühne, lassen sich aus bloßer Accommodation unmöglich ableiten; denn für unentbehrlich erklären, was man doch für überflüssig hält und selbst nach und nach in Abgang zu bringen wünscht, würde neben der Unredlichkeit zugleich allzu unklug gehandelt sein.

Daher haben Andere den Unterschied des Moralischen und Ritualen geltend gemacht, und die Erklärung Jesu, das Gesetz nicht aufheben zu wollen, nur auf das erstere bezogen, welches er durch reinere Herausarbeitung aus dem bloße Ceremoniellen zu vervollkommnen (πληρῶσαι) gestrebt habe <sup>11</sup>). Allein eine solche Unterscheidung liegt in der betreffenden Stelle der Bergrede nicht: vielmehr ist theils durch νόμος und προφήται die ganze A. T. liche Religionsverfassung im weitesten Umfange bezeichnet; theils sind unter den unbedeutendsten Geboten und kleinsten Buchstaben des Gesetzes, welche gleichwohl nicht abrogirt werden sollen, nicht wohl andere, als eben Ceremonialgebote zu verstehen <sup>12</sup>).

Glücklicher ist die Unterscheidung zwischen wirklich mossischen Vorschriften und den traditionellen Zusätzen zu denselben 13). Wirklich liefen ja die Sabbatheilungen Jesu, seine Geringschätzung des pedantischen Waschens vor dem Essen u. dgl., nicht gegen Moses, sondern nur gegen spätere rabbinische Satzungen, und auch mehrere Reden Jesu führen auf diesen Unterschied. Matth. 15, 3 ff. stellt Jesus die παράδοσις τῶν πρεσβυτέρων der ἐντολή

<sup>11)</sup> DE WETTE, bibl. Dogm., §. 210.

<sup>12)</sup> s. den Fragmentisten, vom Zwecke u. s. w., S. 69; Farz-sche, S. 214; de Werte, exeg. Handb., 1, 1, S. 56; Neander, L. J. Chr., S. 124.

PAULUS, exeget. Handb., 1, b, S. 600 f. Leben Jesu, 1, a,
 296. 312.

TE SEE gegenüber, und Matth. 23, 23. erklärt er, wo sich beide miteinander vertragen, möge man ταίτα ποιξοαί, κακείνα μη αφιέναι, welswegen er auch V. 3. das Volk er mahnt, Alles, was ihm die Schriftgelehrten und Pharisser vorschreiben, zu thun; könne oder wolle man dagegen nur Eines oder das Andere thun, bemerkt er Matth. 15, 3 ff., so sei ex gerathener, um dem göttlichen (durch Moses gegebenen) Geboté folgen zu können, παραβαίνειν την παράσοσιν, als umgekehrt παραβαίνειν την έντολην τε θεύ διά την παράδοσιν. Ueberhaupt findet er in der Masse traditioneller Gebote ein goption dus fascarm (23, 4.), welches er dem hartgedrückten Volke abzunehmen, und ihm daste sein φορτίον έλαφρον, seinen ζυγός χρηςός, aufzulegen gedenkt (11, 29 f.); wesswegen bei aller Schonung, die er gegen das Bestehende, sofern es nur nicht geradezu verderblich wirkte, auszuüben geneigt war, doch seine Menung dahin ging, dass alle diese ἐντάλματα ἀνθρώπων, al eine φυτεία, ήν εκ εφύτευσεν ο πατής ο εράνιος, su Grunde gehen würden (15, 9. 13.). Insofern dieses pharisäische Satzungswesen großentheils auf Aeußerlichkeiten gerichtet war, unter welchen der edle sittliche Kern des mossischen Gesetzes sich verlor; wie wenn man durch Geschenke an den Tempel sich von der schuldigen Unterstätzung bedürftiger Eltern entbinden liefs (15,5), oder über dem Verzehnten des Tills und Kümmels die Nächstenliebe vergals (23, 23.): so fallt frellich diese Unterscheidung mit der vorigen gewissermalsen zusammen; indem es in den rabbinischen Satzungen eben die bloß ceremonielle Richtung war, was Jesus verwarf, im mosaischen Gesetse aber der moralisch-religiöse Kern, um dessen willen er es hauptsächlich schätzte.

Consequenterweise hätte nun allerdings Jesus, wenn er einmal das auf Sittlichkeit und geistige Gottesverehrung sich Beziehende als das allein Wesentliche in der Religion erkannt hatte, alles blofs Rituelle, sofern es sich

religiöse Bedeutung anmasste, dergleichen sich schon eine groise Masse im mosaischen Gesetze selber fand, verwerfen müssen: allein man weiß auf der andern Seite, wie langsam solche Consequenzen, wenn ihnen ein geheiligtes Herkommen entgegensteht, gezogen werden. Dass Gehorsam besser denn Opfer sei, hat angeblich schon Samuel erkannt (1. Sam. 15, 22.), und Assaph, dass ein Opfer gefühlten Danks Gott besser gefalle, als von geschlachteten Thieren (Ps. 50.): und doch, wie lange wurden noch Opfer neben und statt des wahren Gehorsams beibehalten? Lebendiger noch als jene Alten war Jesus von dieser Ueberzeugung durchdrungen; die wahre dyroln to Jes am mosaischen Gesetze war ihm eigentlich nur das τίμα τον πατέρα, das ε φονεύσεις u. s. w., vor Allem aber das αγαπήσεις Κύριον τον θεον καὶ τον πλησίον: dabei aber lieles sich immer noch denken, dass er, einzig an diese Seite sich haltend, in eine genauere Prüfung der andern, ceremoniellen, sich gar nicht eingelassen; dass er, in Folge seiner tiefgewurselten Achtung vor dem heiligen Gesetzbuche seiner Nation, um jenes wesentlichen Inhaltes wil-Ien auch den unwesentlichen geehrt hätte; was er um so cher konnte, da im Verhältnis zu dem in's Unsinnige tibertriebenen Pedantismus der traditionellen Zusätze das Rituelle im Pentateuch als höchst einfach erscheinen mulste 14).

Doch die Einsicht, dass des Gesetz nicht für ewige Zeiten gültig sei, liegt jedenfalls darin, dass Jesus nach Matth. 24. parall. dem Tempel zu Jerusalem den bei seiner baldigen Wiederkunft bevorstehenden Untergang, und nach Joh. 4, 23 f. sogar eine Lösung der Gottesverehrung

<sup>14)</sup> Vergl. NEANDER, L. J. Chr., S. 118, welcher dazu das Beispiel Philo's anführt, der unerachtet seiner geistigen Ausdeutung des mosaischen Gesetzes dennoch zugleich auf dessen äusserliche Beobachtung drang.

von seder localen Gebundenheit, vorausverkündigt hat; da hiemit die ganze mosaische Form des Cultus fallen muste. Dass er Matth. 5, 18. das Gesetz fortdauern lässt, so lange Himmel und Erde stehen, widerspricht dem nicht, sobald man sich aus Matth. 24. erinnert, dass sich der Hebrier den Untergang seines Staats und Heiligthums und das Ende der (alten) Welt im engsten Zusammenhang dachte; so dass es dasselbe war, zu sagen: so lange der Tempel steht, wird das Gesets dauern, oder so lange die Welt steht 48). Zwar scheint Luc. 16, 16., wenn es heisst: 0 νόμος καὶ οἱ προφήται εως Ἰωάννε· die Gültigkeit des Gesetzes schon mit dem Auftritte des Täufers aufgehoben; indess verliert diese Stelle durch die Parallele Matth. 11, 13.: πάντες οἱ προσήται καὶ ὁ νόμος εως Ιωάντη προεσή τευσαν, ebenso ihren ungünstigen Sinn, als freilich durch Luc. 16, 17., we das Vergehen von Himmel und Erde nicht als bestimmter Termin, vor welchem die Abschaffug des Gesetzes nicht erfolgen werde, aufgestellt, sondern mt als der leichter mögliche Fall mit dem Untergange des Gesetzes verglichen wird, der Ausspruch Matth. 5, 18. seinen günstigen Sinn zu verlieren scheint; wobei siel nur fragt, ob nicht beidemale die Fassung des ersten Evangeliums als die richtigere anzusehen ist? Damit würde auch der Ausspruch vom abzubrechenden und wieder aufsubauenden Tempel in dem Falle zusammenstimmen, wenn die hierin versprochene Vergeistigung der Religion, und, nach Stephanus angeblicher Deutung, die Abschaffung des mosaischen Gesetzes, von Jesu an den Eintritt des messisnischen αἰων μέλλων geknüpft war. Bienach wären dam die Ansicht Jesu und die des Paulus nur so verschieden, dals, was jener erst auf der bei seiner verherrlichten Ankunft oder Wiederkunft zu erneuernden Erde sich als wegfallend dachte, dieser schon in Folge der ersten An-

<sup>15)</sup> Vergl. Paulus, exeg. Handb., 1, b, S. 598 f.

kunft des Messias, noch auf der alten Erde, abschaffen zu dürfen glaubte 16).

Doch wie im Gespräche mit der Samariterin Jesus das Aufhören des ausschliefslichen Tempeldienstes nicht blofs als etwas Zukunftiges, sondern in seinem Anfange bereits Gegenwärtiges darstellt (ἔργεται ώρα καὶ νῦν ἐςιν): so stellt er an einem andern Orte sich als den gegenwärtigen Messias nicht allein über die traditionellen Zusätze sum Gesets, sondern über dieses selbst. Bei der schon oben erwähnten Gelegenheit des Achrenraufens am Sabbat ist es nicht nur das, allerdings bloss der Ueberlieferung angehörige, Verbot dieser einzelnen Handlung, was er nicht anerkennt; sondern er sagt ganz allgemein, dass des Menschen Sohn χύριος τε σαββάτε, dass in seiner messianischen Erscheinung und Thätigkeit etwas Größeres noch als der Tempel gegeben sei, dessen Besorgung die Priester von den Sabbatgesetzen dispensire (Matth. 12, 5 ff. ). Wenn so in der letzteren Stelle eine Erhebung über das Gesets auch nach seinen mosaischen Bestandtheilen, in der ersteren aber, in Vergleichung mit den Gleichnissreden vom Sauerteig, vom Senskorn u. a., die Andeutung einer allmähligen Entwickelung seines Reichs und eines damit gleichen Schritt haltenden Zurücktretens des Tempelcultus enthalten ist: so stellt sich als das Wahrscheinlichste doch diess hervor, dass Jesus, wie Paulus, zwar für seine Person das Gesetz beobachtete, um sich nicht von seiner Nation loszureilsen, dass er überhaupt keine gewaltsame . Abschaffung desselben beabsichtigte; ebensowenig aber das Aufhören des Gesetzes erst mit dem Abbrechen der ganzen jetzigen Weltordnung erwartete: sondern dass er von dem Wachsthum und Reifen seiner .Ideen hoffte, es würden mit demselben die Blätterhüllen

<sup>16)</sup> Vergl. Hass, L. J., §. 84. Rabbinische Vorstellungen von Abschaffung des Gesetzes s. bei Schöffung, 2, S. 611 ff.

und Schalen von selbet fallen, die sie damals noch ungsben, und welche von dem noch unreifen Kerne verzeitig abzureilsen, diesem, wie er wohl wulste, nur zum Schaden gereichen konnte.

Bei dieser Stellung Jesu darf es uns nicht mehr Wunder nehmen, dass er in seinen Reden über diesen Punkt serückhaltend war, zufrieden, seinen Jüngern die Prämissen gegeben zu haben, aus welchen früher oder später die gewünschten Folgerungen gezogen werden mulsten (vgl. Joh. 16, 12f. Ja selbst jene Aussprüche in der Bergrede, welche als positive Versicherung der fortwährenden Gältigkeit des Gesetzes erscheinen können, treten hienach in ein anderes Licht. Die Annahme einer Accommodation zwar, wie die Unterscheidung des Moralgesetzes vom Ceremonialgesetze, bleibt aus den oben beigebrachten Gründen unzulälsig; aber Geist und Buchstabe ist sa unterscheiden, und wens Jesus auch dem kleinsten Buchstaben des Gesetzes ewige Dauer susichert, so kann diess nach dem Bisherigen, wie nach dem Zusammenhange der Bergrede selbst, nur w verstanden werden, dass von demjenigen nichts verlore gehen dürfe, was von wirklichem sittlich-religiösen 60 halte selbst in den scheinbar außerlichsten Geboten enthalten sei. In ähnlicher Weise sagt ja auch Paulus, der den Werken des Gesetzes allen Werth absprach, und die Christen von der Beobachtung der Vorschriften desselben enthand, dennoch von seiner Lehre aus, daß sie das Ge sets nicht umstoße, sondern erst recht geltend mache ( lzωμεν, Röm. 3, 31. vgl. 8, 4.): d. h. nicht die Zuseren Vorschriften desselben, sondern den Geist und das Wesen des Gesetzes. So ist die folgenreiche Idee des Paulus von dem Gesetz als einer bloß vorbereitenden Erziehungsanstalt (νόμος παιδαγωγός, Gal. 3, 24.), die aber mit Erreichung des Zweckes der Erziehung, mit dem Eintritte des Zöglings in dus reife Alter, als ferner überflüssig, wegfallen müsse: diese paulinische Idee ist nur Wiederaufnahme

dessen, was schon Jesus erkannt, und auch der Form mach in der Acufserung angedeutet hat, daß Moses dem Volke πρὸς τὴν σκληροκαρδίαν αὐτῶν Manches zugelassen habe, was jetzt, bei fortgeschrittener Entwickelung, nicht mehr zu dulden sei (Matth. 19, 8 f.) 17).

#### **67**.

Umfang des messianischen Plans Jesu. Verhältniss zu den Heiden,

Die Ausdehnung über den Kreis des jüdischen Volkes hinaus, welche das von Jesu gegründete Reich frühzeitig gewann, war unsern Evangelien aufolge durch ausdrückliche Erklärungen Jesu vorgezeichnet. Bei seinem Auftritte in der Synagoge seiner Vaterstadt wies Jesus, sum großen Verdrusse der Nazaretaner, zunächst zwar bloß um seine Abwendung von Nazaret su motiviren, auf das Beispiel des Elia und Elisa hin, welche um der Unwürdigkeit ihrer Volksgenossen willen ihre Wohlthaten an Heiden hätten wenden müssen (Luc. 4, 25 ff.). Aus Veranlassung seines Zusammentreffens mit dem kapernaitischen Hauptmanne versicherte Jesus ferner, in der Bacilela zww epaνῶν würden einst πολλοὶ ἀποὶ ἀνατολῶν καὶ δυσμῶν kommen und mit den Patriarchen su Tische sitsen, während die υλοί της βασιλείας, d. h. offenbar die Juden, welchen es ursprünglich bestimmt gewesen, blnausgeworfen werden würden (Matth. 8, 11 f.). Noch bestimmter erklärt er, als Nutzanwendung der Parabel von den Weingärtnern, seinen Volksgenossen: δτι αρθήσεται αφ' ύμων ή βασιλεία τε θεε και δοθήσεται έθνει ποιθνει τυς καρπυς αυτης (Matth. 21, 43), und in der Rede über die Parusie wird die Verkündigung des Evangeliums unter allen Völkern als einer der Umstände betrachtet, welche der Wiederkunft

Vergl. hiczu Nearder, S. 117 ff.; DE WETTE, exeg. Handb.,
 1, 1, S. 56 ff.

des Messias vorangehen müsten (Matth. 24, 14. Marc. 13, 10.). Endlich nach seiner Auferstehung gibt Jesus den Jüngern die förmliche und bestimmte Anweisung: πορευ. Θέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτὸς κ.τ.λ. (Matth. 28, 19. Marc. 16, 15. Luc. 24, 47.).

Auf räthselbafte Weise jedoch stellt sich diesen Erklärungen Jesu für die Zulassung der fleiden in das mesianische Reich eine Reihe anderer gegenüber, aus welchen hervorzugehen scheint, dass eine solche Ausdehnung desselben keineswege in seinem Sinne gelegen habe?

Als er die Zwölfe auf die erste Missionsreise aussendet, weiss er ihnen nichts angelegentlicher einzuschärfen, als: eig οδον έθνων μη απέλθητε — πορεύεσθε δε μαλλα ποὸς τὰ πρόβατα τὰ ἀπολωλότα οἴκε Ἰσραήλ (Matth. 16, 5 f.). Dass diesen Ausspruch nur Matthäus hat, die beiden andern Synoptiker aber nicht, diess ist schwerlich so zu erklären, dass der judaisirende Verfasser des enten Evangeliums diese Worte mit Unrecht hinzugesetzt; sondern umgekehrt so, dass die hellenisirenden Verfasser der beiden andern sie weggelassen haben. Denn da uner Matthäus doch nicht so sehr judaisirt, dass er Jesu die Absicht unterlegte, das messianische Reich auf Juden beschränken; da er vielmehr 8, 11 f. 21, 33 ff. 22, 1ff. 28, 19 f. Jesum deutlich von der Berufung der Heiden sprechen lässt: so hatte er keinen Anlass, einen so partcularistischen Zusatz zu machen; wohl aber die anderden Ausspruch, zur Vermeidung des Anstolses bei den nur mehr aufgenommenen fleiden, wegzulassen.

Diesem Verbote entspricht das eigene Verfahren Jese gegen das kananäische Weib, dessen Bitte um Heilung ihrer kranken Tochter er desswegen nicht gewähren will, weil er nur zu dem verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt sei (Matth. 15, 24.). Und zwar handelte es sich

<sup>1)</sup> So der Wolfenbüttler Fragmentist, a. a. O. S. 72 ff.

hier nicht einmal um Zulassung sum messianischen Reiche. sondern nur um eine einzelne, zeitliche Wohlthat, wie dergleichen schon Elias und Elisa auch Nichtisraeliten erwiesen hatten (1. Kön. 17, 9ff. 2. Kön. 5, 1ff.), auf deren Vorgang sieh Jesus selbst, wie eben erwähnt worden ist, berief; weßwegen auch die Jünger die Gewährung der Bitte natürlich und unanstössig fanden; so dass man hier a minori ad majus scheint Ochließen zu können: wenn nicht einmal diese äußerliche Wohlthat, dann wird Jesus noch viel weniger den Segen des Messiasreichs einem Heiden suzuwenden geneigt gewesen sein. Zwar ist hiebei die ausdrückliche Erklärung, nur zu den Israeliten gesandt zu sein, dem Matthäus eigenthümlich; allein theils ist die Auslassung derselben bei Markus (bei Lukas fehlt die gause Erzählung) auch hier wie oben zu erklären; theils liegt auch bei ihm in der Aeußerung Jesu, dass die Kinder vor den Hunden gesättigt werden müssen, der Sache nach dasselbe.

Dazu kommt das Benehmen der Apostel nach dem Hingange Jesu (A. G. 10. u. 11.). Der heidnische Hauptmann Cornelius, durch seinen gottseligen Wandel der Aufnahme in die messianische Gemeinde würdig, wird von Gott durch einen Engel an den Apostel Petrus gewiesen. Weil es aber Gott nicht verborgen war, müssen wir im · Geiste der Erzählung ergänzen, wie schwer der Apostel dezu zu bewegen sein würde, einen Heiden ohne Weiteres in das Messiasreich aufzunehmen, fand er für nöthig, denselben in einem symbolischen. Gesichte, das ihm die judische Unterscheidung zwischen Reinem und Unreinem als nichtig darstellte, zu einem solchen Schritte vorzubereiten. Auf diese Weisung geht Petrus zwar zu Cornelius; ihn aber mit seiner Familie zu taufen, dazu wird er erst durch ein weiteres Zeichen bewogen, indem er nämlich das πυεύμα αγιον über sie kommen sieht. Wie ihn nachher die Judenchristen in Jerusalem über die Aufnahme von

Heiden zur Rede stellen, beruft sich Petrus zu seiner Rechtsertigung nur auf die gehabte Vision und das bei der Familie des Hauptmanns bemerkte πνεῦμα ἄγιον. Man mag von dieser Geschichte denken, wie man will: in jedem Falle ist sie ein Denkmal der vielen Ueberlegungen und Kämpse, welche es nach Jesu Hingang die Apostel kostete, sich von der Aufnahmsfähigkeit der Heiden als solcher in das Reich ihree Christus zueüberzeugen, und der Gründe, durch welche sie zur Aufnahme derselben endlich bewegen worden sind; Kämpse und Ueberlegungen, welche, wie es scheint, nicht stattsinden konnten, wenn von Christus selbst eine so bestimmte Erklärung vorlag, wie namentlich in dem sogenannten Tausbesehl eine enthalten ist.

Doch eine Beschränkung seines Reiches auf das judische Volk kann man Jesu schon desswegen anmöglich sutrauen, weil er damit unter den Standpunkt der alten Propheten seiner Nation zuräckgesunken wäre, welches die Hoffnung geläufig war, dass in der messianischen Zeit auch die Heiden zur Jehovareligion sich bekehren würden (Jes. 2, 2 ff. Jer. 3, 17. Amos 9, 12. vgl. A.G. 15, 15 ff. Malach. 2, 11.). Demgemäß hatte auch der Täufer, der letate Prophet, die füdische Abstammung so gering angeschlagen, dass er seine stolzen Volksgenossen auf die Steine am Ufer des Jordan hinwies mit dem Bedeuten, im Nothfall wäre Gott im Stande, aus diesen dem Abraham Nachkommen zu schaffen (Matth. 3, 9.) 2). Wie sollte nun Jesus, der sonst in Bezug auf die Höhe des Standpunktes und Weite des Gesichtskreises so hoch über diesen Minnern steht; der, wie wir zuletzt gesehen haben, das mosaische Gesetz und den Tempeldienst als Anstalten betrachtete, welche hald der Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit weichen würden: wie sollte er ganz folgewidrig die Segnungen seiner Stiftung in die zufälligen

<sup>2)</sup> Vergl. NEADDER, L. J Chr., S. 54.

Gränsen Kines Volkes haben einschließen wollen? Indem durch diese Ueberlegungen ein entschiedenes Uebergewicht in die Wagschale derjenigen Aussprüche und Erzählungen von Jesu geworfen wird, welche die Idee der Ausdehnung des Messiasreichs auch über Heiden enthalten: so fragt sich nur, ob die entgegenstehenden Stellen sieh mit jenen in Uebereinstimmung bringen lassen?

In dieser Hinsicht kann das den Jüngern ertheilte Verbot, sich an Heiden zu wenden, mit aller Wahrscheinlichkeit als ein solches dargestellt werden, welches bloß vorläufig gelten sellte; indem Jesus gerathen fand, während seiner Lebenszeit das Evangelium vorerst nur unter seinen Volksgenossen feste Wurzel fassen, und erst später, wenn sich überdiels die Vorstellungen seiner Anhänger durch seinen Tod gereinigt haben würden, sich weiter ausbreiten zu lassen 3). Die anfängliche Härte gegen das kananäische Weib scheint hieraus nicht erklärlich, da es sich hier, wie schon oben bemerkt, gar nicht um Zulassung in das messianische Reich handelte, und überdiels Jesus eine ähnliche Wohlthat bei einer andern Gelegenheit bereits einem Heiden erwiesen batte. Der Hauptmann von Kapernaum nämlich, gleichfalls ein Heide (wie aus dem edè èr τῷ Ἰσραήλ τοσαύτην πίζω ευρον erhellt), hat Jesu kaum eine ähnliche Noth wie jenes Weib geklagt, als er sich schon von selbst erbietet, zur Heilung seines Knechts in sein Haus zu kommen (Matth. 8, 5 ff.). aber macht hier, nach NEARDER's richtiger Beobachtung, einen Unterschied, dass das Ansinnen des Hauptmanns mitten im jüdischen Lande, die Bitte der Kananitin aber an den Gränzen der Heiden an Jesum erging, wo er eher befürchten konnte, durch einen solchen Vorgang in einen

<sup>5)</sup> S. REINHARD, a. a. O.; PLANCH, Geschichte des Christenthums in der Per. seiner Einführung, 1, S. 179 ff.; DE WETTE, ONCG. Handb., 1, 1, S. 100; NEANDER, L. J. Chr., S. 460 ff.

Verkehr mit Heiden verwickelt zu werden, der ihm für jetzt noch nicht gerathen schien. Ueberdiels, wenn wir auf den endlichen Ausraf Jesu sehen: so enthielt dieser, in dem: ω γύναι, μεγάλη σε ή πίζις, eine Ahnliche Verherrlichung der Frau, wie in der verglichenen Erzählung der Hauptmann verherrlicht wird, und es bleibt immer möglich, dass Jesus ihre Glaubensstärke auf die Probe stellen wollte, um, im Falle sie diese bestünde, den Jungern die Heidin in einem Lichte zu zeigen, das manchen Israeliten beschämen konnte. Endlich der scheinbare Widerspruch zwischen dem Taufbefehl und den Bedenklichkeiten der Apostel wegen Zulassung von Heiden zur Tauß löst sieh gleichfalls, wenn man erwägt, wie die Aposte nur darein sich nicht gleich finden konnten; dass Heides als solche, d. h. ohne vorher durch die Beschneidung sich dem Volk Israel einverleibt zu haben, und ohne fernerhin das Gesetz Jehova's zu beobachten, Mitglieder des Reiches Christi sollten werden können: und darüber allerdinge hatte Jesus nichts bestimmt, dessen einfacher Befehl, alle Völker zu taufen, sammt der Drohung, dass das Messiareich wegen der Unwürdigkeit der geborenen Israeliten zu den Heiden übergehen würde, es unentschieden ließ ob diese ohne Weiteres, oder erst nach vorhergegangener Annahme des Judenthums, an den Segnungen seines Reiches Antheil bekommen sollten \*).

<sup>4)</sup> Die Propheten dachten sich den Antheil der Heiden am Messiasreiche ohne Zweifel in der letzteren Weise, und nach Rörn, in epist. ad Hebraeos, p. 117 f. war es Unterscheidungslehre der Schulen Hillel's und Schammai's, dass nach der ersteren nur Beqbachtung der noachischen Gebote, nach der letzteren Unterwerfung unter das ganze mosaische Gesetz zur Bedingung der Aufnahme der Heiden in das Messiasreich gemacht wurde.

#### s. 68.

Verhältniss des messianischen Plans Jesu zu den Samaritanern. Sein Zusammentreffen mit der samarischen Frau.

Aehnliche Schwierigkeiten liegen in der Stellung, welche Jesus sich und seinen Jüngern zu den Bewohnern Samariens gegeben hat. Während er nämlich in der Instructionsrede, Matth. 10, 5., seinen Jüngern das Besuchen einer πόλις Σαμαρειτών eben so sehr wie das Betreten der ódòg έθνων untersagt: lesen wir bei Johannes (Kap. 4.), dass Jesus selbst auf der Durchreise durch Samarien mit vielem Erfolge als Messias gewirkt, auch zu dem Ende sich zwei Tage in einer samarischen Stadt aufgehalten, und in der Apostelgeschichte (1, 8.), dass er vor seiner Himmelfahrt den Jüngern aufgetragen habe. seine Zeugen nicht blos er Γερεσαλήμ και er πάση τη Γεδαία, sondern auch εν τη Σαμαρεία zu sein. Dals Jesus für seine Person nicht, wie es nach jenem Verbote scheimen könnte, Samarien gänzlich gemieden habe, sieht man aus Luc. 9, 52. (vgl. 17, 11.), wo seine Jünger in einer χώμη Σαμαρειτών für ihn Quartier bestellen wollen; wie denn auch nach Josephus der gewöhnliche Weg der zu den Festen reisenden Galiläer durch Samarien ging 1). Dass er den Samaritanern nicht abhold war, vielmehr in mancher Hinsicht ihre Vorzüge vor den Juden anerkannte, erhellt daraus, dass er in einer Gleichnissrede gerade einen Samariter sum Vorbilde der Barmherzigkeit wählte (Luc. 10, 30 ff.); auch war ihm ja nach Luc. 17, 16. wirklich ein Fall vorgekommen, wo unter zehn Geheilten nur Einer, und zwar ein Samariter, sich dankbar bewies; endlich liesse selbst das sich hieher beziehen, dass seine

<sup>1)</sup> Antiq. 20, 6, 1. Nicht ganz zusammenstimmende rabbinische Grundsätze hierüber s. bei Lientroor, S. 991 ff.

jüdischen Gegner Jeen einmal den Vorwurf machen: ε καλῶς λέγομεν, ὅτι Σαμαρείτης εἶ σύ —; (Joh. 4, 48.) †)

So natürlich es hienach zu sein scheint, dass Jesu diese empfängliche Seite des semarischen Volkes, du überdiess auch von der Messiasidee nicht unberührt war (Joh. 4, 25.) 3), durch gelegentliche Verkündigung des Messiasreichs bei demselben auch wirklich in Anspruch genommen habe: so mus doch das eigenthümliche Verhaltnis Bedenken erregen, in welchem man in dieser Hissicht die vier Evangelisten zu einander erblickt. Wibrend nämlich Matthäus weder eine Berührung Jesu mit den Samaritanern, noch einen Ausspruch über sie, außer jenem Verbote, hat: gibt Markus zwar gleichfalls weder eine Berührung noch eine günstige Aeußerung, aber dech auch ebensowenig eine nachtheilige, wie Matthäus; Luks hat swei Berührungen Jesu mit ihnen, von welchen die eine zwar ungünstig, die andre aber, sammt seinen Ac-Iserungen über die Samaritaner, um so günstiger ausfilk; Johannes endlich weiß von einem ganz genauen und höche günstigen Verhältnifs Jesu zu dem samarischen Volke m erzählen. Sollen alle diese so verschiedenen Nachrichte gegründet sein: wie konnte Jesus das einemal verbieten, die Samaritaner in den messianischen Plan hereinsusiehen, das andremal aber diess selber ohne Anstand thun? und zwar mösste, wenn die Anordnung der Eyangelisten etwas gelten soll, die eigene Wirksamkeit Jesu in Samarien früher fallen, als das den Jüngern auf ihre Mir sionsreise mitgegebene Verbot. Denn die in Galilas vor sich gegangene Aussendung der Zwölfe hat in der kurzen Zeit, welche dem vierten Evangelium zufolge Jesus ver dem ersten Pascha in jener Landschaft war (2, 1-13.), keinen Raum; sie müßte also nach diesem Pascha, und,

<sup>2)</sup> DE WETTE, exeg. Handb., 1, 3, S. 62.

<sup>3)</sup> Vgl. Bertholdt, Christol. Judaeorum, §. 7.

weil der Besuch in Samarien auf die Rückreise von demseiben fällt, auch nach jenem Besuche erst vor sich gegangen sein; wie aber konnte Jesus, wenn er selbst bereits, und zwar mit dem schönsten Erfolg, in Samarien
messianisch gewirkt hatte, seinen Jüngern ein Aehnliches
verbieten? Setzt man dagegen die von Johannes erzählte
Scene nach dem von Matthäus aufbehaltenen Verbote: so
sollten die Jünger nicht so sehr darüber, dass Jesus überhaupt mit einem Weibe (Joh. 4, 27.), als dass er gerade
mit einer Samariterin sich so angelegentlich unterhielt,
sich gewundert haben 4).

Wenn es sich bei scheinbar so widersprechenden Angaben fragt, ob denn wirklich beide historiech sicher stehen: so kommt auf der den Samaritanern ungünstigen Seite jene Ungastlichkeit eines samarischen Dorfs und der dadurch aufgeregte Feuereiser der Zebedaiden nicht in Betracht; da weder ein einzelner Vorfall dieser Art Jesum von den Samaritanern abwenden konnte, noch die Wirksamkeit Jesu in der samarischen Hauptstadt die Unfreundlichkeit jener Dorfbewohner nothwendig verhindern musste. Sondern es handelt sich einzig um jenes Verbet in der Instructionsrede, and von diesem müssen wir, wie oben von dem die Heiden betreffenden: und aus den gleichen Gründen, sagen: wenn es gleich nur der erste Evangelist hat, so ist es doch erklärlicher, wie die übrigen bewogen sein konnten, es wegzulassen, als joner, es ungeschichtlich hinzuzufügen.

Untersuchen wir sofort, oh nicht auf der andern, den Samaritanern günstigen Seite sich Unhistorisches angesetzt hat: so kommt vor Allem die Erzählung des vierten Evangeliums (K. 4.) von dem Zusammentreffen Jesu mit der samarischen Frau und was sich daran schliefst,

<sup>4)</sup> Mit Unrecht wollten diess Einige in die Frage legen; s. bei Lücke, 1, S. 533.

in Betracht. Hier können wir zwar die Anstölse nicht finden, welche der Verfasser der Probabilien schon in der Ortsbezeichnung und dem Anfang des Gesprächs Jesu nit der Frau nachweisen zu können glaubt 5): aber von V. 16 an thun sich auch nach dem Geständniss unparteiischer Ausleger ) manche Schwierigkeiten hervor. hatte zuletzt Jesum gebeten, ihr auch von dem Wasser zu geben, welches für immer den Durst lösche, und daauf segt nun Jesus unmittelbar: υπαγε, φώνησον τον άνδρα Wosu dies? Die Ansicht, Jesus habe durch dies Frage, wohlwissend, dass sie keinen rechtmässigen Mans habe. die Frau nur beschämen und zur Busse leiten wollen'), weist Lücke ab, weil ihm solche Verstellung a Jesu nicht gefällt, und vermuthet, wegen des Unverstund der Frau habe Jesus durch Berufung ihres vielleicht es pfänglicheren Mannes sich Gelegenheit zu einer gedeihlicheren Unterhaltung verschaffen wollen. Aber wenn ded Jesus, wie sich sogleich zeigt, wusste, dass das Weib in gegenwärtigen Zeitpunkte keinen eigentlichen Ebemass hatte, so konnte er nicht im Ernste die Herbeirufung der selben verlangen, und namentlich, wenn er, auch nach LUCKE'S Zugeständnis, diese Kunde auf übernatürliche Weise hatte, so konnte ihm, der auch sonst wußte, wu im Menschen war, auch diese nicht verborgen sein, das die Frau wenig geneigt sein werde, seiner Aufforderung zu entsprechen. Hat er aber vorausgewußt, das das Verlangte nicht geschehen werde, ja selbst nicht geschehen könne: so war auch die Aufforderung nur eine verstellte, und hatte nicht die Herbeischaffung des Mannes, sonder etwas ganz Anderes zum Zwecke. Dass aber dies die

<sup>5)</sup> Barraceneidra, a. a. O. S. 47 ff. 97 f. Doch vgl. Dr Weins zu V. 11 f.

<sup>6)</sup> Vgl. Lücke und se Wette z. d. Abschn.

<sup>7)</sup> So THOLUCK z. d. St.

Busse der Fran gewesen wäre, davon liegt in der Erzählung nichts; denn als endliche Wirkung auf die Frau tritt keineswegs Beschämung und Reue, sondern Glaube an den prophetischen Blick Jesu' hervor (V. 19.), und diess wird auch die Absicht Jesu gewesen sein; denn die Erzählung ist so gehalten, wie wenn ihm sein Vorhaben mit der Frau gelungen, also der Erfolg mit der Absicht zusammengetroffen wäre. Hiebei ist indessen nicht sowohl das anstößig, was Lücke Verstellung nennt, da diese ganz unter die Kategorie des auch sonst vorkommenden unverfänglichen neuverfänglichen die Gewaltsamkeit, mit welcher Jesus die Gelegenheit, sich in seiner prophetischen Gabe zu zeigen, selber macht.

Mit derselben Gewaltsamkeit muß hernach die Frau das Gespräch auf einen Punkt hintreiben, an welchem auch vollends die Messianität Jesu offenbar werden kann. Sobald sie nämlich Jesum als einen Propheten erkannt hat, eilt sie sogleich, ihn über die zwischen Juden und Samaritern obschwebende Streitfrage rücksichtlich des Ortes der wahren Gottesverehrung zu Rathe zu ziehen (V. 20.). Dass ein so starkes Interesse an dieser religiös-nationalen Frage zu dem sonstigen beschränkten Wesen der Frau nicht passe, dessen sind die meisten jetzigen Erklärer durch die Annahme geständig, sie habe, weil sie sich durch die Aeusserung Jesu über ihre ehelichen Verhältnisse getroffen fühlte, durch jene Wendung nur das Gespräch von dem ihr empfindlichen Punkte ablenken wol-Len 3). Diess läset sich hören; war aber hienach die Frage nach dem rechten Orte des Gottesdienstes dem Weibe nicht ernst, sondern lag derselben nur falsche Scham, welche sich dem Bekenntniss und der Busse entziehen will, zum Grunde: so sollten jene Ausleger sich doch an das erinnern, was sie sonst bis zum Ueberdrusse wieder-

<sup>8)</sup> So Lücke und Tholuck z. d. St.; Hase, L. J., §. 67.

holen, dass Jesus (bei Johannes) in seinen Antworten durchaus nicht sowohl auf den ausdrücklichen Sinn der Fragen, als auf die dabei zum Grunde liegende Gesinnung Rücksicht nehme. Dieser Méthode zufolge durfte er die nicht ernstlich gemeinte Frage der Frau nicht im höchsten Ernst beantworten, sondern musste mit Umgehung derselben auf den zuvor schon getroffenen empfindlichen Fleck im Bewusstsein der Frau, den sie jetzt zu verdecken suchte, losarbeiten, um sie wo möglich sum vollen Gefühl und offenen Bekenntnifs ihrer Schold zu bringen. Aber dem Erzähler ist es einmal darum zu thun, Jesum hier nicht blos als Propheten, sondern bestimmt als Messias anerkannt werden zu lassen: und diess glaubte er am besten durch die Lenkung des Gesprächs auf die Frage nach dem wahren Orte der Gottesverehrung, deren Lösung man vom Messias erwartete (V. 25) ), herbeiführen zu können. Indessen - wir können nicht wissen, ob nicht des Gewaltsame dieser Uebergänge nur Folge davon ist, daß der Evangelist Mittelglieder ausgelassen hat: und so ist aus dem Bisherigen noch kein Schluss gegen den geschichtlichen Charakter der Erzählung so siehen.

Die Kenntniss, welche V. 17 f. Jesus von den Verhältnissen des Weibes zeigt, hat man natürlich zu erklären gesucht durch die Voraussetzung, dass, während Jesus am Brunnen sass, und die Frau aus dem Städtchen dahergegangen kam, ihm ein Vorübergehender einen Wink gegeben habe, sich mit ihr, als einer solchen, die jetzt nach dem sechsten Manne trachte, nicht einzulassen 10). Allein neben dem Unwahrscheinlichen, dass ein Vorübergehender nichts Angelegeneres mit Jesu su sprechen gehabt haben sellte, als ihn von den Verhältnissen eines unbedeutenden Weibes su unterrichten, stimmen jetzt

<sup>9)</sup> Vgl. Schöttgen, horae, 1, S. 970 f. Wetstein, S. 863.

<sup>10)</sup> Pausus, Leben Jesu, 1, a, 187; Comment. 4, z. d. St.

Freunde wie Gegner des vierten Evangeliums darin überein, dass jede natürliche Erklärung jener Kunde Jesu der Absicht des Berichterstatters geradezq widerstrebe 11). Denn wenn dieser um der Eröffnungen über ihre Verhältnisse willen nicht allein die Frau selbst (V. 19.), sondern auch viele Bewohner der Stadt (V. 39), an Jesum glaubig werden lässt: so meint er diess gewis nicht so, dass diese Leute, wenn auch nicht im Resultate (dass Jesus ein Prophet sei), so doch im Kriterium (dass er es vermöge jener Kenntniss sein müsse), sich getäuscht und übereilt, sondern dass sie ganz recht gehabt haben; er fasst also jenes Wissen Jesu als Ausfluss seiner höheren Natur. Dass nun vermöge dieser Jesus seine elgenen messianischen Schicksale und die großen Entwicklungsknoten seines Reiches prophetisch vorausgesehen, auch das Innere derfenigen, mit welchen er gerade zu thun hatte, durchschaut habe: diess kann man, bei einer gewissen Ansieht von seiner Person, wabracheinlich, und in jedem Falle nur höchst würdig finden; dass er aber immer und überall selbst die äußern Verhältnisse aller andern Personen im kleinsten Detail gekannt habe, diess ist, je höher man seine prophetische Würde fasst, eine desto unangemessemere Vorstellung, und jedenfalls zerstört eine solche empirische, nicht Allwissenheit, sondern Alleswisserei, das menschliche Bewußstsein, das doch auch die orthodoxe Vorstellung in Jesu setzen will 12). Dagegen ist die Gabe, für Augenblicke im Innern anwesender Personen zu lesen, und durch Vermittlung dieses Innern selbst von Abwesenden, mit denen sie im Verhältniss stehen, oder standen, Kunde zu bekommen - eine solche Gabe ist unläugbar schon bei Somnambülen beobachtet worden 18): und hier ist es, wo

<sup>11)</sup> Vgl. OLSHAUSEN z. d. St. und BRETSCHNEIDER, Probab. S. 50.

<sup>12)</sup> Vgl. Bretschneider, a. a. O. S. 49 f.

<sup>13)</sup> s. u. A. Wirth, Theorie des Somnambulismus, S. 216 ff.

der Kritiker sich über einem apologetischen Interesse betrifft, wenn er eine Fähigkeit, die sonst nur in Begleitung krankhafter Zustände vorzukommen pflegt, Jesu zuzuschreiben Bedenken trägt. Näher indess ist diese Bedenklichkeit doch auch historisch nicht unbegründet: sofern von krankhafter Ueberspannung in dem Wesen und Leben Jesu keine Spur zu finden ist. Doch, wenn gleich jene Gabe sonst nur als Begleiterin leiblicher und geistiger Krankheiten vorzukommen pflegt: so bleibt es darum immer möglich, dass dieselbe einmal auch einem in beider Hinsicht Gesunden verliehen gewesen wäre, und so lässt sich daraus, dass sie bier Jesu zugeschrieben wird, keine Folgerung gegen den geschichtlichen Werth des Berichtes ziehen. Ebensowenig aber - wohl zu merken - ist aus einer solchen Gabe etwas für die höhere Natur Jesu zu beweisen; da ja vielmehr, wenn uns seine geistige und sittliche Gesundheit nicht sonsther gewiss wäre, jene Fähigkeit wie sonst als etwas Krankhaftes betrachtet werden müste.

Weiter spricht nun Jesus (V. 23 ff.) gegen das Weib, mit Hase zu reden, den höchsten Grundsatz seiner Religion aus: geistige Verehrung Gottes durch ein frommes Leben, mit Aufhebung jedes Ceremonialdienstes, und bekennt sich offen als den Gründer einer solchen Gottesverchrung, als den Messias. Hier hat man allerdings Anlass, zu fragen: in welcher Hinsicht war denn dieses. Weib einer so hohen Mittheilung würdig, wie sie nicht einmal den Jüngern mit so klaren Worten zu Theil geworden ist? was konnte Jesum bewegen, den Blick einer Person in die weite Ferne der Religionsgeschichte ausschweifen zu machen, der es am besten gethan hätte, in ihr eigenes Innere geführt, bei der Verdorbenheit ihres Hersens festgehalten zu werden? Nur das, scheint es, wenn er um jeden Preis von der Frau, ohne Rücksicht auf ihre Besserung, außer dem Anerkenntniss seiner prophetischen Gabe

auch noch das seiner Messianität sich erzwingen wollte, wozu jene Wendung des Gesprächs nothwendig schien. ludesseu darf nicht nur die Gewalt, welche Zeit und Stunde, Gelegenheit und Stimmung, über Eröffnung und Verschließung des Gemüths bat, auch an Jesu nicht verkürst werden: sondern es lassen sich selbst Grunde denken. um deren willen er es unbedenklicher fand, den Samaritanern sich als Messias zu bekennen - einem vom Stamme der Nation abgerissenen Aste mit minder starkem Nationalgefühl, dessen, wenn gleich ebenfalls politisch gefärbte, Mussiasidee der Umbildung in's Geistige weniger Widerstand schien entgegensetzen zu können, als von den Juden, und selbst von den Jüngern, so lange Jesus noch lebte, zu befürchten war. Hoffte aber Jesus auf diese Weise durch das Weib bei den Samaritanern als Messias Eingang zu finden: so ist es nicht zu verwundern, dass er in seinem Gespräche hauptsächlich auf diesen größeren Zweck hinarbeitete, die Verwirklichung des engeren Zweckes aber, der sittlichen Besserung des Weibes, den Wirkungen überliefs, welche von der Bekehrung ihrer Landsleute auf sie ausgehen mussten.

Indessen, fährt die Erzählung V. 27. fort, kamen die Jünger Jesu mit Lebensmitteln aus der Stadt zurück, und wunderten sich, dass er gegen den rabbinischen Grundsatz 14) mit einem Weibe sich unterhalte. Während die Frau, durch die letzte Eröffnung Jesu aufgeregt, in die Stadt zurückläuft, um ihre Mitbürger zur Besicht gung des messiasartigen Fremden einzuladen, fordern ihn die Jünger auf, von der mitgebrachten Speise etwas zu sich zu nehmen; worauf er erwiedert: εγω βοωσιν έχω φαγείν, ην ύμετς εκ οὐδατε (V. 32.), was seine Jünger dahin missverstehen, es habe ihm vielleicht in ihrer Abwesenheit jemand zu essen gebracht; eine jener fleischlichen Auffas-

<sup>14)</sup> bei Lightsoor, S. 1002.

è

sungen geistig gemeinter Aussprüche Jesu, wie sie im vieten Evangelium stehend sind, und eben dadurch verdichtig werden: übrigens vom wesentlichen Inhelte der Ersitlung als mehr formelle Zuthat des Berichterstatters in Almug gebracht werden können. Weiter folgt eine Rede über Sien und Ernten (V. 35 ff.), welche, wenn mm V. 37 f. vergleicht, nur den Sinn haben kann, daß, wa Jesus gesaet habe, die Jünger ernten sollten 15). Kam diese gleich ganz allgemein darauf bezogen werden, das Jesus die Keime der βασιλεία τε θεε, welche unter der Pflege seiner Jünger Blüthen und Früchte trugen, zuerst in die Menschheit gelegt babe: so lässt sich doch zugleich eine speciellere Beziehung unmöglich abweisen. Jesus sieht voraus, dass ihm die zur Stadt geeilte Frau Gelegenheit verschaffen werde, in Samarien die Saat des Evangeliums auszustreuen, und verheifst den Jüngern, dels sie die Früchte dieser seiner Bemühungen einst zu genielen haben würden. Hier muß man an die nachmalige 🚾 breitung des Christenthums in Samarien durch Philippus und einige Apostel (A.G. 8.) denken 16), und könnte insofern ein vaticinium post eventum vermuthen: doch list Bich theils, selbst bei einer rein natürlichen Ansicht von der Person Jesu, nicht geradezu in Abrede stellen, dass er diesen Fortgang seiner Sache in Samarien nach seiner Kenntniss der Bewohner nicht schon damals habe vorher sehen können: theils könnte auch hier vielleicht die grisere Bestimmtheit der Vorhersage Zuthat des Evangelistes sein, in dessen Erinnerung sich die damalige Rede Jest nach dem späteren Erfolge etwas umgestaltet hätte, ohne dass darum sein Bericht im Wesentlichen glaubwürdig sein aufhörte.

Zumal derselbe eine Ersählung der Apostelgeschichte

<sup>15)</sup> LUCKE, 1, S. 542.

<sup>16)</sup> Lücke und de Wette z. d. St.; Bretschneider, S. 52.

ganz auf seiner Seite hat. Noch ehe auf höheren Antrieb Petrus den ersten Heiden in das neue Reich des Messias aufgenommen hatte, war aus Veranlassung der θλίψις γετομένη έπε Στεφάνω der Dinkonus Philippus είς πόλιν Σαμαρέίας gereist, wo er den Christus verkündigte und durch Wunder aller Art viele Samaritaner sum Glauben und zur Annahme der Taufe bewog (A. G. 8, 5 ff.). Diese Erzählung bildet mit der früher betrachteten von der Aufnahme der ersten Heiden einen völligen Gegensatz; während es dort die ausserordentlichsten Vorbereitungen durch ein Gesicht und einen besondern Antrieb des meina bedurfte, um den Petrus den Heiden zu nähern: so fängt hier Philippus, and swar ohne noch jenen Vorgang zu haben, ohne Weiteres in Samerien su taufen an. Damit man aber nicht etwa sage, der Diakonus sei vielleicht liberaler als der Apostel gesinnt gewesen, so kommt sofort Petrus selbst mit Johannes nach Samarien, und auch diese ist ein Zug weiter in dem Gegensatze der beiden Erzählungen, dass, während dort die Aufnahme der ersten Heiden bei der Mattergemeinde in Jerusalem einen höchst ungünstigen Rindrack machte, hier die Kunde, dri dédektat ή Zamapelu Tor Loyor TE See, beifallig aufgenommen, and das vormehmste Apostelpaar abgeschickt wird, um das Werk des Philippus zu bestätigen and zu vollenden. Hiemit stimmt ein solcher Vorgang von Seiten Jesu selbst sehr gut zusammen, und es fragt sich nur, wie mit demselben das oben besprochene Verbot bei Matthäus, das geschichtlich auch nicht weichen will, in Uebereinstimmung zu bringen ist?

Hier dürfen wir uns nun nicht verhehlen, dass die Vereinigung noch schwieriger ist, als oben bei dem Verbot in Betreff der Heiden: sofern es sich eher reimen lässt, wie Jesus, was er für die Zeit nach seinem Tode selbst anordnete, während seines Lebens noch nicht vorgenommen wissen wellte; als dass er, wie hier, seinen Jüngern verboten haben sollte, was er nicht lange her nach, oder sogar vorher, selbst unternahm. Doch wem er zu jonem Verhot in Bezug auf die Heiden den doppelten Grund hatte: erstlich den äuseersten Anstoss bei der jüdischen Nation, der so lange vermieden werden mußte bis sein Werk feste Wurzeln unter derselben gefalst hatte; zweitens die Unfähigkeit der noch nicht durch seinen Tod belehrten Jünger, den Reiden auf die rechte Weise entgegenzukommen, und die Gefahr, dass sie, wilrend sie den Juden ihre falschen Messiasvorstellungen sw nicht benahmen, den Heiden für sie neue Irrthümer beibringen möchten - während ihn zu dem Verbot in Betreff. der Heiden diese beiden Schwierigkeiten veranlaßten, von denen dadurch, dass er etwa persönlich, ohne Væmittlung der Jünger, sich an die Heiden gewendet hätte, nur die zweite zu vermeiden gewesen, die erste selbst verstärkt worden sein würde: scheint in Betreff der Semaritaner Jesus, wie später die Apostel, den Anstols bei den Juden weniger gescheut, wegen der dermaligen Ungschicklichkeit seiner Jünger sum Verkehr mit Samariunern aber, wie sie sich auch in dem oben erwähnten Vorgang, Luc. 9, 52 ff., zeigte, sich nur persönlich an dieselben gewendet zu haben 17).

<sup>17)</sup> Vergl. NEANDER, L. J. Chr., S. 462 f.

## Fänftes Kapitel.

# Die Jünger Jesu.

### S. 69.

Die Berufung der ersten Begleiter. Differens zwischen den beiden ersten Evangelien und dem vierten.

Nach der übereinstimmenden Erzählung der zwei ersten Evangelien (Matth. 4, 18-22. Marc. 1, 16-20.) hat Jesus, am galiläischen See wandelnd, suerst die beiden Brüder, Petrus und Andreas, unmittelber darauf den Jakobus und Johannes, von den Fischernetzen weg su. seiner Nachfolge berufen. Auch das vierte Evangelium erzählt gleich zu Anfang (1, 35 - 52.), wie sich die ersten Schüler an Jesum anschlossen, unter welchen auch hier Petrus und Andreas, und wahrscheinlich auch Johannes, sich befinden, indem der ungenannte Begleiter des Andreas gewöhnlich auf jenen gedeutet wird. Jakobus fehlt in dieser Erzählung; statt seiner wird noch die Berufung des Philippus und des Nathanael berichtet. Doch auch von den gleichen Personen sind alle näheren Umstände ihres Zusammentreffens mit Jesu verschieden erzählt. Während nach den beiden Synoptikern der Schauplatz desselben das Ufer des galiläischen See's ist, kommen im vierten Evangelium Andreas, Petrus und der Ungenannte in Peräa in der Nähe des Jordan, Philippus und Nathanael auf dem Wege von da nach Galiläa zu Jesu. Während ferner dort je ein Brüderpaar zusammen berufen wird, treffen hier zuerst Andreas und der Ungenannte,

dann Petrus, hierauf Philippus und Nathanaël mit Jesu susammen. Hauptsächlich aber, während bei Matthäus und Markus die Brüderpaare von ihrem Fischergeschäft hinweg unmittelbar von Jesu berufen werden, gibt Johannes als Situation der Berufenen nur überhaupt ein ἐρχεσθαι und εὐρίσκεσθαι an, und lässt von Jesu unmittelbar nur den Philippus berufen werden, den Andreas und den Ungenannten weist der Täufer, den Petrus bringt Andreas, den Nathanaël Philippus zu ihm hin.

Scheinen so die beiden Erzählungen verschiedene Kreignisse zu betreffen, und fragt es sieh, welche das frühere und welche das spätere? so scheint Johannes die Geschichte noch etwas früher einzureihen, weil er sie schon vor Jesu Rückkehr von seiner Taufe nach Galilaa erfolgen lässt, die Synoptiker erst nach derselben; zumal wenn, nach einer gewöhnlichen Berechnung, die Rackreise, von welcher die Synoptiker ausgehen, nicht die von der Taufe, sondern von dem ersten Paschafest sein soll. Auch der inneren Beschaffenheit des Vorgangs nach scheint das vom vierten Evangelium Erzählte nicht das Spätere sein zu können. Denn waren nach den Synoptikern Andreas und Johannes bereits Jesu nachgefolgt, so kommten sie nicht wieder, wie im vierten Evangelium, zum Gefolge des Täufers sich gesellen, noch brauchte dieser erst sie auf Jesum hinzuweisen; ebenso, wenn Petrus schon unmittelbar von Jesu zum Menschenfischer berufen war. brauchte ihn nicht erst sein Bruder Andreas zu ihm sa Dagegen stimmen die Ausleger darin überein, dass sowohl die synoptische Erzählung sich eigne, die jehanneische vor sich, als diese, jene nach sich zu haben. Das vierte Evangelium, sagt man '), erzähle nur das erste

<sup>1)</sup> Kurnoz, Comm. in Matth. S. 100; Lücke, Comm. z. Joh. 1,

S. 388; Olshausen, bibl. Comm., 1, S. 193; Hase, Leben Jesu,

 <sup>56. 61;</sup> NEANDER, L. J. Chr., S. 247 ff.

Bekanntwerden Jesu mit jenen Männern, auf welches hin sie noch nicht sogleich seine beständigen Begleiter geworden seien; erst bei der von den Synoptikern aufbehaltenen Gelegenheit habe sie Jesus zum beständigen Geleite, zur eigentlichen Jüngerschaft, berufen.

Allein wenn man in dem synoptischen Berichte die Aufforderung Jesu: δεῦτε οπίσω με, und die Bezeichnung des Erfolgs durch modes Inoav auro von beständiger Begleitung versteht: so fällt es auf, wie man in der johanneischen Erzählung das gleiche ακολέθει μοι in andrer Bedeutung nehmen kann, und man muss die Consequens von PAULUS loben, wenn er nicht nur in der letzteren, sondern auch in der ersteren Erzählung eine Aufforderung zu einer bloß vorübergehenden Begleitung auf dem nächsten Gange findet 2). Allein diese Deutung der synoptischen Erzählung ist unmöglich. Wie hätte doch Petrus später im Namen seiner Mitjünger Jesum so nachdrücklich erinnern können: ίδε ήμεῖς ἀφήκαμεν πάντα καὶ ήκολεθήσαμέν σοι, und dazu fragen: τί ἄρα ἔςαι ήμίν; und wie hatte Jesus den ακολεθήσαντες αντώ und jedem, der um seinetwillen αφηκεν οίκιας κ. τ. λ. hundertfältigen Ersatz verheißen können (Matth. 19, 27 ff.), wenn dieses Verlassen und Nachfolgen, und also auch das ganz ebense bezeichnete in uuserer Erzählung, nur ein so vorübergehendes und unterbrochenes gewesen wäre? Wird schon hieraus wahrscheinlich, dass auch das axole Det pot bei Johannes die Anknupfung eines bleibenden Verhältnisses bezeichnen werde: so sind überdiels in dem Zusammenhange der johanneischen Erzählung die deutlichsten Spuren hievon zu finden. Ganz nämlich wie bei den Synoptikern vor dieser Bernfungsscene Jesus allein erscheint; nachher aber bei jeder schicklichen Gelegenheit die Begleitung seiner μαθηταί erwähnt wird: so tritt auch im vierten Eyan-

<sup>2)</sup> Leben Jesu, 1, 2, 8. 212.

gelium der vorher unbegleitete Jesus von jenem Vorfall an in Gesellschaft von Jüngern auf (2, 2, 11, 12, 17, 3, 22, 4, 8, 27, u. s.), und die Annahme, dass diese in Peräa gewonnenen Jünger nach Jesu Rückkehr nach Galiläa sich wieder zerstreut haben <sup>5</sup>), ist den Evangelien nur vom harmonistischen Bestreben aufgedrungen. Indess, auch diess vorausgesetzt, konnten sie ihm doch in der kurzen Zeit, welche jene Entfernung immer nur gedauert haben kann, unmöglich so entfremdet werden, dass er so, wie in der synoptischen Berufungsgeschichte der Fall ist, die Bekanntschaft mit ihnen ganz wieder wie von vorne anzufangen sich veranlasst finden konnte.

Als einen besondern Vortheil dieser Stellung der beiden Erzählungen heben die rationalistischen Erklärer dieß hervor, dass so allein begreislich werde, worüber man sonst im höchsten Grade staunen müste, wie sowohl Jesus nur so im Vorbeigehen auf den ersten Blick vier Fischer zu Jüngern habe wählen, und darunter gleich die zwei ausgezeichnetsten Apostel treffen können; als auch wie die vier geschäftigen Männer auf den räthselhaften Ruf eines ihnen nicht näher bekannten Mannes hin sogleich ihr Gewerbe verlassen, und sich zu seiner Begleitung haben hergeben mögen: bei Vergleichung des vierten Evangeliums sehe man nämlich, dass Jesus diese Männer längst vorher kennen gelernt, und sich gleicherweise ihnen in seiner Vortrefflichkeit gezeigt hatte; woraus sich nun sowohl das Glückliche seiner Wahl, als auch ihre Bereitwilligkeit ihm zu folgen, erkläre. Allein gerade dieser scheinbare Vortheil ist es, der über die bezeichnete Stellung der beiden Erzählungen vollends den Stab bricht. Denn entschiedener kann nichts gegen die Absicht der beiden ersten Evangelisten sein, als die Voraussetzung ei-

<sup>3)</sup> Paulus, Leben Jesu, 1, a, S. 213; Sieffert, über den Ursprung u. s. f., S. 72; auch Neander, a. a. O.

nes schon vorher zwischen Jesu und den berufenen Brüderpaaren bestandenen Verhältnisses. Legt nämlich die Erzählung bei beiden darauf so großes Gewicht, daß sie εὐθέως ihre Netze verlassen, und sieh zur Nachfolge Jesu entschlossen haben: so muß dieß im Sinne der Erzähler etwas Außerordentliches gewesen sein; was es nicht war, wenn die Männer schon früher im Gefolge Jesu gewesen waren. Und ebenso in Bezug auf Jesum liegt die Spitze der Erzählung darin, daß er mit prophetischem Geiste gleich auf den ersten Blick die rechten herausgefunden, daß er nach Joh. 2, 25. ε χρείαν είχεν, ενα τις μαψτυρήση περὶ τε ανθρώπε, weil er ανθος εγίνωσε, τί ήν εν τῷ ανθρώπε, wodurch er einer Forderung genügte, welche die Juden an den Messias stellten \*).

Macht so jede der zwei verschiedenen Erzählungen darauf Anspruch, das erste Bekanntwerden Jesu mit seinen vornehmsten Jängern zu beschreiben: so kann nur Eine richtig, die andere muss irrig sein 5), und, es ist nun nach innern Gründen zu untersuchen, welche? Hier mus man in Bezug auf die Darstellung der Synoptiker Paulus Recht geben, dass man sich nicht genug wundern könnte, wenn gleich das erste Zusammentreffen Jesu mit jenen Männern sich so gemacht hätte, wie sie erzählen. Ein Durchschauen des Menschen auf den ersten Blick, wie es Jesus hier erprobt hätte, ginge weit über Alles binaus, was der glücklichsten und geübtesten Menschenkenntnis natürlicherweise möglich ist. Wir müsten also entweder an die eigenthümliche Gabe denken, vermöge deren Jesus der Samariterin von ihren sechs Männern sagte; oder mößten wir annehmen, die Synoptiker haben den Vorfall dadurch in ein falsches Licht gestellt, dass sie

<sup>4)</sup> s. Schötten, horae, 2, S. 371 f.

<sup>5)</sup> Vergl. Franzische, in Matth. p. 189; DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 46.

das Ergebniks eines längeren Verkehrs wie ein erstmaliges Notiznehmen beschreiben.

Dabei könnte das Wesentliche, dass Jesus die ihm längst bekannten Männer zuletzt von den Netzen weg sa seiner Jüngerschaft berief, sich wirklich so ereignet haben: freilich ebenso leicht aber konnte auch dieser Grundstock der Erzählung auf traditionelle Weise sieh bilden. Anlass dazu'lag nicht allein in der schon angeführten jüdisches Vorstellung vom Messias als Herzenskündiger; sondern auch ein ganz specielles Vorbild dieser Apostelherufung war in der Erzählung (1. Kön. 19, 19-21.) von der Art und Weise gegeben, wie der Prophet Elia den Elisa zu seiner Nachfolge bestimmt haben sollte. Wie hier Jesus die Brüderpaare von den Netzen und dem Fischfang: so ruft dort der Prophet seinen künftigen Schüler von den Rindern und dem Pfluge weg; beidemale von einer einfachen materiellen Arbeit zum höchsten geistigen Berufe, ein Contrast, welchen, wie aus der römischen Geschichte bekannt, die Sage besonders gerne entweder aufbewahrt oder macht. Ferner, wie die Fischer auf den Ruf Jesu ihre Netze verlassen, und ihm nachfolgen: so heifst es von Elisa, als Elia seinen Mantel auf ihn warf: κατέλιπι τας βόας, καὶ κατέδραμεν οπίσω Ήλιε (V. 20. LXX.). Nun folgt eine scheinbare Differenz, die aber eigentlich das frappanteste Zusammentreffen ist. Der berufene Prophetenschüler bat, ehe er sich ganz an Elia anschlöße, sich noch von Vater und Mutter verabschieden zu darfen, und der Prophet nimmt keinen Anstand, ihm diess su gestatten, wenn nur Elisa sofort wieder zu ihm zurückkehren würde. Aehnliche Bitten werden auch Jesu (Luc. 9, 59 ff. Matth. S, 21 f.) von Einigen gestellt, die er zur Nachfolge berufen, oder die sich freiwillig dazu erboten hatten; aber Jesus gewährt diese Gesuche nicht, sondern weist den Einen, welcher zuvor seinen Vater zu begraben wünschte, zu augenblicklichem Antritt seiner Jüngerschaft an, den

1

Andern aber, der sich ausgebeten hatte, sich erst noch von seiner Familie verabschieden zu dürfen, weist er zurück; wogegen von den beiden Fischerpaaren hier gesagt wird, dass sie, ohne um Frist zu bitten, Alles, die Zebedaiden selbst ihren Vater, im Stiche gelassen haben. Dieser Zug kann auf die Vermuthung führen, die ganze Erzählung bei Matthäus und Markus möge eine überbietende Nachbildung der A. T. lichen sein, um, wie PAULUS richtig sieht, zu zeigen, dass Jesus als Messias noch entschlossenere und mit größerer Aufopferung verbundene Nachfolge gefordert habe, als Elias der Prophet verlangte und verlangen durfte. Die geschichtliche Grundlage der Erzählung wäre dann nur die, dass mehrere der vorzüglichsten Jünger Jesu, wie namentlich Petrus, als Anwohner des galiläischen Sees, Fischer gewesen waren; weßwegen Jesus sie in ihrer späteren apostolischen Wirksamkeit bisweilen als άλιεῖς ανθρώπων bezeichnet haben mag.

Wäre somit durch Wegräumung entweder, oder Berichtigung der synoptischen Erzählung für die johanneische Raum gemacht: so kann doch, ob sie diesen als historische einnehmen darf, erst aus einer Prüfung ihrer innern Beschaffenheit sich ergeben. Hier erregt es swar kein gutes Vorurtheil, dass Johannes der Täufer es ist, welcher Jesu die swei ersten Schüler sugewiesen haben soll; denn, ist in der früher gegebenen Darstellung des Verhältnisses zwischen Jesu und dem Täufer nur irgend etwas Wahres: so konnten swar wohl Johannesjünger aus eignem Antriebe sich an Jesus anschließen; nicht aber der Täufer Jemanden von sich weg an Jesum als den Messias verweisen. Doch könnte auch hier, der Wahrheit des Uebrigen unbeschadet, in der Erinnerung des Evangelisten irgend eine Aeusserung des Täufers zu Gunsten Jesu, durch welche einige seiner Jünger zuerst veranlasst wurden, Jesu nähere Bekanntschaft zu suchen, aus späterer

Erkenntnis heraus bestimmter und inhaltsvoller gemacht worden sein.

Dass sofort Andreas, nachdem er einen Abend mit Jesu zusammengewesen, ihn seinem Bruder sogleich mit den Worten: εὐρηκαμεν τὸν Μεσσίαν, angektindigt haben soli (1, 42.), und auf ähnliche Weise Philippus gleich nach seiner Bernfung sich gegen Nathanaël über ihn ausspricht (V. 46.), steht mit der glaubwürdigen Darstellung der Synoptiker im Widerspruch. Aus dieser (Matth. 16, 16 ff. parall.) wissen wir, dass es einige Zeit brauchte, bis die Jünger Jesum als den Messias anerkannten, und dies durch ihren Sprecher Petrus laut werden liessen, dessen späte Einsicht Jesus mit Unrecht als göttliche Offenbarung gepriesen haben würde, wenn sie ihm gleich Anfangs durch seinen Bruder Andreas entgegengebracht worden ware. Es scheint also hier eine anachronistische Verschiebung im Gedächtnisse des Evangelisten angenommen werden zu müssen.

Achnlichen Anstofs kann die Art erregen, wie sofort Jesus den Simen empfangen haben soll. Schon das, daßer, nachdem er ihn in das Auge gefaßt, ihm sagt: σν εἶ Σίμων, ὁ νίος Ἰωνᾶ, klingt nach Bengel's richtiger Beohachtung 6) so, als sollte hier Jesu eine übernatürliche Kenntniß des Namens und der Abkunft eines ihm sonst unbekannten Mannes zugeschrieben werden. Jedenfalls aber, wenn er ihm nun den bedeutsamen Beinamen Kr. φᾶς oder Πέτρος zulegt, so ist dieß, sofern man diesen Ausspruch nicht mit Paulus durch Beziehung auf die Körpergestalt des Mannes bis zum Scurrilen herunterziehen will 7), so gemeint, daß Jesus auf den ersten Anblick mit dem Auge des καρδιογνώςης sein Inneres durchschaut, und nicht bloß seine allgemeine Befähigung zum Apostolat,

<sup>6)</sup> Gnomon, z. d. St.

<sup>7)</sup> Leben Jesu, 1, a, S. 168.

sondern auch die individuellen Eigenschaften erkannt habe, welche den Mann mit einem Felsen vergleichbar machten. Die Ersählung der Synoptiker, nach welcher Jesus erst nach längerem Umgang mit dem Manne zu ihm spricht; συ εί Πέτρος, και έπι ταύτη τη πέτρα κ. τ. λ. (Matth. 16, 18.), läist sich zwar so verstehen, dass Jesus — sofern er hier nicht wie bei Johannes sagt: σῦ κληθήση, sondern συ εί, und sofern auch Matthäus den Simon schon vor jener Anrede Petrus nennt — von einem dem Jünger früher beigelegten Namen jetzt nur eine bedeutsame Anwendung gemacht habe 6); jedenfalls aber bleibt es überwiegend wahrscheinlich, dass erst nach längerer Bekanntschaft, oder wenigstens, wie Lucke will, nach einer längeren Unterredung, dem Petrus dieser Charaktername gegeben wurde; wornach also die Erzählung des vierten Evangelisten auch hier mindestens eine bis zur Täuschung verkürste wäre.

Noch mehrere Schwierigkeiten finden sich in der Verhandlung mit Nathanael. Wie Philippus ihm von einem Messias aus Nazaret sagt, macht er die berühmte Frage: έχ Ναζαρέτ δύναταί τι αγαθον είναι; (V. 47.) Dals nan schon, als Jesus auftrat, Nazaret in besonderer Verachtung gestanden, läßt sich, wie auch Lücke bemerkt, durch kein einziges historisches Datum belegen, und es hat alle Wahrscheinlichkeit, dass erst von den Gegnern des Christenthums dieser Vaterstadt des von ihnen verworfenen Messias ein Schandfleck angehängt worden ist. Zu Jesu Zeit stand Nazaret nur in der Eigenschaft einer galiläischen Stadt überhaupt bei den Judäern in Verachtung; aber in diesem Sinne konnte Nathanael nicht auf dasselbe herabsehen, da er selbst ein Galiläer war (21, 2.). Leicht könnte also hier eine spottende Frage, welche sur Zeit der Abfassung des vierten Evangeliums die Christen oft

<sup>8)</sup> Lücke und de Werre z. d. St. des Joh.

von ihren Gegnern hören mussten, schon einem Zeitgenossen Jesu in den Mund gelegt sein, der seinerseits vielmehr in der Art, wie die Juden Joh. 7, 41 f., seine Bedenklichkeit geäusert hätte. - Wie nun Nathanael auf Jesum zukommt, soll dieser über ihn das Urtheil gefällt haben: ide alnua Idoanlitus, er a dolos en est (V. 48.). Paulus meint, von Nathanael aus Kana, wohin er eben zur Hochseit von Verwandten ging, könne Jesus wohl schon vorher gewusst haben. Allein, war Nathanaels Charakter Josu auf natürlichem Wege bekannt geworden, so muste er auf dessen Frage: πόθεν με γινώσκεις; entweder ihn an die Gelegenheit erinnern, bei welcher sie schon früher Bekanntschaft gemacht, oder sich auf Andre berufen, die ihm von Nathanael schon Gutes gesagt hatten; wenn er statt dessen von einem Wissen um den Aufenthalt Nathanaels unter einem Feigenbaum spricht, welches den Schein des Wunderbaren hat: so wäre ein solches Benehmen, wenn irgend eines, Charlatanerie gewesen. Da aber der Evangelist Jesu so etwas nicht zuschreiben will: so geht seine Absicht unverkennbar dahin, Jesu ein übernatürliches Wissen um den Charakter Nathanaels zuzuschreiben; worüber wie oben in Bezug auf Petrus und die Samariterin zu urtheilen ist. Ebensowenig läset sich das örræ em την συκήν είδυν σε durch den Paulus'schen Ausspruch: wie oft sieht und beobachtet man einen, der es selbst nicht bemerkt! erklären. Zwar denkt auch Lucke hier an ein natürliches Beobachten; nur daß er Jesum den Nathanael in einer Situation beobachten lässt, welche, wie etwa Gebet und Studium des Gesetzes, ihm einen Schluss auf den Charakter des Mannes möglich gemacht habe. wollte Jesus sagen: wie sollte ich von deiner Redlichkeit nicht überzeugt sein, da ich ja von deinem eifrigen Bibelstudium und brünstigen Gebet unter der ouzi, Zeuge war? so muste doch wohl ein προςευχόμενον oder αναγινώσκοντα dabeistehen; ohne diesen Beisatz kann als Sinn des Aus

spruchs nur dieser erscheinen: mein Vermögen, in dein Inneres zu blicken, kannst du daraus erkennen, dass jeh dich in einer Lage, in welcher du auf natürliche Weise keinen Beobachter hattest, gesehen habe; wobei es also auf eine bestimmte Situation des Gesehenen nicht ankommt, sondern einzig auf das Sehen Jesu, welches, sofern aller Nachdruck auf demselben liegt, kein gewöhnliches, sinnliches, gewesen sein kann ). Auch ein solches Fernsehen ohne Vermittlung der äußeren Sinne ist in dem Kreise magnetischer und ähnlicher Erscheinungen, wie z. B. unter den Propheten der Camisards, nicht ohne Beispiel; dasselbe auf Jesum überzutragen, unterliegt zwar denselben Bedenklichkeiten, die sich aber auf die gleiche Weise lösen lassen, wie oben in der Geschichte der Unterredung Josu mit der Samariterin. Dass Josus, als ihn auf diese Eröffnung hin Nathanael für den Sohn Gottes und König Israels anerkennt, ihm erwiedert, diese Probe seiner messianischen Fernsicht sei noch eine Kleinigkeit gegen das, was Nathanael noch zu sehen bekommen werde: dass nämlich über ihm, als dem Messias, aus geöffnetem Himmel göttliche Kräfte gleichsam auf- und niedersteigen worden (V. 51 f.); diess beweist keineswegs, wie PAULUS meint, dass in jener ersteren Probe nichts Wunderbares gewesen, da es auch im Wunder eine Steigerung gibt.

Es kann folglich die Anschliefsung der ersten Jünger an Jesum im Wesentlichen so erfolgt sein, wie das vierte Evangelium meldet; wodurch dann die Erzählung der zwei ersten Evangelien von der Berufung der beiden Brüderpaare zu Menschenfischern entweder völlig aus dem Kreise des Geschichtlichen ausgeschlossen, oder dech in soweit für unrichtig erklärt würde, als sie unverkennbar

<sup>9)</sup> So auch Bleek, Bemerkungen zum Evang. Joh., in den theol. Studien und Hritiken, 1835, S. 440 f.

darauf ausgeht, das erste Anschliefsen der vier Männer an Jesum uns su berichten 10).

### S. 70.

Der Fischzug des Petrus.

Doch aufser den bisher besprochenen beiden kommt noch eine dritte Erzählung, die des Lukas (5, 1-11.), hier in Betracht, welche, obwohl mit der des Matthaus und Markus genau verwandt, doch auch von ihr durch mehrere Züge sich unterscheidet. Abgesehen von den Kleinigkeiten, auf welche z. B. Storr Gewicht legt, um diese Erzählung von der der beiden ersten Evangelisten zu trennen 1), liegt ein wesentlicher Unterschied darin, dass bei Lukas das Anschließen der Fischer an Jesus-nicht auf eine blofse Einladung hin, sondern in Folge eines reichen Fischzugs geschieht, zu welchem Jesus dem Petrus verholfen hatte. Gibt sich so die Geschichte bei Lukas fär die Erzählung einer andern Begebenheit, als welche seine Vormänner berichten: so ist nun zunächst ihre Glaubwärdigkeit für sich zu untersuchen, und dann ihr Verhältniss zu der des Matthäus und Markus zu bestimmen.

Jesus, am galiläischen See vom Volke gedrängt, besteigt ein Schiff, um in einiger Entfernung vom Ufer ungehinderter zum Volke sprechen zu können; nach Beendigung der Reden fordert er den Simon, den Eigenthümer des Kahnes, auf, tiefer in den See hineinzufahren, und da die Netze zum Fang auszuwerfen. Simon, obwohl wenig ermuthigt durch den schlechten Erfolg der Fischerarbeit in der vergangenen Nacht, erklärte sich doch bereit, und der Erfolg war ein so außerordentlich reicher Fang, daß Petrus und seine Genossen, Jakebus und Johannes (Andreas wird hier nicht erwähnt), in das äußerste Er-

<sup>10)</sup> Vgl. THELE, zur Biogr. J., 5. 24.

<sup>1)</sup> Ueber den Zweck der ev. Gesch. und der Br. Joh., S. 350.

stannen, der Erstere selbst in eine Art von Furcht vor Jesu als einem höheren Wesen gerieth, und auf die Anrede Jesu an Petrus: μὴ φοβῦ· ἀπὸ τἔ τῦν ἀνθρώπες ἔση ζωγρῶν, alle drei Alles verließen und ihm nachfolgten.

Dass, was hier erzählt wird, auf natürliche Weise möglich gewesen, suchen die rationalistischen Ausleger angelegentlich darzuthun. Nach ihnen war der auffallende Erfolg theils Work einer richtigen Beobachtung Jesu, theils glücklicher Zufall. Tiefer in den See hineinfahren wollte Jesus nach Paulus zuerst uur, um das Volk zu entlassen, und erst als er im Hinfabren einen fischreichen Platz zu bemerken glaubte, forderte er den Petrus auf, hier das Netz auszuwerfen. Ein doppelter Widerspruch gegen die evangelische Ersählung. Wenn doch Jesus in unmittelbarer Verbindung sagt: ἐπανάγαγε είς τὸ βάθου, και χαλάσατε τὰ δίκτυα κ. τ. λ., so hatte er offenbar schon bei der Abfahrt die Absicht, einen Fischsug zu veranlassen; und sprach er diese schon am Ufer aus, so konnte seine Hoffnung auf einen glücklichen Fang nicht Ergebniss der Beobachtung einer fischreichen Stelle auf der Höhe des Sees sein, die sie noch gar nicht erreicht hatten. Man müste also mit dem Verfasser der natürlichen Geschichte sagen, Jesus habe überhaupt vermuthet, dass unter den gegebenen Umständen (vielleicht bei herannahendem Sturme) der Fang auf der Mitte des Sees jetzt besser als in der Nacht gelingen werde. Allein, vom natürlichen Gesichtspunkt ausgegangen, wie sollte Jesus diess besser zu beurtheilen gewulst haben, als die Männer, welche ihr halbes Leben als Fischer auf dem See sugebracht hatten? Gewiss, bemerkten die Fischer nichts, was ihnen zu einem guten Fange Hoffnung machen konnte: so kann auch Jesus etwas der Art natürlicherweise nicht bemerkt haben, und das Zusammentreffen des Erfoigs mit seinem Worte muss, den natürlichen Standpunkt festgehalten, rein auf Rechnung des Zufalls geschrieben werden.

Doch welche unbesonnene Vermessenbeit, so auf Gerathewohl etwas zu versprechen, was nach dem Vorgange der verslossenen Nacht eher fehlschlagen als gelingen konnte! Aber, sagt man, Jesus fordert ja den Petrus auch nur auf, noch einen Versuch zu machen, ohne ihm etwas Bestimmtes zu versprechen. Allein in seiner bestimmten Aufforderung, welche sich auch durch die Bemerkung des Petrus, wie ungünstig die Umstände dem Fange seien, nicht irren läßt, liegt doch zugleich ein Versprechen, und schwerlich hat das yalagaze x. z. l. in unserer Stelle einen andern Sinn, als bei der ähnlichen Scene Joh. 21. das Balens είς τὰ δεξιὰ μέρη τῷ πλοίε τὸ δίκτυον, καὶ εύρήσετε (V. 6.). Wenn ferner Petrus selbst seine Bedenklichkeit in den Worten zaräcknimmt: ἐπὶ δὲ τῷ ὑηματί σε χαίασω 10 dixτυον, so mag zwar ὑῆμα nicht geradezu durch Zusage, sondern durch Befehl zu übersetzen sein, in jedem Falle aber liegt die Hoffnung darin, dass, was Jesus gebiete, nicht erfolglos sein werde. Diese Hoffnung, wenn sie Jesus nicht batte erregen wollen, musste er alsbald wieder niederschlagen, um sich nicht der Beschämung durch einen etwaigen ungünstigen Erfolg auszusetzen, und in keinem Falle durfte er nach gelungenem Fange den Fussfall des Petrus annehmen, wenn er ihn nicht besser, als durch einen auf gut Glück gegebenen Rath verdient hatte.

Es bleibt also der ganzen Absicht der Erzählung zufolge nichts übrig, als hier ein Wunder ansuerkennen;
was nun entweder mehr als Wunder der Wirksamkeit
oder des Wissens gefaßt werden kann. Zunächst ergübe
sich die erste Auffassungsweise: daß Jesus durch seine
Wundermacht die Fische im See dahin zusammengetrieben
hätte, wo er den Petrus das Netz auswerfen hieße. Nun
daß Jesus auf Menschen, an deren Geist seine Geisteskraft einen Anknüpfungspunkt hatte, unmittelbar durch
seinen Willen einzuwirken vermochte, dieß könnte man

sich etwa noch denken, ohne von den Gesetzen psychologischer Wirksamkeit allzuweit abzukommen; aber wie er auf vernunftlose Wesen, und zwar nicht auf einzelne und ihm unmittelbar gegenwärtige, sondern auf Schaaren von Fischen in der Tiefe eines Sees auf diese Weise habe wirken können, das läfst sich nicht vorstellig machen, ohne in das Zauberbafte hineinzugerathen. Die OLSHAUSEN'sche Vergleichung wenigstens, Jesus habe hier dasselbe gethan, was die göttliche Allmacht alljährlich mit den wandernden Fischen und Zugvögeln thue 2), binkt nicht bloss, soncern weicht ganz auseinander; denn der Unterschied, dass die Letztere eine göttliche Thätigkeit ist, welche mit der genzen übrigen Naturwirksamkeit Gottes, mit dem Wechsel der Jahreszeiten u. s. f. in engster Verbindung steht. das Erstere aber, auch Jesum als wirklichen Gott vorausgesest, eine aus allem Naturzusammenhang herausgerissene vereinzelte That ware, hebt alle Vergleichbarkeit beider Erscheinungen auf. - Doch, auch die Möglichkeit eines olchen Wunders vorausgesetzt, wie denn auf supranaturalstischem Standpunkte nichts an sich unmöglich ist: lässt sich denn auch nur ein scheinbarer Zweck denken. welcher Jesum bewegen konnte, von seiner Wunderkraft einen so abenteuerlichen Gebrauch zu machen? War es denn so wel werth, dass Petrus durch den Vorfall eine abergläubishe und gar nicht neutestamentliche Furcht vor Jesus beken? und liefs sich nur auf diese der wahre Glaube pfrogen? oder glaubte Jesus nur durch solebe Zeichen sich Jünger werben zu können? Wie wenig hätte er da auf die Macht des Geistes und der Wahrheit vertraut, wie vie zu gering den Petrus angeschlagen, der wenigstens später (Joh. 6, 68.) nicht durch die Mirakel, die er von Jesus sin, sondern durch die δηματα ζωής αίω-

<sup>2)</sup> Bibl. Comm., 1, S. 78.

vis, die er von ihm hörte, in seiner Gesellschaft festgehalten war.

Von diesen Schwierigkeiten gedrängt, kann man sich auf die andere Seite flüchten, und als das Gelindere an nehmen, Jesus habe nur vermöge seines übermenschlicher Wissens die Kenntniss gehabt, dass an jenem Platze ge rade eine Menge von Fischen sich befinde, und diess den Petrus mitgetheilt. Meint man diels so, Jesus habe mi einer Allwissenheit, wie man sie bei Gott sich vorzustel len pflegt, jederseit um alle Fische in allen Seen, Flüssen und Meeren gewusst: so ist es mit seinem menschliche Bewusstsein aus; soll er aber nur etwa, wenn er aber en Wasser fuhr, von dem Treiben der Fische in demsellen Kenntniss bekommen haben: so ist auch diess schongenug, um in seinem Gemüthe den Platz für wichtigere Gedanken zu versperren; endlich, soll er so etwas nich immer und wesentlich gewusst haben, sondern es nu, se oft er wollte, haben wissen können: so begreift man nicht, wie in Jesu ein Antrieb entstehen konnte, dergleisen etwas zu erfahren; wie derjenige, dessen Beruf auf die Tiefen der menschlichen Herzen sich bezog, mit den fischreichen Tiefen der Gewässer sich zu befassen veraucht sein mochte.

Doch ehe wir über diese Erzählung des Lukas entscheiden, müssen wir sie suvor noch im Vahältniss su der Berufungsgeschichte bei den zwei erster Synoptikern betrachten; wobei die erste Frage das chromlogische Verhältnis beider Begebenheiten betrifft. Das nun der wanderbare Fischzug bei Lukas vorangeganger, die Berufung bei den beiden andern aber erst nachefolgt sei, diese Voraussetzung ist dadurch abgeschnitten, das nach der starken Anhänglichkeit, welche durch jenes Wunder in den Jüngern angeregt war, keine nue Berufung nöthig sein konnte; oder, wenn die mit einem Wunder verknüpfte Einladung nicht hingereicht hatte, die Männer bei Jesu

feetsubalten, konnte er von dem Antiklimax einer später erlassenen kablen und wunderlosen Aufforderung sich noch weniger Erfolg versprechen. Bei der umgekehrten Stellung könnte sich ein passender Klimax der beiden Einladungen zu ergeben scheinen; doch wozu überhaupt eine zweite, da die erste schon gewirkt hatte? Denn anzunebmen, dass die Brüder, welche ihm auf die erste hin nachgefolgt waren, ihn bis zur zweiten wieder verlassen gehabt, ist doch nur eine willkürliche Nothhülfe. Namentlich aber, wenn man auch das vierte Evangelium hinzunimmt, was ware das für ein Verhältnifs, wenn Jesus diese Jünger zuerst so wie Johannes erzählt, in seine Gesellschaft gezogen haben soll; hierauf aber, nachdem sie sich aus einer unbekannten Ursache wieder von ihm getrenut, hätte er sie noch einmal, wie wenn nichts vorangegangen wäre, am galiläisehen See berufen, und als auch diese Einladung noch keine bleibende Verbindung hervorbrachte, hätte er zum drittenmal mit Hülfe eines Wunders sie su seiner Nachfolge aufgefordert? Ihrer gansen Anlage nach ist vielmehr die Erzählung bei Lukas so beschaffen, dass auch sie ein früheres engeres Verhältnis zwischen Jesu und seinen nachmaligen Jüngern ausschliefst. Denn wenn sie ganz unbestimmt damit anhebt, Jesus habe swei Schiffe am Ufer gesehen, deren Inhaber aus denselben gestiegen waren, um ihre Netze zu waschen, und wenn erst hierauf als der Eigenthümer des einen dieser Fahrseuge Simon namhaft gemacht wird: so klingt doch diels, wie Schleiermacher bundig gezeigt hat 3), völlig fremd, und nur wie auf ein jetzt anzuknüpfendes Verhältnifs vorbereitend, nicht ein schon bestandenes voraussetzend; so dass auch die von Lukas vorher erzählte Heilung der Schwiegermutter des Petrus entweder, wie so manche Heilungen Jesu, noch ohne Anknüpfung eines

<sup>3)</sup> Ueber den Lukas, S. 70.

engeren Verhältnisses vorübergagangen, oder von Lukas (Matthäus hat sie apäter) zu früh gestellt sein muß.

Es geht uns also auch mit dieser Erzählung des Lakas in ihrem Verbältviss zu der des Matthäus und Markus, wie es uns mit der johanneischen Erzählung im Verhältniss zu der letztern ging: dass nämlich keine von beiden weder vor noch nach der andern sich will einreibes lassen, dass sie somit einander ausschließen 1). Fragt sich hiebei, wer die richtige Erzählung gebe? so hat schon Schleiermacher die des von ihm behandelten Evangelisten als die genauere vorgezogen 5), und neuestens hat Sieffert sehr emphatisch versichert, gewiss habe noch Niemand daran gezweifelt, dasa die Erzählung des Lukas ein viel treueres Bild des ganzen Vorfalls gebe, indem sie sich durch eine Fülle specieller, anschaulicher und innerlich wahrer Züge höchst vortheilhaft von der Erzählung des ersten (und zweiten) · Evangeliums unterscheide, welche ihrerseits durch Auslassung des eigentlich ergreifenden Hauptmoments (des Fischzugs) sich als von einem Richtaugenzeugen herrührend charakterisire 6). Ich habe mich diesem Kritiker schon an einem andern Orte 7 als denje-

<sup>4)</sup> Diese und den sagenhaften Charakter beider Erzählungen erkennt auch DE WETTE an, exeg. Handb. 1, 1, 8 47. 1, 2, S. 38 f.

<sup>5)</sup> An ihn schliesst sich auch hier Nearden an, L. J. Chr., S. 249 f. Er bemerkt, schon bei Matthäus können uns die Worte Jesu zu Petrus, dass er ihn zu einem Menschenfischer machen wolle, dazu führen, eine den Gebrauch dieser Vergleichung veranlassende Begebenheit vorauszusetzen. Gass recht; nur dass diese Veranlassung nicht gerade ein Wunder, überhaupt nicht ein einzelner Vorfall, gewesen sein muss; sondern Veranlassung genug war der Umstand, dass Petrus früher das Fischerhandwerk getrieben hatte.

<sup>6)</sup> Ueber den Ursprung des ersten kan. Ev., S. 73.

<sup>7)</sup> Berliner Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik, 1834. Nov.

nigen gestellt, der einen solchen Zweifel wagen wolle. und ich kann auch hier nur die Frage wiederholen; was ist - wenn doch die eine der beiden Erzählungen durch möndliche Ueberlieferung entstellt sein soll - dem Wesen der Tradition angemessener: das wirklich geschehene Factum des Fischsugs sum blossen Dictum von Menschenfischern verflüchtigt, oder diese ursprünglich allein vorhandene bildliche Rede zu jener Geschichte vergröbert zu haben? Die Antwort auf diese Frage kann nicht zweifelhaft sein. Denn seit wann wäre es doch in der Art der Sage, au vergeistigen. Reales, wie eine Wundergeschichte ist, in Ideales, wie blosse Reden, zu verwandeln? da doch nach der ganzen Natur der Bildungsstufe; und der Geistesvermögen, welchen sie vorzugsweise angehört. die Sage darauf ausgeben muls, dem flüchtigen Gedanken einen soliden Leib zu bauen, das leicht missverstehbare und schnell verhallende Wort als allgemein verständliche und unvergeseliche Begebenheit zu fixiren.

Und wie leicht lässt sich erklären, wie aus der von den swei ersten Evangelisten aufbewahrten Gnome die Wundererzählung des dritten sich bilden konnte. Hatte Jesus seine Apostel, sofern einige derselben früher das Fischergewerbe getrieben hatten, als Menschenfischer bezeichnet; hatte er das Himmelreich mit einer σωγήνη βλη-Φείση εἰς την θάλασσαν verglichen, in welcher Fische aller Art gefangen werden (Matth. 13, 47. ff.): so ergaben sich von selbst die Apostel als diejenigen, welche auf Jesu Wort dieses Netz auswarfen, und in demselben den wunderbar reichen Fischzug thaten ). Nimmt man noch dasu, dass die alte Sage ihre Wundermänner gerne mit Fischzügen zu schaffen haben ließ, wie denn Porphyr und

<sup>8)</sup> Auch nach DE WETTE, a. d. zuletzt a. O., ist der reiche Fischfang ,,ein symbolisches Wunder, die reiche apostolische Wirksamkeit vorbildend.

Jamblich etwas Aehnliches von Pythagoras erzählen\*): se ist nicht absusehen, was der Ansicht noch entgegenstehen könnte, daß der Fischzug des Petrus nur die zur Wundergeschichte gewordene Gnome von den Menschenfischers sei; wodurch zugleich alle Schwierigkeiten, welche die natürliche wie die supranaturale Auffassung der Krzählung drücken, mit Einem Schlage weggeräumt sind.

Einen Ehnlichen wunderbaren Fischzug weiß der Anhang des vierten Evangelinms aus den Tagen der Auferstehung Jesu zu berichten (K. 21.). Gleichfalls auf den galiläischen See fischt Petrus, wie dort, in Begleitung der beiden Zebedaiden und einiger andern Jünger, die ganze Nacht hindurch, ohne etwas zu fangen 10). Mit dem ersten Morgen kommt Jesus an das Ufer und fragt, ven ihnes unerkannt, ob sie kein προςφάγιον haben? und als sie dieß verneinen, heifst er sie rechts vom Schiffe das Notz auswerfen, worauf sie wirklich einen überaus reichen Fang thun, und daran Jesum erkennen. Dass diess eine von der bei Lukas erzählten Geschichte verschiedene sei, ist wegen der großen Achnlichkeit kaum denkbar; ohne allea Zweifel vielmehr ist dieselbe Erzählung durch die Tradition in verschiedene Theile des Lebens Jesu verlegt worden 41).

Vergleichen wir nun diese drei Fischzugsgeschichten, die beiden von Jesus erzählten und die von Pythagoras:

<sup>9)</sup> Porphyr. vita Pythagorae, no. 25. ed. Hierbling; Jamblich. v. P. no. 36. ders. Ausg. Diese Geschichte darf hier verglichen werden, da sie als die weniger wunderbare schwerlich durch Nachbildung der evangelischen Erzählung, sondern unabhängig von derselben entstanden ist, und also auf eine gemeinsame Neigung der alten Sage zu dergleichen Geschichten hinweist.

Luc. 5, 5: δι' δλης τῆς νυπτὸς -κοπιώσαντες ἐδèν ἐλάβομεν. Joh.
 5: καὶ ἐν ἐκείνη τῆ νυπτὶ ἐπίωσαν ἀδέν.

<sup>11)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 3, S. 213.

so wird uns ihr mythischer Charakter vollends anschanlich. Was bei Lukas ohne Zweifel ein Wunder der Macht sein soll, ist in der jamblichischen Ersählung ein Wunder des Wissens, indem Pythagoras von den bereits auf natürlichem Wege gefangenen Fischen nur die Zahl auf wnnderbare Weise anzugeben weiß; zwischen beiden aber steht die johanneische Darstellung insofern in der Mitte, als auch in ihr, wenn gleich nicht als Vorberbestimmung des Wunderthäters, sonders nur als Angabe des Erzählers, die Zahl der Fische (153) eine Rolle spielt. Kin sagenhafter Zug ist ferner in allen drei Krzählungen die Art, wie die Menge und Schwere der Fische geschildert wird; besonders wenn man auf die Variationen merkt, welche sich in dieser Hinsieht finden. Nach Lukas ist die Menge der Fische so groß, dass die Netze zerreilsen, dass Kin Schiff sie nicht fast, und auch nach der Vertheilung in swei Fahrzenge beide zu sinken drohen. Dass in Gegenwart des Wunderthäters die durch seine Wundermacht gefüllten Netze zerrissen sein sollten, will der Tradition im vierten Evangelium nicht recht einleuehten; da sie aber doch durch Hervorhebung der Menge und Schwere der gefangenen Fische das Wunder heben will, so sählt sie dieselben, bestimmt sie als μεγάλες, und fügt hinsu, dass die Männer das Netz ex έτι έλκυσαι ἴσχυσαν από τθ πλήθυς των ληθύων: statt nun aber durch ein Zerreißen der Netze aus dem miraculösen Zusammenhange zu fallen, weiß sie geschickt ein zweites Wunder daraus zu machen, dass TOUBTUP OFTUP. Ex Ecylan to dixtuor. Lin weiteres Wunder bietet Jamblich dar, welches äbrigens bei ihm neben dem Wissen des Pythagoras um die Zahl der Fische das einzige ist, dass nämlich während des Abzählens der Fische. wozu es doch bei ihrer großen Menge geraume Zeit brauchte. keiner derselben gestorben sei. - Wem in diesen Vergleichungen nicht das Schalten und Walten der Sage, und damit auch der sagenhafte Charakter dieser evangelischen

Erzählungen zur Anschauung kommt, sondern die Anhänglichkeit an die geschichtliche, sei es natürliche oder übernatürliche, Fassung derselben bleibt: nun der muß doch ebensowenig einen Begriff von Sage wie von Geschichte, von Natürlichem wie von Uebernatürlichem haben.

### 6. 71.

Berufung des Matthäus. Gemeinschaft Jesu mit den Zöllnern.

Das erste Evangelium erzählt (9, 9 ff.) von einem ανθοωπος, Μανθαῖος λεγόμενος, statt dessen das sweite und dritte (2, 14 ff. 5, 27 ff.) einen Δειᾶν (τὸν τε Αλφαίε bei Markus) haben, welchem, wie er an seiner Zollstätte saſs, Jesns das ἀκολέθει μοι zurieſ, worauſ er (nach Lukas Alles verlieſs) ihm nachfolgte, und eiu Mahl veranstalter, an welchem viele Zöllner und Sünder zum Anstoſs der Pharisßer Theil nabmen.

Wegen des verschiedenen Namens hat man schon gemoint, es müssen hier zwei verschiedene Begebenheites sum Grunde liegen 1); doch jene Namensverschiedenheit wird weit überwogen von der Aehnlichkeit, welche darin liegt, dass Matthaus, wie die beiden andern, diese Berafungsgeschichte zwischen die gleichen Begebenbeiten hineinstellt; dass beiderseits das Subject der Erzählung ist die gleiche Situation versetzt, Jesu Anrede mit denselben Worten gegeben, und ihr der gleiche Erfolg zugeschrieben wird 2). Ist man daher jetzt ziemlich allgemein einverstanden, dass die drei Synoptiker bloss Eine Begebenheit erzählen: so fragt sich nur, ob man darin nicht zu weit geht, dass man zugleich annimmt, sie haben unter den verschiedenen Namen doch nur Eine Person, und zwar den Apostel Matthäus, verstanden. Diess sucht man gewöhnlich durch die Voraussetzung denkbar zu machen,

<sup>1)</sup> s. bei Kuinöl, in Matth. p. 255.

<sup>2)</sup> SIEFFERT, a. a. O. S. 55.

dals Levi der eigentliche, Matthäus nur der Beiname des Mannes gewesen sei 5); oder dass er nach seinem Uebertritt zu Jesus jenen mit diesem vertauscht habe 1). Um zu einer solchen Annahme berechtigt zu sein, müßten wir eine Spur haben, dass die Evangelisten, welche den hier berufenen Zöllner Levi nennen, darunter keinen andern versteben, als denjenigen, welchen sie im Apostelkataloge als Matthäus aufführen. Allein nicht nur erwähnen sie hier (Marc. 3, 18. Luc. 6, 15. A.G. 1, 13.), we mehrere Beinamen und Doppelnamen verkommen, des Namens Levi als früherer oder eigentlicher Benennung des Matthäus nicht, sondern sie lassen bei ihrem Matthäus auch das ο τελώνης weg, welches der erste Evangelist in seinem Kataloge (10, 3.) beisetet, zum deutlichen Beweise, dass aie den Matthäus nicht mit dem vom Zolle weg berufenen Levi identisch denken 5).

Erzählen so die Evangelisten die Berafung von zwei verschiedenen Männern, aber auf ganz gleiche Weise: so ist, dass beide Theile Recht haben sollten, desswegen unwahrscheinlich, weil schwerlich so ganz dieselbe Begebenheit sich wiederholte; und muß somit der eine Theil Unrecht haben, so hat man in dem Berichte des ersten Evangeliums den Uebelstand finden wollen, dass hier Matthäus erst um ein Ziemliches nach der Bergrede berufen werde, da doch nach Lukas (6, 13 ff.) vor der Bergrede schou sämmtliche Zwölfe ausgewählt gewesen seien b. Allein diess würde höchstens nur beweisen, dass das erste Evangelium jene Berufungsgeschiehte unrichtig stelle, nicht aber, dass es dieselbe auch falsch erzähle. Da es somit

<sup>3)</sup> Kuinol, a. a. O. Paulus, exeg. Handb., 1, b, S. 513. L. J., 1, a, 240.

<sup>4)</sup> Beathoudt, Einleitung, 3, S. 1255 f. Fritzsche, S. 340.

<sup>5)</sup> vgl. Sikefert, S. 56; Dr Watte, exeg. Handb., 1, 1, S. 91.

<sup>6)</sup> SIEFFERT, S. 60.

irrig ist, der Erzählung des ersten Evangelisten eigenthümliche Schwierigkeiten aufbürden zu wollen; ebensewenig aber in der der heiden andern sich dergleichen zeigen, wenn man nicht etwa das καταλιπών ἄπαντα bei Lakas, von einem Manne, den er doch nicht unter den beständigen Begleitern Jesu aufführt, unpassend finden will '): so fragt es sich nur noch, ob sie von keinen gemeinsames gedrückt werden, welche dann beide Berichte als unhisterisch erscheinen lassen würden?

In dieser Hinsicht ist die genaue Analogie dieser Berufungsgeschichte mit der der beiden Brüderpaare bemerkenswerth. Wie diese von den Netzen, so wird hier der Jünger von der Zollbank abgerufen; wie dort, so braucht es hier nichts weiter als das einfache: akoka Jei 1000. und dieser Ruf des Messias hat über das Gemüth der Berufenen eine so unwiderstebliche Gewalt, dass bier der Zälner, wie dort die Fischer, καταλιπών απαντα, ανασάς γκο λέθησεν αὐτιῦ. Allerdings ist nicht zu läugnen, wemit FRITZSCHE die Anklagen eines Julian und Porphyrius, Matthäus zeige sich hier leichteinnig, zurückschlägt, daß Matthäus Jesum, der damals schon längere Zeit in jenen Gegenden gewirkt hatte, längst gekannt haben müsse; aber eben, je länger auch Jesus ihn schon beobachtet hatte, desto leichter konnte er Gelegenheit finden, den Mann allmählig und rubig in seine Nachfolge zu ziehen, statt ihn so tumultuarisch mitten aus seinem Beruf herauszureißen. Freilich meint PAULUS, es sei hier von keiner Bernfung sur Jüngerschaft, von keinem plötzlichen Verlassen des bisherigen Gewerbes die Rede, sondern Jesus habe den Freunde, der ihm für diesen Tag ein Mahl bereitet hatte, nach geendigtem Lehrgeschäft nur bemerklich machen wollen, dass er jetzt bereit sei, mit ihm nach Hause und zur

<sup>7)</sup> DE WETTE, a. a. O.

Tafel zu gehen <sup>8</sup>). Allein die Mahlseit erscheint, namentich bei Lukas, nicht als Grund, sondern als Folge jener Abberufung; zur Mahlseit ferner wird ein bescheidener Gast dem Wirth, der ihn geladen, nur durch ein angen; endlich wird ja bei dieser Auffassung die ganze Anekdote so bedeutungslos, dass sie besser weggeblieben wäre. <sup>9</sup>). Somit bleibt das Jähe und Gewaltsame dieser Sceue immer ein Pankt, an welchen sich der Zweifel und die Vermuthung anschließen kann, es möchte vielleieht der Austritt des apostolischen Mannes aus seinem früheren Lebenskreise und sein Eintritt in einen neuen in der Sage durch die Wendung veranschaulicht worden sein: derseibe habe das Werkseug seines bisherigen Treibens weggeworfen, seine Werkstätte verlassen, um ein neues Leben zu beginnen.

Besondere Aufmerksamkeit verdient bei dieser Erzählung noch der Umstand, dass, nach der gewöhnlichen Voraussetzung über den Verfasser des ersten Evangeliums, in diesem Matthäus selbst die Geschichte seiner Berufung erzählen wärde. Dass nun positive Spuren hievon in der Krzählung sich keine befinden, ist als eingestanden anzunehmen, und es fragt sich daher nur, ob keine negativen vorhanden sind, die jene Annahme unmöglich oder unwahrscheinlich machen? Dass der Evangelist hier nicht in der ersten Person von sich redet, und nicht sofort diejenigen Begebenheiten, welche er selbst miterlebte, in der ersten Person des Plural, wie der Verfasser der A. G., vorträgt, diess freilich kann noch nichts beweisen, da auch ein Josephus, nicht minder classische Geschichtschreiber. von sich in der dritten Person schreiben, und das Wir des Pseudomatthäus im Ebionitenevangelium gerade höchst

<sup>8)</sup> Exeg. Handb., 1, b, S. 510. L. J., 1, a, 240.

<sup>9)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 79.

<sup>10)</sup> GRATZ, Comm. z. Matth., 1, S. 470.

verdächtig klingt. Auch dass er sich sogar durch einen gene fremd thuenden Ausdruck: ἄνθρωπον, Ματθαΐον λε yourrow, bezeichnet, woran, wie an dem zuvor erwähnten Umstande, die Manichäer Anstofs nahmen 11), hat gleich bei Xenophon eine Analogie, welcher in der Anabasis sich selbst als Errogow 115 Adrrains einführt 12). Nur ist diels bei dem Griechen nicht treue Hingabe an den Gegenstand und naive Reflexionslosigkeit, wofür es Olshausen bei dem Evangelisten in Anspruch nimmt; sondern entweder einer alten Ueberlieferung zufolge 13) die Absicht, nicht für den Verfasser zu gelten, oder doch künstlerische Absichtlichkeit überhaupt: welches beides man dem Matthäus nicht wird zuschreiben wollen. Ob man desswegen jenen Audruck mit Schulz 14) als ein Zeichen ansehen dürfe, dass der Verfatser des ersten Evangeliums nicht eben jener Matthäus war, möchte schwer zu entscheiden sein; jedenfalls ist auch im Uebrigen diese Berufungsgeschichte weit weniger klar erzählt, als namentlich im dritten: man weils dort nicht, wie auf einmal von einem arazeiobat er en alxiα die Rede sein kann, da doch der erste Evangelist, wenn er selbst der gastgebende Züllner war, seine Freude über die Berufung wohl auch in der Erzählung noch dadurch hätte hervortreten lassen, dass er, wie Lukaz, ausdrücklich bemerkt hätte, wie er alabald eine dozzir us aλην in seinem Hause veranstaltet habe. Sagt man, er habe diels aus Bescheidenheit nicht so ausdrücklich sagen mögen: so zieht man einen derben Galiläer jener Zeit in die Ziererei des schwächlichsten modernen Bewusstseins herunter.

An das Mahl bei'm Zöllner, an welchem viele Berufs-

<sup>11)</sup> Augustin c. Faust. Manich. 17, 1.

<sup>12) 3, 1, 4.</sup> 

<sup>13)</sup> Plutarch. de gloria Atheniens., zu Anfang.

<sup>14)</sup> Ueber das Abendmahl, S. 308.

genossen desselben Theil nahmen, knupfen die Evangelisten Verwürfe, welche die Φαμυαΐοι und γραμματείς gegen Jesu Jünger geäußert haben: dass ihr Lehrer μειά τελωνων καὶ αμαρτωλών ease; worauf Jesus, der den Tadel hatte bören können, die bekannten Gnomen von der Bestimmung des Arztes für Kranke und des Menschensohns für Sünder aurückgab (Matth. 9, 11 ff. parall.). Dass Vorwürfe über zu große Gemeinschaft mit dem verachteten Stande der Zöllner Jesu nicht selten von seinen pharisäischen Gegnern gemacht wurden (vgl. Matth. 11, 19.), liegt ganz in dem Wesen seiner Stellung, und ist also, wenn irgend etwas, historisch; so wie die Jesu hier in den Mund gelegte Beantwortung jener Vorwürfe durch ihren schlagenden, gnomischen Charakter sich ganz zu wörtlicher Aufbewahrung in der Ueberlieferung eignete. Dafs jener Anstols namentlich auch dadurch erregt worden sei, dass Jesus mit Zöllnern speiste, und unter ihr Dach ging, hat gleichfalls keine Unwahrscheinlichkeit gegen sich. Aber dass nun die Vorwärfe der Gegner sich unmittelbar an das Zöllnermahl angeschlossen haben sollen, wie es nach unserer Erzählung den Schein gewinnt, wenn es namentlich bei Markus (V. 16.) heisst: καὶ οἱ γεταμματεῖς καὶ οί Φαρισαΐοι ιδόντες αυτον έσθίοντα — έλεγον τοίς μαθηταίς, diels will sich schon nicht ebensognt denken lassen 15). Denn da die Mahlzeit, an weleher auch die Jünger Theil nahmen, sv vij olkla war: wie konnten die Pharisäer diesen noch während des Essens solche Vorwärfe machen, ohne durch εἰςελθεῖν παρα ἀμαρτωλῷ sich ebenso su verunreinigen, wie sie es Jesu (Luc. 19,7.) vorwarfen? und draußen gewartet, bis das Mahl zu Ende wäre, wernen die Pharisäer doch auch nicht haben. Dass aber die evangelische Erzählung nur einen causalen, keinen Zeitzusammenhang zwischen dem Zöllnermahl und dem pha-

<sup>15)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 134.

risäischen Tadel setze, läst sich schwerlich auch nur von der Darstellung bei Lukas mit Schleiermacher 16) behaupten. Leicht könnte diese unmittelbere Verknüpfung auf sagenhaftem Wege entstanden sein; denn in der That wüste man kaum, wie das abstracte Datum, dass an dem freundlichen Verkehr Jesu mit den Zöllnern die Pharisäer Anstoss genommen, und diess bei verschiedenen Gelegenheiten ausgesprochen haben, sich in der Alles in's Concrete umbildenden Sage anders hätte darstellen können, als so: Jesus speiste einmal in eines Zöllners Hause mit vielen Zöllnern; das sahen die Pharisäer, traten zu dea Jüngern, und machten ihnen Vorwürfe, welche auch Jesus hörte und alsbald lakonisch genug beantwertete.

Nach den Pharisäern lässt Matthäus die Johannisjünger zu Jesu treten mit der Frage, warum seine Schäler nicht ebenso, wie sie, fasten (V. 14f.); bei Lukes (V. 33 ff.) sind es noch die Pharisäer, welche ibre und der Johannisjunger Fasten, im Gegensatze gegen das 2001ew und nivew seiner Jünger, Jesu entgegenhalten: Markus vermittelt auf unklare Weise (V. 18 ff.). Hier soll nun nach Schleiermacher jeder Unbefangene in der Darstellung des Matthäus im Vergleich mit der des Lukas die verwirrende Umgestaltung einer sweiten Hand erkennen, welche sich nicht zu erklären wusste, wie die Pharisäer dazu gekommen, sich auf die Schüler des Täufers zu berufen. Vielmehr aber wäre, meint Schleiermachen, von den Johannisjungern die Frage fast einfältig gewesen: wogegen sich leicht begreifen lasse, wie die Pharisäer dasu kommen konnten, auf eine äußere Aebnlichkeit mit den Johannisjängern Jesu gegenüber, der selbst die Johannistaufe angenommen hatte, sich zu stützen. Allerdings nun ist es auffallend, dass nach den Pharisäern, welche sich an Jesu Essen mit Zöllnern stießen, wie gerufen Jo-

<sup>16)</sup> a. a. O. S. 77.

hannisjünger aufgetreten sein sollen, welche überhaupt an seinem und der Seinigen unverkümmertem Essen und Trinken Anstofs nahmen, und wahrscheidlich ist Beides, in der evangelischen Ueberlieferung der Sachverwandtschaft wegen zusammengestellt, von dem eraten Evangelisten irrig auch durch die Einheit von Zeit und Ort verbunden worden. Allein die Art, wie nun der dritte Evangelist Beides zusammenfügt, sieht selbst einer noch künstlicheren Verbindung gleich, und einer historischen schon delswegen nicht, weil die Gegenrede Jesu nur gegen Johannisjünger oder solche, welche ihn über jene Differenz gutmüthig fragten, gerichtet sein kann: gegen Phurisier wärde sie wohl anders und schärfer lauten 17).

Ganz dasselbe Verhältnifs wie die von Matthäus oder Levi behandelt auch eine andere Erzählung, welche dem Lukas eigenthümlich ist (19, 1 10.). Wie Jesus auf seiner letzten Festreise durch Jericho kommt, war ein apzaτελώνης Zaochäus, um ihn in dem Volksgedränge bei seiner kleinen Statur doch sehen zu können, auf einen Baum gestiegen, wo ihn Jesus bemerkte, und ihn sogleich würdig fand, das Nachtquartier bei ihm au nehmen. Auch hier erregt das Anschließen an einen Zöliner die Unsufriedenheit der strengerdenkenden Zuschauer; worauf, nachdem noch Zacchäus bussfertige und wohlthätige Gelübde für die Zukunft gethan, Jesus durch eine ähnliche Gnome wie oben antwortet. Bel dieser Geschichte scheint zwar die ausgezeichnete Anschaulighkeit der Scene für ihren historischen Charakter zu sprechen: doch enthält auch sie etwas, das bedenklich machen könnte. Nämlich dio Erzählung lautet gar nicht so, als ob Jesus von dem Manne schon vorher gewusst, and jetzt ihm Jemand denselben mit Nennung des Namens geseigt hätte 16): sondern

<sup>17)</sup> DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 93.

<sup>18)</sup> Paulus, exeg. Handb., 3, a, S. 48. Kuinoi, in Luc. p. 632.

OLSHAUSEN hat Recht, wenn er die Kenntnifs, die hier Jesus plötzlich von Zacchäus zeigt, auf sein Vermögen zurückführt, ohne Zeugniss Andrer zu wissen, was im Menschen war. Doch reicht, nach dem früher über ähnliche Züge Bemerkten, weder diess, noch der Umstand, dass die Erzählung von dem Zeugniss der drei übrigen Evangelisten verlassen ist, hin, einen entschiedenen Zweisel gegen ihre geschichtliche Wahrheit zu begründen.

### S. 72.

## Die swölf Apostel.

Die Manner, deren Berufung bisher betrachtet werden ist: die Jonaiden, die Zebedalden, sammt Philippus und Matthäus, den einzigen Nathanael ausgeschlossen, bilden die Halfte desjenigen engeren Kreises von Schülera Jesu, weicher unter dem Namen οἱ δώδεκα, οἱ δώδεκα μα-3mai oder απόζολοι, durch das ganse N. T. bindurchgeht. Die zum Grunde liegende Vorstellung von diesen Zwölsen ist, dass Jetus selbst sie ausgewählt habe (Marc. 3, 13f. Luc. 6, 13. Joh. 6, 70. 15, 16). Matthäus zwar erzähk uns die Geschichte der Auswahl sämmtlicher Zwölfe nicht, sondern setzt sie stillschweigend voraus, indem er (10, 1.) dieselben schon als feststehendes Collegium einfährt. Lakas hingegen erzählt (6, 12 ff.), wie nach einer auf den Berge im Gebete durchwachten Nacht Jesus aus dem weiteren Kreise seiner Anhänger Zwölfe ausgewählt habe, und hierauf mit ihnen von der Höbe herabgestiegen sei, um die sogenannte Bergrede zu halten. Auch Markus (a. a. O.) berichtet in demselben Zusammenhange, daß Jesus auf einem Berge aus der größeren Anzahl seiner Schüler nach beliebiger Auswahl zwölf Männer berufen habe. -

Dass nun Jesus nach der Darstellung des Lukas gerade vor der Bergrede und mit Beziehung auf dieselbe die Zwölfe ausgewählt habe, davon läst sich kein Grund ent-

decken, indem diese Rede weder besonders auf sie berechnet ist '), noch sie bei Abhaltung derselben eine Verrichtung haben konnten; die Darstellung bei Markus aber sieht so ganz darnach aus, nach dem ganz unbestimmten Datum, daß Jesus die Zwölfe ausgewählt habe, aus eigemer Phantasie gemacht zu sein, daß aus ihr über die eigentliche Veranlassung und Art dieser Auswahl keine Belehrung zu entnehmen ist '), und Matthäus noch am besten zu thun scheint, wenn er die eigentliche Berufungszene, ohne sie zu schildern, bloß voraussetzt; wie auch Johannes, ohne vorher einer Auswahl gedacht zu haben, auf einmal (6, 67.) von den διόδεκα zu sprechen anfängt.

Wird so, dass Jesus selbst die Zwölfzahl der Apostel festgestellt habe, in den Evangelien eigentlich immer nur vorausgesetzt: so fragt sich, ob die Voraussetzung richtig ist? Zwar, dass zu Jesu Lebzeiten schon jene Zahl sich festgestellt hatte, scheint nicht bezweifelt werden zu können, da nicht nur nach der Darstellung der Apostelgeschichte die Zwölfe gleich nach Jesu Himmelfahrt als ein so geschlossener Körper auftreten, dass sie die durch den Abgang des Judas entstandene Lücke alshald durch eine neue Wahl ausfüllen zu müssen glauben (1, 15 ff.); sondern auch Paulus (1. Kor. 15, 5.) von einer τοῦς δώδεκα zu Theil gewordenen Erscheinung des Auferstandenen spricht. Das aber hat namentlich Schleiermacher gefragt, ob Jesus selbst die Zwölfe ausgewählt, und nicht vielmehr das besondere Verhältniss von Zwölfen aus dem Kreise seiner Anhänger zu ihm sich allmählig von selbst gemacht habe 5)? Dass nun die Wahl der Zwölfe in einem besondern feierlichen Acte vor sich gegangen wäre, dafür haben wir nach dem Bisherigen nicht nur keine Bürgschaft,

<sup>1)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 85.

<sup>2)</sup> Vgl dens. cbend.

<sup>3)</sup> a. a. U. S. 88.

sondern die Evangelien selbst lassen ja Sechse von ihnen einzeln und paarweise bei verschiedenen Anlässen berufen werden; eine andre Frage aber tat, ob nicht doeh die Zwölfzahl eine von Jesu selbst bestimmte gewesen sei, er also mit Vergrößerung seines nächsten Gefolges bei dieser absichtlich inne gehalten habe? Zufällig kann dieselbe um so weniger sein, je bedeutsamer sie ist, und je leichter sich nachweisen lässt, was Jesum bewogen haben mag, sie su wählen. Er selbet, wenn er Matth. 19, 28. den Jungern verheilst: xa9igeg9e eni dwdexa 9pores, xpirortes tas δοίδεχα φυλάς τε Ισραήλ, gibt der Zahl derselben eine Besiehung auf die Zahl der Stämme seines Volks, und das höchste christliche Alterthum war der Ansicht, dass er sie in dieser Beziehung gewählt habe 1). War er und seine Junger zunächst gesandt eig ta πρόβατα το απολωλίσα οἴχε Ἰσραήλ (Matth. 10, 6. 15, 24.); so konnte es angemessen scheinen, die Zahl der auszusendenden Hirten nach der Zahl der hirtenlosen (Matth. 9, 36.) Stämme festzpetzen.

Die Bestimmung dieser Zwölfe wird Joh. 15, 16. ner gans allgemein, Marc. 3, 14 f. dagegen genauer und ohne Zweifel richtig angegeben. Εποίησε δώδεκα, heißet es hier, 1) ἵνα ῶσι μετ' αὐτῦ, d. h. um nicht nur auf seinem Reisen nicht ohne Gesellschaft, Hülfe und Bedienung su sein, wie sie ihm denn vielfältig su Bestellung von Quartier (Luc. 9, 52. Matth. 26, 17 f.), su Herbeischaffung von Lebensmitteln (Joh. 4, 8.) und andern Reisebedürfnissen (Matth. 21, 1 ff.) behülflich waren; sondern vornehmlich sollten sie in seiner Gesellschaft herangebildet werden zu γραμματεῖς μαθητευθέντες εἰς την βασιλείαν τῶν ἐραπῶν (Matth. 13, 52.), su welchem Behufe ihnen Gelegenheit gegeben war, theils Jesu meisten Lehrvorträgen ansuwoh-

<sup>4)</sup> Ep. Barnab. 8, und das Evangelium der Ebioniten bei Epiphanius, hacr. 30, 13.

nen, und selbst noch besondre Aufschlüsse äber dieselben sich von ihm zu erbitten (Matth. 13, 10 ff. 36 ff.), theils durch seine ebenso freundliche als strenge Zucht ihre Gesinnung zu läutern (Matth. 8, 26, 16, 23, 18, 1 ff. 21 ff. Luc. 9, 50, 55 f. Joh. 13, 12 ff. u. s.), theils endlich darch den Anblick seines Vorbildes sich zu heben (Joh. 14, 9.). 2) Daran schließt sich sofert das Andre an, was dort als Zweck der Erwählung der Zwölfe namhaft gemacht wird, ϊνα αποςέλλη αυτώς χηρύσσειν, namlich την βασιλείαν των Boarar: sowohl, was bei Markus sunächet der Sinn ist. noch während seines Lebens; als auch, was wir im Sinne Jesu hinzudenken müssen, zur Ausbreitung seiner Sache nach seinem Tode. (Damit ist in der Stelle bei Markus noch die έξεσία, θεραπεύειν τὰς νόσες, καὶ ἐκβάλλειν τὰ δαιμόνια verbunden; ein Punkt, von welchem erst später die Rede werden kann.)

Eben von dieser Bestimmung hatten sie auch den auszeichnenden Namen azzozolot (Matth. 10, 2. Marc. 6, 30. Luc. 6, 13. u. s.). Man hat gezweifelt, ob wirklich nach Luc. 6, 13. dieser Name den Zwölfen von Jesus selbst schon beigelegt gewesen, und nicht vielleicht erst später ex eventu aufgekommen, sei 5)? Allein, dass Jesus sie seine Abgesandten genannt habe, kann nichts Unwahrscheinliches haben, wenn er sie wirklich schon (Matth. 10, 5 ff. parall.) and eine Reise zur Verkündigung das nahenden Messiasreiches ausgesendet hat. Man müsste denn eben diese Sendung, sumal das vierte Evangelium von derselben schweigt, dafür ansehen, aus der Zeit nach Jesa Tod in seine Lebzeiten zurückgetragen zu sein, um von der nachherigen Mission der Apostel ein Vorspiel noch unter Jesu Augen vorgehen zu lassen; ein Zweifel, zu welchem, da jene Aussendung nichts Unwahrseheinliches gegen sich hat, die Berechtigung fehlt.

<sup>5)</sup> Schleiermacher, a. a. O. S. 87.

Wie Johannes nichts von dieser Missionsreise der Synoptiker: so wissen diese nichts davon, was Johannes sagt, dass schon zu Lebzeiten Jesu seine Jünger getauk haben (4, 2.); sondern erst nach der Auferstehung ertheik er ihnen hier zum Taufen die Vollmacht (Matth 28, 19. parall.). Da jedoch der Taufritus einerseits sehon von Johannes als Vorbereitung auf das Reich des Messins eingeführt war; und andererseits nach dem Tode Jesu gleich bei der ersten Aufnahme neuer Mitglieder als Weihe für das Reich Christi erscheint (A.G. 2, 38. 41.): so ergibt sich die Anwendung der Taufe auch schon während ties Lebens Jesu als das natürlichste Mittelglied; wie auch die andere Notiz sowohl an sich, als unter Vergleichung von 1. Kor. 1, 17. alle Wahrscheinlichkeit für sich hat, dals Jesus selbst nicht getauft habe, sondern nur seine Jünger (4, 2).

Außer jener Missionsreise gedenken die Evangelies keiner längeren Entfernung der Zwölfe von Jesu; denn daraus, dass sie nach seinem Tode wieder ihrem Gewerbe nachgingen (Joh. 21, 2 ff.), ist doch wohl kein Beweis herzunehmen. Nur der Eifer harmonisirender Theologen, welche nach der ersten Berufung noch für eine sweite und dritte Raum gewinnen wollten, auf der einen, und die Bemühung progmatischer Ausleger auf der andern Seite, das Auskommen so vieler unbemittelten Männer dadurch begreiflicher zu machen, dass man sie daswischen hinein wieder darch Arbeit etwas verdienen liefs, konnte aus der Evangelien solche Unterbrechung des Zusammenseins Jesu mit den Zwölfen herauslesen. Was nun das Auskommen Jesu und seiner Gesellschaft betrifft, so liegen in der Gastfreundlichkeit des Orients, welche bei den Juden besonders dem Rabbinen zu Gute kam; in der Begleitung begüterter Frauen, αίτινες διηχόνεν αὐτῷ ἀπὸ τῶν ὑπαρχώντων αὐταῖς (Luc. 8, 2 f.); endlich in dem, freilich nur von vierten Evangelisten erwähnten, γλωσσόκομον (12, 6. 13, 29.),

aus welchem neben den Bedürfnissen der Geseilschaft auch noch den Armen Unterstützung gereicht werden konnte, und in welches, wie wir denken müssen, bemittelte Freunde Jesu Beiträge guben, wie es scheint, Subsistenamittel genug. Wer diese jedoch entweder ohne eigenen Erwerb der Jünger nicht für zureichend hält, oder überhaupt eine gänzliche Lossagung der Zwölfe von ihren bürgerlichen Geschäften nicht wahrscheinlich findet, der muse nur seine Ansicht nicht auch den Evangelien aufswiegen wollen, welche vielmehr durch das große Gewieht, welches sie auf das apprauer nara von Seiten der Apostel legen (Matth. 19, 27 ff.), deutlich die entgegengesetzte zu erkennen geben.

So weit uns über den Stand der zwöif Jünger Jesu etwas aufbehalten ist, gehörten sie sämmtlich der niederen Klasse an: vier (oder nach Joh. 21, 2. vielleicht nech mehrere) Fischer und ein Zolleinnehmer, und auch für die übrigen macht die Bildungsstafe, welche sie zeigen, so wie Jesu überall sich äußernde Vorliebe für die nrunzes und renies (Matth. 5, 3. 11, 5. 25.) wahrscheinlich, daß sie aus ähnlichem Stande gewesen seien.

#### S. 73.

Die Zwölse einzeln betrachtet. Die drei oder vier vertrautesten Jünger Jesu.

Wir haben im N. T. vier Apostelltataloge: je bei den drei Synoptikern einen, und einen in der Apostelgeschichte (Matth. 10, 2-4. Marc. 5, 16-19. Luc. 6, 14-16. A. G. 1, 13.). Jedes der vier Verseichnisse läßt sich in drei Tetraden theilen, deren Flügelmänner, und bei der letzten auch der abschließende (A. G. 1, 13. wo er fehlt, abgerechnet), durchweg dieselben, die übrigen, doch innerhalb derselben Tetraden, verschieden geordnet sind, in der letzten aber selbst eine Namens oder Personendifferenz sich findet.

Veran'der preten Tetrade und dem ganzen Kataloge steht in allen Verseichnissen, und awar im ersten mit dem Beisatze: mpajros, Simon Petrus, Sohn von Jonas (Matth. 16, 17.), nach dem vierten Evangelium von Bethsaida (1, 45.), nech den synoptischen in Kapernaum ansäfsig (Matth. 8, 14. parall.) 1). Hier klingt bei protestantischen Auslegern noch die alte Polemik nach, wenn sie diese Stellung entweder für blossen Zufall ausgeben, wogegen die Uebereinstimmung aller vier, sanst in der Anordnung abweichenden Verzeichnisse in der Stellung des Petrus ist; oder dieselbe daraus erklären, dass Petrus zuerst berufes worden sei 2), was nach dom vierten Evangelium nicht einmal richtig wäre. Dass dieses durchgängige Voranstellen einen gewissen Vorrang des Petrus unter den Zwölfen bedaute, wird auch ass seiner sonstigen Erscheinung in der evangelischen Geschichte offenbar. Mit dem Feuer seines Wesens ist er überall den andern voran, sowohl we es. zu sprechen (Matth. 15, 15, 16, 16, 22, 17, 4, 18, 21. 26, 33. Joh. 6, 68.), als we es au handeln gilt (Matth. 14, 28. 26, 58. Joh. 18, 16.), und wenn diese zwar nicht selten ein verfehltes Reden und Thun ist, und der eben gezeigte Muth ihm oft schnell wieder verfliegt, wie seine Verlängnung zeigt, so ist doch nach der synoptischen Darstellung er auch der Erste, welcher die Messiavität Jesa mit Entschiedenheit susspricht (Matth. 16, 16. parall.). Von den bei dieser Gelegenbeit ihm ertheilten Lobenrifchen und Vorzägen bleibt übrigens nur der sunächst an geinen Beinamen gehnüpfte ihm eigenthümlich; die Befugnils des décev und l'usev, d. b. des Verbietens und Erian-

Wenn ἡ ποὶς ᾿Ανδρία καὶ Πέτρα Joh. 1, 45. dasselbe bedeutet, wie ἡ ἰδία ποὶς Matth. 9, 1., nämlich den Ort, wo sie ansässig waren: so findet hier ein Widerspruch zwischen Johannes und den Synoptikern statt.

<sup>2)</sup> Für Beides vergl. Fairzscuz, in Matth. p. 358.

bens 9, im neuerrichteten Messiasreiche, wird bald nachher (18, 19.) auf alle Apostel ausgedehnt. Noch entschiedener tritt dieser Vorrang des Petrus unter den älteren
Aposteln bekanntlich in der A. G. und den paulinischen
Briefen hervor.

Auf den Petrus läst der Katalog des ersten und dritten Evangeliums seinen Bruder Andreas folgen; der des zweiten Evangeliums und der Apostelgeschichte den Jako-: bus und nach ihm den Johannes. Die ersteren offenbar von der Rücksicht geleitet, die Brüderpaare susammenzustellen: die beiden andern von dem Gesichtspunkte aus, die zwei an Auszeichnung dem Petrus zunächst Stehenden dem minder hervortretenden Andreas vorzusetzen, welchen sie deschalb zum letzten der ersten Tetrade machen. Wie diese Viere in der christlichen Sage durch eine besondere Bernfungsgeschichte ausgezeichnet worden sind, ist bereits erwogen worden. Sonst stehen sie bei Markus noch einigemale beisammen: zuerst 1, 29., wo Jesus in Begleitung der beiden Zebedaiden in das Haus des Petrus und Andreas tritt; was aber, da die andern Erzähler hier nur des Petrus gedenken, ein Zusatz des Markus aus eigenen Mitteln sein könnte, indem er schlofs, die vier kurz zovor bernfenen Fischer werden Jesum auch dorthin begieitet, und, was an sich wohl richtig sein könnte, an des Petrus Hause werde auch sein Bruder Andreas Antheil gehabt haben ). Noch einmal stehen die Viere Marc. 13, 3. beisammen, wo Jesus das Orakel über die Zerstörung des Tempels und seine Parusie eben ihnen xar' idian mittheilt. Allein die Parallelen haben hievon nichts, und wenn wir bei Matthäus (24, 3.) lesen: προςηλθον αὐτῷ οἱ μαθηταὶ zar' ldlar: so sehen wir schon, dass Markus nur durch. einen Irrthum su jener Angabe gekommen ist. Das xaz '

<sup>3)</sup> Vgl. Lientroot z. d. St.

<sup>4)</sup> Vgl. SAUNIER, über die Quellen des Markus, S. 55 f.

idian nämläch, welches er in dem von ihm benützten Berichte sur Unterscheidung der Zwölfe von dem Volke vorfand, klang ihm als Einleitungsformel, wie es sonst vorsukommen pflegt (Matth. 17, 1. Marc. 9, 2.), zu einer Privatconferenz Jesu mit Petrus, Jakobus und Johannes, zu welchen er dann, der Brüderschaft wegen, wie es scheint, noch den Andreas setzte; wie umgekehrt Lukes (5, 10.) bei der Erzählung vom Fischfang und der Berafung den Andreas, welchen die beiden andern haben, wegläst, weil er sonst in dem engeren Ausschuß aus den Zwölfen nicht erscheint, sondern nur noch Joh. 6, 9. 12, 22. ohne besondere Bedeutung vorkommt.

Neben Petrus treten sonst nur die beiden Zebedaiden noch mit Auszeichnung hervor. Sie zeigen einen ähnlichen feurigen, aber der Mäßigung bedürftigen Lifer wie Petrus (Luc. 9, 54.; einmal auch Johannes allein, Marc. 9, 38. Luc. 9, 49.), eine Gemüthsart, welcher sie wahrscheinlich den ihnen von Jesu beigelegten Namen: בני רצו υίοὶ βροντῆς (Marc. 3, 17.), verdankten 5), and sie standen unter den Zwölfen so hoch, dass sie für sich (Marc. 10, 35 ff.), oder ibre Mutter für sie (Matth. 20, 20 ff.), auf die ersten Plätze im Reiche Jesu Anspruch machen zu können glaubten. Bemerkenswerth ist, dass nicht nur in allen vier Katalogen, sondern auch wo die beiden Brader sonst zusammen genannt werden, wie Matth. 4, 21. 17, 1. Marc. 1, 19. 29. 5, 37. 9, 2. 10, 35. 13, 3. 14. 33. Luc. 5, 10. 9, 54., mit Ausnahme von Luc. 8, 51. 9, 28., immer Jakobus zuerst genannt, und Johannes gerne als o adelφος αυτέ an ihn angelehnt erscheint. Einen Vorzug des Jakobus vor Johannes kann diels nicht andeuten soller, da man von Jakobus nichts Besonderes weiß, Johannes aber als der Lieblingsjünger Jesu bekanut ist; desswegen erklärt man jene Stellung gewöhnlich durch die Annahme,

<sup>5)</sup> Vgl. DE WETTE z. d. St.

Jakobus sei vielleicht der ältere Bruder gewesen"). Doch dieses Verhältnis führt uns auf eine Differenz zwischen den drei ersten Evangelien und dem vierten, welche noch näher erwogen werden muss.

Bei den Synoptikern bildet, wie gesagt, Petrus mit Jakobus und Johannes den engeren Ausschuß aus den Zwölfen, welchen Jesus zu einigen Scenen beizieht, deren richtiger Auffassung die übrigen nicht gewachsen schienen: wie die Verklärung auf dem Berge, der Kampf in Gethsemane, und nach Markus (5, 37.) die Auferweckung der Tochter des Jairus <sup>7</sup>).

Im vierten Evangelium finden wir von einem solchen Triumvirate nichts. Ym Jakobus wird selbst der Name nicht genannt: nur im Anhange (21, 2.) kommen einmal οί τε Ζεβεδαίε susammen vor; während mehrere Berufungsgeschichten, wahrscheinlich auch die des Johannes, mitgetheilt werden: ist von der des Jakobus nicht die Rede; auch tritt er nirgends, wie manche einzelne Apostel in diesem Evangelium, redend auf. Von Petrus werden zwar seine Vorzüge, wie der ehrende Beiname, den ihm Jesus gab (1, 43), und sein glaubensvolles Bekenntnis (6. 68 f.), im vierten Evangelium so wenig verschwiegen, als in den synoptischen seine Schwächen und die ihm desshalb von Jesu ertheilten Rögen (z. B. 16, 23.); auch ist in den Erzählungen von dem Gange des Petrus und Johannes zum Grabe Jesu (20, 3 ff.) und von der Erscheinung des Auferstandenen am galiläischen See (21.) nicht ein Vorzug des einen Jüngers vor dem andern, vielmehr eine gleiche Ab-

<sup>6)</sup> z. B. Paulus, exeg. Handb., 1, b, S. 556.

<sup>7)</sup> Diess beruht indessen ohne Zweifel wieder auf einem blossen Schlusse des Markus. Weil Jesus die unberufene Menge wegtrieb, und die Mittheilung des Vorfalls verbot: so sah der Evangelist hier einen jener geheimen Vorgänge, zu welchen Jesus sonst nur jene Drei mitzunehmen pflegte.

wägung ihrer belderseitigen Verdienste zu bemerken: isdem das einemal Johannes vor Petrus zum Grabe und zum Glauben gelangt, Petrus dagegen vor Johannes in das Grai hineinzugehen wagt; das andremal ebenso Johannes zwa der Erste ist, der Jesum erkennt, Petrus dagegen derjenige. der, um auf dem kürzesten Wege su ihm zu gelangen, sich in den See wirft 8). Doch in einigen Erzählungen des vierten Evangeliums ist ein Vorzug des Johannes vor Petrus nicht zu verkennen. Nur ein äußerer Vortheil ist es swar und ohne Beziebung auf ein näheres Verhältnils zu Jesu, dass nach dem einzigen vierten Evangelium Johannes es ist, der, als γνως ος τῷ ἀρχιερεῖ, dem Petrus bei'm Verhöre Jesu den Zutritt in den hohenpriesterliches Palast verschafft (18, 15 f.); womit aber sogleich das zusammenhängt, dass die Synoptiker überhaupt nur dem Petras, nicht ebenso dem Johannes, den Eifer zuschreiben, der ihn antrieb, dem gefangenen Meister zu folgen. Ebendahin gehört der Umstand, dass das vierte Evangelium den Johannes unter das Kreuz Jesu stellt, wo bei den Synoptikern keiner der Jünger erscheint, und dass es ihn daselbst in ein Verbältnis zur Mutter Jesu treten lässt, von welchem jene nichts melden (19, 26 f.); so wie auch bei'n letzten Mahle Petrus durch Vermittlung des év to xôlous τῦ Ἰποῦ liegenden Johannes sich nach der Person des Verräthers erkundigen muss 9).

Diess hängt damit zusammen, dass in dem von ihm benannten Evangelium Johannes durch die stehende Be-

<sup>8)</sup> Vergl. hieżu J. Müller, theol. Studien u. Kritiken, 1836, 3; Theile, zur Biogr. J., S. 107 ff.; Tholuck, Glaubwürdigkeit, S. 295 ff.

<sup>9)</sup> Vergl. Paulus, in seiner Recens. des ersten Bandes der zweiten Auslage von Lücke's Comm. zum Johannes, im Lit. Bl. zur allg. Kirchenzeitung, Febr. 1834, no. 18, S. 137 f. und L. J.. 1, a, S. 167 f.

mennung: ὁ μαθητής ον ηγάπα oder ἐφίλει ὁ Ιπσές, vor allen andern ausgezeichnet wird (13, 23. 19, 26. 20, 2. 21, 7. 20.). Dass durch diese Formel und durch die unbestimmtere: o allos, oder auch nur allos μυθητής (10, 15 f. 20, 3. 4. 9.), welche, wie aus 20, 2 f. erhellt, dieselbe Person mit jener andeutet, der Apostel Johannes bezeichnet sei, lässt sich swar aus dem vierten Evangelium für sich oder mit den übrigen verglichen nicht swingend beweisen. Denn weder wird diese Beseichnung irgendwo mit dem Namen dieses Apostels vertauscht, noch wird im vierten Evangelium etwas von dem Lieblingejünger erzählt, was in den drei ersten dem Johannes sugeschrieben wäre. Daraus aber, daß 21, 2. unter den Anwesenden of ze Ze-Bedais aufgeführt sind, folgt nicht, dass der nachher, V. 7., erwähnte μαθητής ον ήγαπα ο Ιησές gerade Johanmes sein müsse; ebensogut könnte Jakobus, oder einer der V. 2. aufgezählten άλλοι έκ τῶν μαθητῶν δίο, gemeint sein. Dennoch scheint die kirchliehe Ueberlieferung mit gutem Grund unter dem auf jene Weise Bezeichneten von jeher den Johannes verstanden su haben; da in dem griechischen Entstehungsgebiete des vierten Evangeliums kaum ein anderer von den in demselben nicht genannten Aposteln so bekannt war, um auf jene Bezeichnung hin erkannt zu werden, als eben nur Johannes, dessen Aufenthalt in Ephesus schwerlich als leere Sage von der Hand sn weisen ist.

Zweifelhafter kann scheinen, ob durch die genannten Formeln der Verfasser sugleich sich selbst, und also sich als den Apostel Johannes bezeichnen wolle? Der Schlußs des 21ten Kapitels freilich, V. 24., macht den Lieblingsjünger zum μαρτυρών περὶ τέτων καὶ γράψας ταῦτα: doch daß dieß ein Zusatz von fremder Hand sei, kann als anerkannt vorausgesetzt werden. Wenn aber in dem ächten Contexte des Evangeliums, 19, 35., der Verfasser von dem Erfolge des Jesu am Kreuze beigebrachten Lanzenstichs

sagt: ὁ ἐωρακὸς μεμαρτύρηκε: so kann damit swar nur der Lieblingsjünger gemeint sein, weil nur er unter dea Jüngern, die doch allein hier als Zeugen aufzuführen schicklich war, als bei dem Kreuse gegenwärtig vorausgesetzt ist; auch würde, daß der Verfasser dadurch sugleich sich selbst gemeint habe, durch die dritte Person, deres er sich bedient, keineswegs unwahrscheinlich: wohl aber könnte das Präteritum zweifelhaft machen, ob nicht doch der Verfasser sich hier auf das Zeugniß des Johannes, als einer von ihm verschiedenen, aber (wegen des οἰδεν) noch lebenden, Person berufe 10)? Doch läßet sich diese Ausdrucksweise auch im andern Fall erklären 11), und in dem ἐθεασάμεθα und ἐλάβομεν (1, 14. 16.) scheint sich der Verf. als Augenseugen der von ihm erzählten Geschichte zu geben.

Ob nun aber der Verfasser des vierten Evangeliums, welcher sich wahrscheinlich als den Apostel Johannes su errathen geben will, dieser auch wirklich gewesen sei, ist eine andre Frage; über welche wir übrigens hier nur nach Maßagabe des uns bis jetzt Vorliegenden uns aussprechen können. Hier mag, was wir in der Zeichnung des Verhältnisses swischen Jesus und dem Täuser Unhistorisches, noch mehr was wir in den Gesprächen Jesu mit seinen ersten Schülern und der Samariterin Verkürztes oder subjectiv Gefärbtes gefunden haben, aus der Art des Apostels, Alles mehr mit der Innigkeit des Gemüths, als mit sinnlich-verständiger Schärfe aufsusassen, und aus der Umbildung sich erklären lassen, welche in der langen Zeit von seiner Jugend bis sum hohen Alter, während der er seine Erinnerungen im Hersen bewegte, mit denselben

<sup>10)</sup> s. Paulus, in der Recens. von Bretschneider's Probabilien, in den Heidelberger Jahrbüchern, 1821, no. 9, S. 138. Vgl. DE WETTE z. d. St.

<sup>11)</sup> Lücke, a. a O. S. 664.

vorgegangen sein mochte; der Vorzug, den in diesem Evangelium Johannes in gewisser Besiehung vor Petrus geniesst, kann geschichtlich stattgefunden haben, nur aus der synoptischen Tradition verschwunden sein; dass aber Johannes seinem eigenen Bruder Jakobus, wenn dieser wirklich so, wie die übrigen Evangelisten melden, von Jesu vorgezogen war, so gar nicht sein Recht sollte haben widerfahren lassen, wie wir diess im vierten Evangelium finden: das ist mir immer noch nicht so leicht denkbar, als man es gewöhnlich dafür nimmt. Wendet man sieh in dieser Beziehung zu dem synoptischen Berichte mit der Frage, ob nicht dieser vielleicht zu Gunsten des johanneischen aufzugeben sei: so könnte man einen Augenblick etwa sagen wollen: weil nach dem Tode und der Auferetehung Jesu ein Jakobus, Petrus und Johannes als culor der Gemeinde sich auszeichneten (Gal. 2, 9.) 4), so habe die Sage diese drei Männer auch schon zu dem lebenden Jesus in ein besonders ehrenvolles Verhältniß gestellt, unerachtet an diesem in der Wirklichkeit aur Petrus und Johannes theilgenommen haben. Allein, da der in der ersten jerusalemischen Gemeinde ausgezeichnete Jakabus nicht der frühe hingerichtete Zebedaide (A. G. 12, 2.), sondern der auch bei'm ersten Aposteleoneil mit vorwiegendem Ansehen aufgetretene Bruder des Herrn (Gal. 1, 19.) war: wogegen der Bruder des Johannes von Anfang an hinter diesen und den Petrus zurücktratt: so verschwindet jeder Anlass, den die Sage haben konnte, gerade diesen Jakobus su verherrlichen; wenn man nicht sagan will, es sei nur ben um einen dritten zu thun gewesen, um auch den Messias, wie den Moses (2. Mos. 24, 1. 9), mit einem engeren Ausschusse von drei vertrauten Begleitern zu um-

<sup>12)</sup> Diesen Dreien, glaubte man in der ältesten Kirche, habe Jesus die γνῶσις zu geheimer Ueberlieferung mitgetheilt. S. bei Gieselen, K. G., 1, S. 234.

gehen: eine Analogie, welche aber dadurch unbrauchhar wird, dass die Gruppe jener drei Männer um den Moses nicht so stehend ist, wie die der drei Jünger um Jesus. Bleibt demnach die synoptische Darstellung atehen: se kann die ausfallende Abweichung der johanneischen in die sem Stücke zwar für sich noch keine Entscheidung gegen die Authentie dieses Evangeliums herbeiführen; wohl aber werden wir uns diesen Punkt als einen solchen merken müssen, welcher bei der Frage nach derselben in Betracht zu ziehen ist.

#### S. 74.

Die übrigen von den Zwölfen und die siebenzig Jünger.

Philippus. Die drei ersten Kvangelien wissen außer seinem Namen nichts von ihm. Das vierte allein gibt seinem Geburtsort Bethsaida an, und beriehtet seine Berufung (1, 44 f.); in demselben tritt er auch öfters redend und angeredet auf, mit mißsverstehenden Acußerungen (6, 7. 14, 8.); bedeutender vielleicht dadurch, daß sich (12, 21.) die Ellpes, welche Jesum su sehen wünschen, gerade seihn wenden.

Der nächste in den drei evangelischen Verzeichnissen ist Bartholomäus; ein Name, der außer den Katalogen sonst nirgends genannt wird. Wie die synoptischen Verseichnisse den Bartholomäus: so verbindet in der oben betrachteten Berufungsgeschichte das vierte Evangelium (1, 46.) mit Philippus den Nathanael, welchen es auch 21, 2. in der Gesellschaft von Apostein aufführt. Unter den Zwölfen aber findet Nathanael keinen Raum, wenn er nicht mit irgend einem, den die Synoptiker anders neumen, identisch ist. Dazu scheint sich am leichtesten Bartholomäus eben dadurch zu eignen, daß ihn die drei ersten Evangelien ebenso neben Philippus aufführen, wie das vierte, das von einem Bartholomäus nichts weiß, des

Nathanael; wozu noch kommt, dass בר תלמד nur die Bezeichnung des Sohns vom Vater her ist, neben welcher also noch ein eigentlicher Name, wie Nathanael, Platz hatte 1). Allein weder jene gleiche Zusammenstellung des Bartholomaus und Nathanael mit Philippus, welche sich dadurch als zufällige zeigt, dass sowohl A.G. 1, 13. Bartholomaus, als Joh. 21, 2, Nathanael in anderer Verbindang erscheinen, ist für diese Identification ein hinreichender Grund; noch das Fehlen des Bartholomäus bei Johannes, der auch andere von den Zwölfen verschweigt; noch endlich die Beschaffenheit dieses Namens, da auch neben eigentlichen, nicht blos patronymischen Namen, zweite Namen, als Beinamen, geführt werden konnten; wie Simon Petrus, Joseph Kaiphas, Johannes Markus u. dgl.; so dafa jeder andere von Johannes nicht genannte Apostel gleich gut mit seinem Nathansel identificirt werden könnte; wodurch das ganze swischen den genannten beiden Namen angenommene Verhältniss unsicher wird.

Im Katalog der Apostelgeschichte folgt auf Philippus statt des Bartholomäus Thomas, welchen das Verzeichniss im ersten Evangelium nach Bartholomäus, die der beiden andern auch noch nach Matthäus haben. Thomas, griechisch Δίδυμος, kommt nur im vierten Evangelium einmal in der Rolle schwermuthsvoller Treue (11, 16.), ein andermal in der bekannteren des Schwerzuüberzeugenden (20, 24 ff.), und noch einmal im Anhange (21, 2.) vor. Der nun folgende Matthäus findet, sich sonst nur noch in seiner Berufungsgeschichte.

Die dritte Tetras wird übereinstimmend durch den Jakobus Alphäi eröffnet, von welchem schon oben die Rede war. Auf ihn folgt in den beiden Verzeichnissen

<sup>1)</sup> So die meisten Erklärer, auch Farrsscus, Matth., S. 359; Winer, Realwörterb., 1, S. 163 f. Doch vgl. De Werte, exeg. Handb., 1, 1, S. 98.

des Lukas Simon, welcher bei ihm o Enlarge, bei Matthäus und Markus, die ihn um eine Stelle später haben, ό κανανίνης (von κτρ) heisst; ein Beiname, der ihn als einen ebemaligen Anhänger der jüdischen Secte der Religionseiferer zu bezeichnen scheint ); eine Partei, die swar erst in den letzten Zeiten des jüdischen Staats als solche hervortrat, in einzelnen Keimen aber schon damals vorhanden war. Während nun die letzte Stelle in allen Verzeichnissen, die ihn noch haben, mit Judas Ischariot besetzt ist, von welchem erst in der Leidensgeschichte die Rede werden kann: so weichen in der Besetzung der in der dritten Tetrade noch offenen Stelle die Kataloge des Lukas von den beiden andern, und vielleicht auch diese von einander, ab, indem hier Lukas zweimal einen Zedoc Ἰακώβε, Matthäus einen Λεββαῖος, Markus einen Θαδδαῖος aufführt. Zwar wird nun bei Matthäus gewöhnlich ArBBaioc δ ἐπικληθεὶς Θαδδαῖος gelesen; aber das Schwanken der Lesart scheint diese Worte als einen späteren Zusatz zu verrathen, welcher den Katalog der beiden ersten Evangelisten in diesem Punkte in Uebereinstimmung bringen sollte 3); was Andere so versucht haben, dass sie auf die gleiche Bedeutung der beiden Namen hinwiesen, die aber nicht stattfindet 1). Doch auch einen oder den andern dieser Ausgleichungsversuche als gültig zugegeben, so bleibt jedenfalls zwischen Matthäus und Markus mit ihrem Lebbaus-Thaddaus und Lukas mit seinem Judas Jakobi eine Abweichung. Mit Recht tadelt Schleiermachen die zum Theil höchst unnatürlichen Versuche, auch hier nur zwei verschiedene Namen Einer Person nachzuweisen; wenn er aber jene Differenz daraus zu erklären sucht, dass viel-

<sup>2)</sup> s. Joseph. bell. jud. 4, 3, 9.

<sup>5)</sup> Vgl. CREDNER, Einleitung, 1, S. 64; DE WETTE, exeg. Handbuch, 1, 1, S. 98 f.

<sup>4)</sup> DE WETTE, a. a. O.

leicht noch zu Lebzeiten Jesu einer von beiden Männern gesterben eder aus dem Kreise der Apostel getreten sei, und der andere seine Stelle eingenommen habe; so daß nun die einen Verzeichnisse den früheren, die andern den späteren Personalbestand wiedergeben 5): so ist schwerlich einer unserer Apostelkataloge aus den Lebzeiten Jesu ber; nachher aber wird wohl Niemand ein früh abgegangenes Mitglied des Apostelcollegiums, sondern nur die zuletzt um Jesum gewesenen aufgezählt haben. So daß auch hier das Gerathenste bleibt, eine Abweichung der Verzeichnisse anzuerkennen, welche leicht daraus entstehen konnte, daß man zwar die Zwölfzahl der Apostel hatte, und die ausgezeichneteren unter denselben kannte, die übrig bleibenden Stellen aber, we bestimmte Data fehlten, nach verschiedenen Traditionen verschieden besetzte.

Mit einem eigenthümlichen Kreise von Jüngern Jesu, welcher swischen dem engeren der Zwölfe und dem weitesten seiner Anhänger überhaupt in der Mitte steht, macht uns Lukas bekannt, indem er 10, 1 ff. sagt, daß Jesus ausser den Zwölfen noch έτέρες έβδομήποντα ausgewählt, und sie paarweise in die Ortschaften, durch welche er auf seiner letzten Reise zu kommen gedachte, vorausgeschickt habe, um die Nähe der βασιλεία τῶν ἐρανῶν zu verkündigen. Da die übrigen Evangelisten von diesem Umstande schweigen, so hat die neueste Kritik nicht ermangelt, namentlich dem ersten, als seinsollendem Apostel, dieses Stillschweigen sum Vorwurf su machen 6). hieraus gegen Matthäus erwachsene Ungunst muss sich mildern, wenn man erwägt, dass nicht nur, wie bemerkt, in keinem der übrigen Evangelien, sondern auch weder in der Apostelgeschichte, noch einem apostolischen Briefe,

<sup>5)</sup> Ueber den Lukas, S. 88 f.

<sup>6)</sup> Schulz, über das Abendmahl, S. 307.; Schubchenburgen, über den Ursprung, S. 13f.

von den 70 Jüngern eine Spur sieh findet, welche schwalich so ganz fehlen könnte, wenn ihre Sendung so erfolgreich gewesen wäre, als man gewöhnlich ansunehmen pflegt. Doch weniger durch ihren Erfolg, als durch ihre Bedeutsamkeit, soll jene Auswahl wichtig gewesen sein: wie nämlich die 12 Apostel durch ihre Beziehung auf die 12 Stämme Israels die Bestimmung Jesu für das jüdische Volk andeuteten: so waren, sagt man, die 70, oder, wie einige Anctoritäten haben, 72 Jünger Repräsentanten der der 70 oder 72 Völker, welche, mit eben so vielen Sprachen, nach füdischer und altehristlicher Ansicht auf der Erde sich finden sollten'7), und wiesen somit auf die universelle Bestimmung Jesu und seines Reiches hin 8). Doch auch für die jüdische Nation für sich hatte jene Zahl als heilige Zahl Bedeutung: 70 Aelteste wählte sich Moses als Gehülfen (4. Mos. 11, 16. 25.); 70 Mitglieder hatte das Synedrium ); ebenso viele griechische Dolmetscher das A. T.

Hier fragt sich nun: hatte der in das Gedränge der Umstände hineingestellte Jesus nichts Angelegeneres zu thun, als alle möglichen bedeutsamen Zahlen susammensusuchen, uud sich nach Maßagabe derzelben mit verschiedenen Jüngerkreisen zu umgeben? oder ist ein solches durchgeführtes Halten an heiligen Zahlen, ein solches Fortspinnen des einmal durch die Zahl der Apostel dazu gegebenen Anfangs, nicht vielmehr gans im Geiste der urchristlichen Sage, welche, sofern wir sie jüdisch gefürbt uns denken, den Schluß machte, wenn Jesus die 12 Stämme in der Zahl seiner Apostel abgebildet habe, so werde er auch die 70 Aeltesten durch eine entsprechende Ansahl

<sup>7)</sup> Tuf haarez f. 19, c. 3; Clem. hom. 18, 4; Recognit. Clement. 2, 42; Epiphan. haer. 1, 5.

<sup>8)</sup> Schneckenburger, a. a. O.; Gressler, über Entstehung der schriftl. Evangelien, S. 127 f.

<sup>9)</sup> s. Lightfoot, p. 786.

von Jüngern nachgebildet haben; oder sofern wir sie mehr paulinisch-universalistisch vorstellen, nicht umhin konnte. voraussusetzen, dass Jesus neben der durch die Zahl der Apostel angedeuteten Besiehung seiner Sache auf das israelitische Volk zugleich durch die Auswahl von 70 Jüngern ihre weitere Bestimmung für alle Völker der Erde vorgebildet habe? Und so angenehm auch von feher der Kirche die Klasse der 70 Jünger gewesen ist, gleichsam als Versorgungsanstalt, um Männer unterzubringen, welche nicht zu den Zwölfen gehörten, an denen ihr aber doch etwas gelegen war, wie einen Markus, Lukas, Matthias: so werden wir doch diese letztere Frage bejahen, die Entscheidung der neuesten Kritik für Uebereilung erklären, und gestehen müssen, daß durch die Aufnahme einer solchen, von aller historischen Bestätigung verlassenen, nur auf dogmatisches Interesse als Quelle hinweisenden Nachricht das Lukasevangelium gegen das des Matthäus im Nachtheil ist. So viel freilich scheint namentlich aus A. G. 1, 21 f. zu erhellen, dass Jesus auch außer den Zwölfen noch andere beständige Begleiter hatte: dass aber diese gerade einen Körper von Siebzigen gebildet, oder aus ihnen so viele ausgelesen worden seien, scheint nicht gehörig verbürgt zu sein 16).

Uebereinstimmend DE WETTE, exeget. Handb., 1, 1, S. 99 f.
 2, S. 61. 1, 3, S. 220; THEILE, zur Biogr. J., §. 24. Dagegen vergl. NEARDER, L. J. Chr., S. 498 f.

## Sechstes Kapitel

# Reden Jesu in den drei ersten Evangelien\*).

## §. 75.

Die Bergrede.

In dem weiteren Verlaufe des öffentlichen Lebens Jes lassen sich von den Begebenheiten diejenigen Reden de sondern, welche nicht bloß Accidenzen von Begebenheiten, sondern selbstständige Ganze bilden; wiewohl diese Unterschied immerhin ein fließender ist, und von manchen Redestücke, wegen des veranlassenden Ereignisses, behauptet werden kann, es sollte unter die Begebenbeites, so wie von mancher Begebenbeit, wegen der daran sieb knäpfenden Erörterungen, sie sollte zu den Reden gestelk werden. Da ferner swischen den drei ersten Evangeliste und dem vierten namentlich auch in Hinsicht auf die Reden eine solche Differenz stattfindet, dass dieser mit jenes nur wenige einzelne Aussprüche gemein hat; auch über diess die ganze Natur und Beschaffenheit der Reden Jest bei den Synoptikern und deren bei Johannes eine verschie dene ist: so sind beide einer abgesonderten Betrachtung zu unterwerfen. Unter sich verhalten sich in diesem St cke die drei ersten Evangelisten so, daß Matthaus gerse größere Massen von Reden Jesu zusammenstellt, welche sich bei Lukas an verschiedene Orte und Anlässe vertheik

<sup>\*)</sup> Was auf Leiden, Tod und Wiederkunft sich bezieht, bleibt auch hier aufgespart.

finden, wobei jedoch jeder von beiden auch wieder eigenthümliche Redestücke für sich hat; bei Markus tritt das Element der Reden sehr surück. Es wird demnach das Zweckmäßigste sein, wenn wir zunächst von den Redemassen des Matthäus ausgehen, jedesmal das ihnen Entsprechende bei den andern Evangelisten aufsuchen, hierauf fragen, wer wohl diese Reden besser gestellt und dargestellt habe, und endlich darüber, wiefern sie wirklich als aus Jesu Munde gekommen zu betrachten seien, uns ein Urtheil zu bilden streben.

Die erste größere Redemasse bei Matthäus ist die sogenannte Bergrede, Kap. 5 - 7. Nachdem nämlich dieser Evangelist die Rückkehr Jesu von der Taufe nach Galiläa und die Berufung der beiden Fischerpaare erzählt hat, beriehtet er, wie Jesus lehrend und heilend ganz Galilaa durchreist habe, und viel Volks aus allen Theilen Palästina's ihm nachgezogen sei; als er die Volksmenge ge-<sup>5</sup>ehen, sei er auf einen Berg gestiegen, und habe die bezeichnete Rede gehalten (4, 23 ff.). Während man eine Parallele su dieser Rede bei Markus vergeblich sucht, gibt dagegen Lukas, 6, 20 - 49., einen Vortrag, der nicht nur denseiben Anfang und Schluss, sondern auch in dem dazwischen liegenden Inhalt und Gedankengang die auffallendste Verwandtschaft mit jenem hat; wezu noch kemmt, dass anch bei ihm wie bei Matthäus nach Beendigung des Vortrags Jesus nach Kapernaum geht, und den Knecht des Hauptmanns heilt. Freilich reiht er die Rede etwas später ein, indem er vor derselben manche Wanderungen und Heilungen Jesu erzählt, welche Matthäus nach der seinigen stellt; er lässt ferner, fast im Gegensatze gegen Matthane, Jesum die Rede nicht arabarra els rò ogos, sondern καταβάντα, ἐπὶ τόπε πεδινέ, und nicht, wie bei Matthäus, xa3/gavza, sondern stehend, halten; wozu endlich nech dies kommt, dass die Rede bei Lukas dem Umfange nach nur etwa ein Viertheil von der bei Matthäus

beträgt, somit ein bedeutender Theil von dieser in jener fehlt: während übrigens doch auch die Rede bei Lukes einige eigenthümliche Elemente hat, welche in der des Matthäus vermißt werden.

Um daher nicht zugeben zu müssen, dass von zwei inspirirten Evangelisten einer Unrecht hahe, wenn doch der eine Jesum auf dem Berge, der andre auf der Ebene, der eine sitzend, der andre stehend, der eine früher, der andre später, dasselbe reden liefse; zudem entweder der eine wesentliche Auslassungen, oder der andere ebensolche Zusätze sich erlaubt hätte: hat die alte Harmonistik beide Reden für verschieden erklärt 1); mit Berufung darauf, dass Jesus wichtige Stücke seiner Lehre öfters behandelt haben müsse, und dabei auch gewisse besonders schlagende Aussprüche wörtlich wiederholt haben könne. So unbedenklich dieses Letztere von einzelnen Sentenses mazugeben ist: so entschieden ist es von längeren Ausfährungen zu läugnen; ja selbst jene kurzen Gnomen wird der begabte und erfindungsreiche Lehrer jedesmal in andrer Stellung und Verbindung vorzubringen wissen, und unmöglich kann ein anderer als ein ganz dürftiger Kopf einen so bestimmt ausgeführten Anfang und Schluß, wie ihn die in Frage stehenden Reden an den Makarismen und dem Bilde des auf Felsen oder auf Sand gebauten Hauses haben, zu wiederholten Malen gebrauchen.

Muste man sich daher für die Identität beider Redea entscheiden, so galt es zuerst, die Abweichungen zwischen beiden Relationen zuszugleichen, oder auf eine Weise zu erklären, bei welcher ihre Glaubwürdigkeit unangetastet blieb. In Bezug auf die verschiedene Bezeichnung der Oertlichkeit hat Paulus das ènd bei Lukas hervorgehoben,

<sup>1)</sup> Augustin. de consens. ev. 2, 19; Stonn, über den Zweck des Evang. u. d. Br. Joh., S. 347 ff. Die weitere Literatur s. in TROLUCK's Auslegung der Bergpredigt, Einl., §. 1.

und von einem Stehen über der Ebene, also auf einem Hügel erklärt; besser Τυοιυσκ den τόπος πεδινός von der eigentlichen Ebene unterschieden, und als eine weniger jähe Stelle seines Abhangs zu dem Berge geschlagen; indess, da der eine Evangelist den Vortrag Jesu unmittelbar an ein Hinaufsteigen, der andere an ein Herabsteigen knüpft: so wird man doch mit Olshausen sagen müssen. wenn Jesus nach Lukas auf der Ebene oder an einer niedrigeren Stelle des Berges gesprochen, se habe Matthäus das auf das Hinaufsteigen gefolgte Heruntersteigen übergangen; oder wenn nach Matthäus Jesus auf der Höhe des Berges geredet, so habe Lukas vergessen zu melden, dass er, nachdem er schon herabgestiegen war, sich doch des Gedränges wegen vor der Rede wieder etwas in die Höhe gesogen habe. Und zwar hat jeder von beiden, was er nicht meldet, davon obne Zweifel auch nichts gewußt; sondern, indem in der Ueberlieferung diese Rede mit einem Aufenthalte Jesu auf einem Berge in Verbindung stand, so dachte wohl Matthäus sich eben den Berg als eine bequeme Erhöhung für eine Volksrede, während Lukas ein Herabsteigen zu der Menge für nöthig erachtete; womit auch die weitere Differenz zusammenhängt, dass der vom Berg aus Redende sitzen zu können schien, weil er durch den Berg schon genug über die am Anhang herunter aufgestellten Zuhörer hervorragte: der auf der Ebene Sprechende aber muste natürlich stehen. - Ebenso wie diese das Local betreffende, wird man auch die chropologische Differenz einräumen, und sich falscher Ausgleichungsversuche enthalten müssen 2).

Die Abweichungen im Umfang und Inhalt der Rede Iassen an sich die dreifache Erklärung offen: daß entweder der kürzere Bericht des Lukas nur ein Auszug aus der ganzen Rede, wie sie vollständig Matthäus wieder-

<sup>2)</sup> Vergl. DE WETTE, exeg Handb., 1, 1, S. 47 ff. 1, 2, S. 44.

gebe; oder dass in der Aufzeichnung des Matthäus manches bei andern Gelegenheiten Gesprochene hinzugefügt; oder endlich dass beides zugleich der Fall sei. Wer, wie THOLUCK, die fides divina, oder, wie PAULUS, die fides humana des Evangelisten unverletzt erhalten will, dem empfiehlt sich die erstere Ansicht, weil Weglassen von Vorgekommenem ein unverfänglicherer Fehler ist, als Hinzasetzen von Nichtvorgekommenem, und man bernft sich hiebei auf den engen Zusammenhang, welchen man in der Bergrede des Matthäus nachweisen zu können glaubt, und der darauf hinweisen soll, dass die Rede in Einem Zuge von Jesus selbst so gesprochen worden sei. Allein theils kann ja wohl auch ein nur nicht gans ungeschickter Wiederersähler ursprünglich nicht zusammengehörige Aussprüche in erträglichen Zusammenhang bringen; theils geht dieser, wie jene Erklärer selbst gestehen müssen 3), nur etwas über die Hälfte der Bergrede hinüber, so dass von 6, 19. an mehr oder minder vereinzelte Sentenzen folgen, von welchen sum Theil höchst anwahrscheinlich ist, dass sie an dieser Stelle sollten gesprochen sein. Daher hat sich die neueste Kritik umgekehrt dahin entschieden, dass die kürsere Relation bei Lukas gans oder doch nahezu die ursprüngliche Gestalt der Rede Jesu wiedergebe, Matthäus dagegen sich erlaubt habe, an dasjenige, was Jesus bei dem beschriebenen Anlasse vorgetragen, manches bei andern Gelegenheiten von ihm Gesprochene in der Art anzureihen, dass der gemeinschaftliche Grundrifs, nämlich Anfang, Schluss und zwischen beiden das Wesentliche des Gedankenfortschritts blieb, in dieses Fachwerk aber mehr oder minder Verwandtes von anderwärts her eingeschoben wurde '); eine Ansicht, welche haupt-

<sup>3)</sup> THOLUCK, S. 24; PAULUS, exeg. Handb., 1, b, S. 584.

<sup>4)</sup> So Schulz, vom Abendmahl, S. 513 f.; Sierger, S. 74 f.; Fritzechs, S. 301.

sächlich dadurch unterstützt wird, dass viele von den Aussprüchen, welche Matthäus in der Bergrede susammenstellt, bei Lukas und zum Theil auch bei Markus an verschiedenen Orten serstreut vorkommen. Diess suzugeben genöthigt, und doch bestrebt, einen Irrthum, der seine Augenseugenschaft zweifelhaft machen könnte, von dem Evangelisten abzuwälsen, behaupten nun andere Theologen, nicht in der Meinung, sie sei in Einem Zuge gesprochen worden, sondern mit klarem Bewulstsein, dass diess nicht der Fall gewesen sei, habe Matthäus diese Rede zusammengesetzt 5). Allein mit Recht ist hiegegen bemerkt worden, wenn doch Matthäus Jesum, ehe er die Rede beginnt, auf den Berg hinauf, und nachdem er sie geendigt, von demselben wieder berabsteigen lasse: so stelle er dadurch das swischen beiden Momenten Gesprochene augenscheinlich als in Einem Zuge gesprochen dar; und wenn er von den öglog, deren er vor dem Beginn der Rede gedacht hatte, nach deren Beendigung bemerke, welchen Eindruck die Rede auf sie gemacht: so müsse er doeh wohl einen susammenhängenden Vortrag schildern wol-Indessen auch bei Lukas hat man theils in seiner Bergrede Stellen gefunden, wo der unterbrochene Zusammenhang auf Lücken schließen läßt, und Zusätze, welche schwerlich ursprünglich sind ?); theils ist die richtigere Stellung derjenigen Aussprüche, welche er an andern Orten hat, mitunter sehr zweifelhaft gefunden worden 8):

<sup>5)</sup> OLSHAUSEN, bibl. Comm., 1, S. 197; KERN, in der Tüb. Zeitschrift, 1834, 2, S. 33.

<sup>6)</sup> Schule, a. a. O. S. 315; Schwechenburger, Beiträge, S. 26; Credner, Einleit., 1, S. 69.

<sup>7)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 89 f.

<sup>8)</sup> THOLUCH, a. a. O. S. 11 ff., und meine Recens. der Schriften von Sierfert u. A. in den Jahrbüchern f. wiss. Kritik, Nov. 1834, S. 775 ff.

weßwegen, wie wir bald näher sehen werden, in diesen Stücke Lukas nichts vor Matthäus voraus hat.

Das Publicum, für welches die Bergrede bestimmt war, könnte von Lukas als ein engerer Kreis beseichnet zu sein scheinen, wenn er die Apostelwahl unmittelber vorhergehen, und bei'm Beginne des Vortrags Jesum die Augen eig veig µaθηνας αντέ erheben läßet, als von Matthäus, der der Rede eine Beziehung auf die öχλες gibt. Da indessen andererseits sowohl Matthäus vor der Bergrede die µαθηνας zu Jesu treten, und diese sofort von ihm belehrt werden; als auch Lukas ihn die Rede eig τως ακοας τε λαε halten läßet: so zeigt sich, daße Jesus zum versammelten Volk überhanpt, doch mit besonderer Beziehung auf seine Schüler, geredet hat ); denn daß hier ein bestimmter feierlicher Redeact zum Grunde liege, haben wir nicht Ursache zu bezweifeln.

Schreiten wir jetzt zur Betrachtung des Einselnen: se ist in beiden Redactionen die Bergrede durch eine Anzahl von Makarismen eröffnet, von welchen übrigens bei Lukas nicht nur mehrere fehlen, sondern anch, wie Storn ") besser eingesehen hat, als jetzt Olshausen, die meisten in einem andern Sinne genommen sind, als bei Matthäus-Indem nämlich weder die πτωχοί, wie bei Matthäus, durch den Zusatz: τῷ πνεύματι, näher bestimmt, also nicht die innerlich sich arm und elend Fühlenden, sondern die eigentlich Armen sind; noch der Hunger der πεινώντες auf τὴν δικαισσύνην bezogen, also kein geistiger, sondern ein leiblicher ist; dagegen sowohl die πεινώντες als die zlaiovtes durch die Zeitbestimmung: νῦν, näher bezeichnet werden: so ist der Gegensatz bei Lukas nicht wie bei Matthäus der concrete von jetzt unbefriedigten und leidendes

<sup>9)</sup> Vgl. THOLUGE, a. a. O. S. 25 ff.; DE WETTE, CREGET. Handle., 1, 1, S. 49.

<sup>10)</sup> Ueber den Zweck u. s. w., S. 348.

Frommen und deren künftiger Glückseligkeit, sondern der abstracte von jetzigem Leiden und künftigem Wohlergehen tiberhaupt 11). Diese Art der Entgegensetzung des alan Zroς und μέλλων komut bei Lukas auch sonst, namentlich in der Parabel vom reichen Manne, vor, und ohne hier schon zu untersuchen, welche von beiden Darstellungen wohl die ursprüngliche sein möge, bemerke ich nur, daß eben die des Lukas gans in dem ebionitischen Geiste gemacht ist, welchen man neuestens im Matthäusevangelium hat finden wollen. Bei den Ebioniten nämlich, wie sie namentlich in den klementinischen Homilien sich darstellen, ist diess ein Hauptsatz, dass, wer sich in dieser Zeit sein Theil nehme, in der künftigen leer ausgehe, wer aber auf irdischen Besitz verzichte, sich dadurch himmlische Schätze sammle 12). Der letzte μαχαρισμός bezieht sich auf diejenigen, welche um Jesu willen verfolgt werden. Lukas in der Parallelstelle hat Evexev zë vië zë av-Soώπε, und so kann auch das ένεκεν εμε bei Matthäus Jesum nur in der Eigenschaft des Messias bezeichnen. Gegen ein so frühes Hervortreten Jesu mit der Erklärung seiner Messianität hat man von Matth. 16, 13 ff. parall. aus Zweifel erhoben: wogegen das oben 15) hierüber Bemerkte zu vergleichen ist.

Auf die Makariemen folgen bei Lukas ebensoviele εαί, welche bei Matthäus fehlen. In ihnen tritt die ebionitische Entgegensetzung des κτι μπίσι und καπ noch schroffer hervor, wenn ohne Weiteres den πλεσίοις, έμπεπλησμένοις und γελώσι webe zugerufen, und in der kom-

<sup>11)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 44 f.; NEARDER, L. J. Chr., S. 155 f. Anm.

<sup>12)</sup> Homil. 15, 7 u. sonst; vergl. Cardner in Winke's Zeitschrift f. wiss. Theologie, 1, S. 298 f.; Schneckenburger, über das Evangelium der Aegyptier, §. 6.

<sup>13) \$. 63.</sup> 

menden messianischen Weltordnung mit entsprechenden Uebeln gedroht wird; eine Darstellung, welche an Jac. 5, 1 ff. erinnert. Da jedenfalls das letzte sui etwas steif dem letzten μαχάριοι nachgebildet ist, indem gewiss nur den Gegensatze mit den vielverlästerten wahren Propheten zelieb, und nicht weil ein historisches Datum vorhanden gewesen ware, behauptet wird, bei den verdompograne sei es der Fall gewesen, dass Jedermann Gutes von ihnen gesagt habe: so konnte man wohl mit Schleiermacher 19 vermuthen, der Referent im dritten Evangelium habe die den Seligpreisungen entsprechenden Wehe von seinem Ki-Weniger übrigens, weil er, wie genen hinzugethan. Schleiermacher meint, eine Lücke fühlte, die er nicht mehr ergänzen konnte, als weil es dem Messias angemessen scheinen mochte, wie einst Moses, neben dem Segen auch den Fluch ausgesprochen zu haben. Wenn man nämlich in der Bergrede sonst zwar mit Recht ein Seitenstück zur sinaitischen Gesetsgebung findet: so dürfte doch dieser Eingang, wonigstens bei Lukas, mehr an den Abschnitt im Deuteronomium (27, 11 ff.) erinnern, we Moses gebietet, dass hei'm Einzuge des Volks in Kanaan die eine Hälfte auf den Berg Garizim, die andere auf den Ebal sich stellen, und jene einen vielfachen Segen für die dem Gesetze Gehorsamen, diese einen ehenso vielfachen Fluch gegen die Uebertreter desselben aussprechen solle; was nach Jos. 8, 33 ff. wirklich vollzogen worden ist 15).

<sup>14)</sup> a. a. O. S. 90. Ihm stimmt auch Nearden bei a. a. O.

<sup>15)</sup> Auch die Rabbinen legten auf diese mosaischen Segnungen und Flüche Gewicht, s. Lientvoot, S. 255. Ferner, wie wir hier acht Makarismen haben, so liessen sie den Abraham benedictionibus septem (Baal Turim, in Gen. 12. bei Lientvoot. S. 256.), den David, Daniel sammt drei Genossen und den Messias benedictionibus sew gesegnet werden (Targ. Ruth 5. ebendas.). Auch zählten sie gegenüber von 20 beatitualisaisus

Passend reiht sich an die Makarismen bei Matthäus die Darstellung der Jünger Jesu als το άλας τῆς γῆς und το φως τε κόσμε an (5, 13 ff.). Bei Lukas findet sich die Rede vom Salze mit etwas verschiedenem Anfang an einer andern Stelle (14, 34 f.), wo Jesus seine Zuhörer ermahnt, in reiflicher Erwägung der in seiner Nachfolge zu bringenden Opfer sich lieber gar nicht an ihn anzuschließen, als nachher mit Schande zu bestehen; worauf er füglich solche schwachwerdende Schüler mit abstehendem Salse vergleichen kann. Passt so das Dictum an beide Stellen: so ist es zugleich in seiner gnomischen Kürze von der Art, dass es öfters wiederholt werden konnte, also in beiden Verbindungen gesprochen sein kann. Dagegen kann es nicht gesprochen sein in dem Zusammenhange, welchen ibm Markus (9, 50.) anweist; denn das auf die Hölle sich beziehende άλίζειν hann mit dem άλας, durch welches der Vorzug des wahren Anhängers Jesu dargestellt wird, in keinem inneren Zusammenhange stehen, vielmehr ist die Verbindung nur äußerlich durch das gleiche Wort vermittelt, eine Art von Zusammenhang, welche treffend als lexikalischer bezeichnet worden ist 16). Der veränderte Schlass, welchen Markus der Gnome gibt (Exere er Éautois άλας, καὶ εἰρηνεύετε ἐν άλλήλοις), kann zwar möglicherweise in Verbindung mit derselben, ebensogut aber in ganz andrem Zusammenhange vorgetragen worden sein. -Auch die Gnome vom Lichte, das, wie das Salz nicht kraftlos, so nicht verborgen werden dürfe, fehlt in der Bergrede des Lukas, welcher mit Weglassung der bestimmten Beziehung auf die Jünger den Ausspruch an

in den Psalmen, ebensoviele vae im Jesaias auf (Midrasch Tehillim in Ps. 1. ebend.).

<sup>16)</sup> SCHNECKENBURGER, Beiträge, S. 58. Künstelnd sucht Neanden, S. 157. Anm., einen wirklichen Gedankenzusammenhang nachzuweisen.

zwei verschiedenen Orten hat. Zuerst S, 16., unmittelbar nach der Auslegung der Parabel vom Säemann, wohin auch Markus (4, 21.) das Dictum stellt, liesse sich awar das Leuchten des Lichts mit dem καρποφορείν des Samens in Verbindung setzen; doeb ist nach der Auslegung einer Gleichnissrede ein Rahepunkt, über welchen ein verständiger Redner nicht so leicht zu neuen Bildern hinwegeilen wird; jedenfalls aber findet sofort zwischen diesem Leuchten des inneren Lichts und dem von Lukas weiter darangehängten Ausspruche, dass alles Verborgene an den Tag komme, kein innerer Zusammenhang statt, sondern wir haben hier eine Erscheinung, welche bei Lukas besonders hänfig sich wiederholt, dass nämlich in den Zwischenraum zwischen zwei selbstständigen Reden oder Erzählungen mehrere vereinzelte Gnomen zusammengeworfen sind. So ist hier zwischen der Parabel vom Säemann und der Ersählung von dem Besuche der Mutter und der Brüder Jesz die Gnome vom nicht zu bergenden Lichte wegen einiger inneren Verwandtschaft mit der Parabel eingefügt; dann, weil in dieser Gnome der Gegensatz von Verbergen und offen Hinstellen vorkam, fiel dem Referenten die sonst heterogene Rede vom Offenbarwerden alles Verborgenen ein; worauf ohne Zusammenhang mit dieser, aber wieder in einiger Beziehung auf die Parabel, der Ausspruch: wer hat, dem wird gegeben, hinzugesetzt ist. Vollends aber an der zweiten Stelle, 11, 33., ist zwischen der Rede Jesu. dass seine Zeitgenossen einst durch die Nineviten werden verurtheilt werden, und dem εδείς δε λύχνον ζίψας kein Zusammenhang nachzuweisen, wenn man ihn nicht hineinlegt 17); sondern wir haben auch hier wieder, zwischen den Reden gegen die Zeichenforderung und denen bei'n

<sup>17)</sup> wie Olshausen z. d. St. Das Richtige angedeutet bei Schne-Chemburgen, Beiträge, S. 58; Tholuch, a. a. O. S. 11.

Pharissermahl, eine solche Fuge, welche mit abgerissenen Redestücken ausgefüllt ist.

Es folgt nun 5, 17 ff. der Uebergang zum eigentlichen Thema der Rede, nämlich die Versicherung Jesu, nicht zur Auflösung, sondern zur Erfüllung des Gesetzes und der Propheten gekommen zu sein u. s. f. Lukas (16, 17.) stellt diesen Ausspruch neben den scheinbar genz entgegengesetzten, daß das Gesetz und die Propheten nur bis auf Johannes gehen; zwei Aussprüche, die unmöglich in demselben Zusammenhange gethan sein können, sondern auch hier ist der Zusammenbang nur ein lexikalischer, indem ad vocem νόμος, womit der erste Satz anfing, dem Verfasser ein anderer, gleichfalls den νόμος betreffender Ausspruch Jesu beifallen mochte 15). Ueberhaupt ist hier, zwischen den Parabeln vom Haushalter und vom reichen Manne, wieder eine jener Spalten, in welchen sich bei Lukas gerne abgerissene Redestücke zusammenfinden.

So wenig, wird V. 20. fortgefahren, sei Jesus gesonnen, Nichtachtung des mosaischen Gesetzes zu lehren, daßer vielmehr eine noch strengere Achtung desselben als die Schriftgeleinten und Pharisäer verlange, und diese sich gegenüber als diejenigen erscheinen lasse, welche das Gesetz untergraben; worauf sofort an einer Reihe von mosaischen Geboten gezeigt wird, wie Jesus, statt sich an den bloßen Buchstaben zu halten, in den Geist der Gesetze eindringe, und namentlich die rabbinische Auslegung derselben in ihrer Verwerflichkeit durchschaue (—V. 48.). Daß dieser Abschnitt in der Ordnung und Vollständigkeit, wie wir ihn bei Matthäus lesen, in der Bergrede des Lukas fehlt, ist ein entschiedenes Zeichen, daß diese letztere Lücken hat. Denn in demselben ist der Grundge-

<sup>18)</sup> Diess ist der von Schleiermachen, S. 205, vermisste Anlass, zum 16ten Vers den 17ten unhistorisch hinzuzufügen. Vergl. DE WETTE z. d. St.

danke nicht nur der Rede, wie sie Matthäus hat, angegeben: sondern auch die zerstreuten Aeusserungen über Feindesliebe, Versöhnlichkeit, Wohlthätigkeit, welche Lakas gibt, finden nur in dem Gegensatze der geistigen Schriftauslegung Jesu und der fleischlichen der damaligen Lehrer ihren bestimmten Sinn und Einheitspunkt. Auch ist mit Recht darauf aufmerksam gemacht worden, dass die Worte, mit welchen Lukas (V. 27.) Jesum nach den Jetzten Wehe fortfahren lässt: alla vuiv leyen, und ebense V. 39. das εἶπε δὲ παραβολήν αὐτοῖς, Lücken verrathen 19). Was einzelne Parallelen betrifft, so ist die Ermahnung zu schneller Ausgleichung mit dem artidixos (5, 25 f.) bei Lukas (12, 58 f.) wenigstens nicht so leicht mit dem Vorangegangenen in Zusammenhang zu bringen, als bei Matthäus 20); noch schlimmer jedoch steht es mit der Parallele zu 5, 32., von der Ehescheidung, wo, was bei Matthäus in engster Verbindung steht, bei Lukas (16, 18) in einer der schon bezeichneten Spalten zwischen die Versieherung der Unvergänglichkeit des Gesetzes und die Parabel vom reichen Manne eingeklemmt ist. Denn zum Behuf einer Verbindung dieses Satzes mit dem vorhergebenden das uotyevety mit Olshausen ohne Weiteres allegorisch von Untreue gegen das göttliche Gesetz zu deuten, oder Behufs des Zusammenhangs mit der folgenden Parabel diese mit Schleiermacher 21) auf den ehebrecherischen Herodes zu beziehen: das heißt doch gleicherweise Gespenster sehen 22). Vielmehr scheint in dem Verfasser die Ueberlieferung nachgeklungen zu haben, dass Jesus nach vorangeschickter Versicherung von der Unverbrüchlichkeit des mosaischen Gesetzes unter Anderem auch diesen strea-

<sup>19)</sup> SCHLEIERMACHER, a. a. O. S. 90.; THOLUCK, S. 21.

<sup>20)</sup> THOLUCK, S. 12. 187; DE WETTE, z. d. St.

<sup>21)</sup> a. a. O. S. 206 f.

<sup>22)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Hdb., 1, 2, S. 86.

gen Grundsatz in Bezug auf die Scheidung ausgesprochen habe, und diesen, der ihm von jeuer Ausführung allein gegenwärtig war, stellte er hieher. Derselbe Ausspruch kommt Matth. 19, 9. in einem Zusammenhange wieder, der eine Wiederholung glaublich macht. Während sofort bei Matthaus die Gebote der Duldung und Nachgiebigkeit (5, 38 - 42.) unter der geistigen Auslegung des σαθαλμον ari og Julus im begriffsmässigsten Zusammenhange stehen, sind sie in der Bergrede des Lukas (6, 29.) weit unbestimmter durch das Gebot der Feindesliebe (V. 27 f.) eingeleitet; welches selbst bei Matthäus, wiederum entschieden besser, als Berichtigung des αγαπήσεις τον πλησίον σε καὶ μισήσεις τον έχθρον σε (V. 43 ff.) gegeben ist. Namentlich die Bemerkung, dass, nur die Freunde zu lieben, nichts sei, was nicht auch schlechte Menschen thun könnten, welche bei Matthäus (V. 46 f.) als Polemik gegen die zum mosaischen Gebot der Freundesliebe in der Tradition hinzugekommene Erlaubnis, den Feind zu hassen, so genau sich anschließt, steht bei Lukas (V. 32.) nach dem: was ihr wollt u. s. f., welches Matthäus erst weiter unten (7, 12.) hat, ohne Zusammenhang. Ueberhaupt, vergleicht man den Abschnitt Luc. 6, 27-36. mit dem entsprechenden bei Matthäus: so wird man hier geordneten Fortschritt der Gedanken, dort eine ziemliche Verwirrung finden 25).

Bleiben hierauf die Warnungen vor pharisäischer Heuchelei (6, 1–6.) ohne Parallele: so folgt in Bezug auf das Mustergebet eine, auf welche die neuere Kritik nicht wenig zum Nachtheil des Matthäus baut. Die ältere Harmonistik zwar hatte kein Bedenken, dieses Gebet von Jesu zweimal, sowohl unter den Umständen, welche Matthäus, als welche Lukas (11, 1 ff.) erzählt, vorgetragen

<sup>23)</sup> Uebereinstimmend ps Warrs, exeg. Handb., 1, 1, S. 48.

sein zu lassen 24): allein schwerlich werden, wenn Jesus in der Bergrede schon ein Mustergebet gegeben hatte, seine Jünger ihn später, wie wenn nichts dergleichen vorhergegangen wäre, um ein solches angesprochen haben; in keinem Falle hätte wohl Jesus ohne alle Erinnerung, dass er ein solches ja längst gegeben, das früher mitgetheilte Muster wiederholt. Desswegen hat sich die neueste Kritik dabin entschieden, dass nur Lukas den natürliehen und wahren Anlass der Mittheilung dieses Gebetes aufbewahrt habe; wogegen es in der Bergrede des Matthäus nur, wie so manche andre Redestücke, vom Referenten eingeschoben sei 25). Allein die Natürlichkeit, welche man an der Darstellung dieser Sache bei Lukas rühmt, kann ich nicht entdecken. Abgesehen davon, was die bezeichneten Kritiker selbst unwahrscheinlich finden, dass die Jünger Jesu bis zur letzten Reise, in welche Lukas die Scene Versetzt, ohne Anweisung zu beten gewesen sein sollten: will überhaupt schon das, dass Jesus mit einer solchen gewartet haben soll, bis die Jänger ihn darun ersuchten, und dass er dann auf ihr Begehren sich sogleich in ein Gebet geworfen haben soll, nicht recht natürlich scheinen; gewiss vielmehr hat er von Anfang an oft in ihrem Kreise gebetet: dann aber war ihre Bitte überflessig, und er muste sie, wenn sie doch baten, wie Joh. 14, 9. auf das verweisen, was sie in seinem Umgange längst haben sehen und hören können. Die Darstellung bei Lukas scheint nach blosser Vermuthung gemacht, indem man zwar wulste, dass jenes Gebet von Jesu herrührte, auf die weitere Frage aber, was ihn zur Mittbeilung desselben hewogen habe, sich selbst die Antwort ertheilte: ohne Zweifel werden sie ihn um ein Mustergebet ersucht

<sup>24)</sup> So noch Hass, Gesch. Jesu, 2, S. 48 f.

<sup>25)</sup> Schleifrmacher, a. a. O. S. 173; Olshausen, 1, S. 232; Szeffert, S. 78 ff.; Neadder, S. 235 f. Anm.

haben. Ohne daher behaupten zu wollen, dass Matthäus uns die Verbindung aufbewahrt habe, in welcher dieses Gebet ursprünglich von Jesu gesprochen ist, zweifeln wir doch ebensosehr, ob wir diese bei Lukas zu lesen bekommen 26). Was das Einselne dieses Gebets betrifft, so ist es swar nicht zu läugnen, was WETSTEIN sagt: tota haec oratio ex formulis Hebraeorum concinnata est 27): aber eben so richtig bleibt, was FRITZSCHE erinnert, dass se allgemeine Wünsche gar wohl von Verschiedenen auf unabhängige Weise im Gebete, und swar selbst mit ähnlichen Worten, ausgesprochen werden konnten 28); wozu noch diess kommt, dass ihre Auswahl und Zusammenstellung hier durchaus eigenthümlich und ein genauer Abdruck desjenigen religiösen Bewussteins ist, welches Jesus hatte und den Seinigen mittheilen wollte 29). Das nach dem Schlusse des Gebetes angehängte Corollarium zur drittleizten Bitte steht hier nach der Unterbrechung durch die späteren Bitten um so weniger gut, als es auch am Folgenden keinen Halt hat, wo V. 16 18. dem früheren Gedankengange gemäß gegen das Heuchlerische des pharisaischen Fastens gesprochen wird; doch hat Markus 11, 25. diesen Ausspruch, sammt der Anweisung, beim Gebete seinen Feinden zu vergeben, an die vorangegangenen Reden von der Kraft des glaubensvollen Gebetes noch übler angehängt 30).

Von 6, 19. an sollten alle Ausleger mit Paulus bekennen, dass ihnen der Faden des engeren Zusammenhangs abreise: nur dass man dann nicht mit ebendemselben be-

<sup>26)</sup> Vergl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 69. 1, 2, S. 65.

<sup>27)</sup> N. T. 1, 323. Man sehe die Parallelen bei ihm und Lieur-

<sup>28)</sup> Comm. in Matth. p. 265.

<sup>29)</sup> Vgl. DE WETTE, 1, 1, S. 69 ff.; NEARDER, S. 237 ff.

<sup>30)</sup> Vgl. DE WETTE, 1, 2, S. 176.

haupten kann, unerachtet des mangelnden Zusammenhangs habe doch Jesus selbst auch alle die folgenden Gnomes noch zusammen gesprochen; sondern hier hat die neuen Kritik Alles für sich, wenn sie vermuthet, es seien hier zum Theil auch verschiedenzeitige Aussprüche Jesu zasammengestellt. Voran steht die Gnome von irdischen und himmlischen Groavpois (V. 19-21.), welche Lukas 12, 33 f. in einer seine Anhänger von irdischen Sorgen abmahnenden Rede Jesu wahrscheinlich im richtigeren Zusammenhange hat. Anders bei der nun (V. 22 f.) folgenden Sentenz vom Auge als des Leibes Licht, welche bei Lakas 11. 34 f. der schon erwähnten Gnome von dem auf den Leuchter zu stellenden Lichte angehängt ist. Da nämlich der  $\lambda v_{YCOS}$  auf dem Leuchter etwas ganz Anderes bezeichnet, als die Vergleichung des Augs mit einem Atzrag hesagen will: se bleibt für die Verbindung der Sätze bei Lukas nur das leere Wort hyprog übrig; ein fexikalischer Zusammenhang, welcher schlimmer als gar keiner ist. Folgt sodann (V. 24), wieder ohne nachweisbaren Zusammenhang, die Gnome von den zwei Herren; bei Lukas 16, 13. in der schon erwähnten Fuge zwischen den Parabeln vom Haushalter und vom reichen Mann, an das Vorhergehende wahrscheinlich bloß ad vocem μαμιστάς angeschlossen. Nun kommt bei Matthäus V. 25 . 34. eine Abmahnung von irdischen Sorgen durch Hinweisung auf das harmlose Gedeihen von Naturgegenständen; von Lukas 12, 22 ff. passend an eine ihm eigenthümliche Parabel von dem Manne angehängt, welchen mitten unter dem Anhäefen irdischer Schätze der Tod abfordert 31). Die folgende Warnung, nicht für die eigenen Fehler blind, gegen die der Andern scharfsichtig und hart zu sein (7, 1-5), lässt

<sup>31)</sup> Von 6, 19 — Ende des Kapitels vermisst auch Neunder des Zusammenhang und vermuthet eine vom Redacteur des gricchischen Matthäus gemachte Zusammenstellung (S. 169. Ann.).

sich, nach Auswerfung des Abschnittes 6, 19 - Ende, mit der vorausgegangenen Warnung vor phariskischer Scheinheiligkeit (6, 16 - 18.) in Zusammenhang bringen, und könnte insefern zum ursprünglichen Körper der Rede gehört haben 52); wie sie denn auch Lukas wieder in seiner Bergrede (V. 37 f. 41 f.) hat, we sie sich zwar zufällig besser an die vorangegangene Ermahnung zur Barmherzigkeit anschließt, aber V. 39. 40. und zum Theil auch 38. durch fremdartige Dinge auf das Gewaltsamste unterbrochen ist. Ganz unpassend hat die darin vorkommende Phrasis vom Messen Markus 4, 24. eingefügt, in einer Stelle, welche ganz den mehrbesprochenen Fugen bei Lukas gleicht. Ist sofort V.6. bei Matthäus gleichsehr ohne Zusammenhang wie ohne Parallele: so findet sich die folgende Ausführung über den Nutzen des Gebets (V. 7-11.) bei Lukas 11, 9. sehr passend an eine ihm gleichfalls eigenthümliche Gleichnissrede von dem aus dem Schlafe gepochten Freunde angeschlossen; wogegen das bei Matthäus zusammenhanglose: was ihr wollt, dass each die Leute thun sollen u. s. f., in der Bergrede des Lukas 6, 31. nur einen ungefähren Zusammenhang hat 83). Was sofort (V. 13 f.) von der  $\zeta \epsilon \nu \dot{\eta} \pi \dot{\nu} \lambda \eta$  u. s. w. gesagt wird, leitet Lukas (13, 23.) durch die an Jesum gestellte Frage: & ολίγοι οἱ σωζόμενοι; ein, welche leicht, wie jene Bitte um eine Gebetsformel, von einem Solchen gemacht scheinen könnte, der zwar wohl wußte, dass Jesus jenen Ausspruch gethan hatte, aber um eine Veranlassung desselben verlegen war; auch ist das Bild bei Lukas weit mangelhafter als bei Matthäus ausgeführt, und mit parabolischen Elementen verschmolzen 34). Die Rede von dem Erkennen des Baumes an seinen Früchten (V. 16-20.), welche

<sup>32)</sup> NEANDER, a. a. O.; DE WETTE, z. d. St.

<sup>33)</sup> DE WETTE, 1, 2, S. 45.

<sup>34)</sup> s. DE WETTE, z. d. St. des Lukas.

bei Lukas (6, 43 ff.) und auch bei Matthaus selbet weiter unten (12, 33 ff.) in allgemeiner Beziehung, in der Bergrede des Matthäus aber in speciellem Bezug auf Pseudepropheten vorkommt, steht bei Lukas am allerwenigsten in schicklichem Zusammenhange. Die folgende Erklärung Jesu gegen diejenigen, welche blos Kύριε, Κύριε, zu ihn sagen, am Tage des Gerichts aber, ihrer schlechten Thaten wegen, von ihm werden abgewiesen werden (V. 21-23.), steht sowohl mit dem allgemeinen Sinne des vorhergehenden Ausspruchs über das Erkennen des Baumes au seinen Früchten, als mit dem Grundgedanken der ganzes Bergrede: der Hervorhebung des Geistes gegenüber von Worte, des Inneren gegenüber vom Aeusseren, im Zusammenhang; kann aber ebensowohl auch an der Stelle gesprochen sein, welche Lukas derselben anweist (13, 25 ff.). Der Schluss der Rede, wie schon erwähnt, ist beiden Kvangelisten gemeinschaftlich.

Aus der bisher angestellten Vergleichung sehen wir bereits, dass die körnigen Reden Jesu durch die Fluth der mündlichen Ueberlieferung zwar nicht aufgelöst werden konnten; wohl aber nicht selten aus ihrem natürlichen Zusammenhange losgerissen, von ihrem ursprünglichen Lager weggesehwemmt, und als Gerölle an Orten abgesetzt worden sind, wohin sie eigentlich nicht gehörten. Und dabei finden wir zwischen den drei ersten Evangelisten den Unterschied, dass Matthäus, einem geschickten Sammler ähnlich, den Stücken zwar bei Weitem nicht immer den ursprünglichen Zusammenhang wiedersugeben vermocht, doch aber meistens das Verwandte sinnig zusammenzureihen gewußt hat; während bei den beiden andera manche kleine Stücke da, wo gerade der Zufall sie abgesetzt hatte, namentlich in Spalten zwischen größeren Redemassen, liegen geblieben sind, wobei dann insbesondere Lukas in einigen Fällen sich bemüht hat, sie künstlich zu fassen, was aber den natürlichen Zusammenhang nicht ersetzen konnte.

## S. 76.

Instruction der Zwölfe. Klage über die galiläischen Städte. Freude über die Berufung der Einfältigen.

Bei Gelegenheit der Aussendung der Zwölfe stellt das erste Evangelium (K. 10.) wieder eine größere Rede susammen, welche, soweit sie ihm nicht eigenthümlich ist, die beiden andern Synoptiker nur sum kleineren Theile bei eben diesem Anlaß gesprochen sein lassen; die meisten Bestandtheile derselben rückt Lukas theils bei Gelegenheit der Aussendung der Siebenzig (10, 2 ff.), theils bei einem späteren Gespräche mit den Jüngern (12, 2 ff.), ein; Etliches findet sich auch sowohl bei Matthäus als bei den übrigen in den Reden Jesu über seine Parusie wieder.

Wie auch hier die ältere Harmonistik unbedenklich eine Wiederholung derselben Reden annahm¹; so will die neuere Kritik nur bei Lukas die ursprünglichen Aulässe und Verbindungen, bei Matthäus eine bloße Zusammenstellung des Referenten finden²); auch die Differenz kehrt wieder, daß die apologetisch gesinnten Ausleger behaupten, Matthäus habe das Bewußtsein gehabt, hier zu verschiedenen Zeiten Gesprochenes zusammenzustellen, ja er habe sogar vorausgesetzt, daß dieß auch seinen Lesern in die Augen fallen würde³): wogegen andere mit Recht auf die Art hinweisen, wie die Rede V. 5. durch die Worte: τέιυς τὸς δώδεκα ἀπέζειλεν ὁ Ἰ. παραγγείλας αὐτῶς eingeführt, und 11, 1. durch καὶ ἐγένετο ὅτε ἐτέλεσεν ὁ Ἰ. διατάσσων τοῖς δώδεκα κ. τ. λ. abgeschlossen ist, woraus

<sup>1)</sup> z. B. Hzss, Gesch. Jesu, 1, S. 545.

<sup>2)</sup> SCHULZ, a. a. O. S. 308. 314; SIEFFERT, S. 80 ff.

<sup>3)</sup> Olshausen, 2. d. St. Die letztere kecke Behauptung bei Henn, über den Ursprung des Evang. Matth., S. 63.

zur Genüge die Meinung des Evangelisten, hier einen zusammenhängenden Vortrag zu geben, erhelle ').

Eigenthümlich ist in dieser Rede dem Matthäus neben Anderem, was mehr nur als Erweiterung von Gedaken erscheint, die auch in den entsprechenden Stellen der beiden andern Synoptiker angelegt sind, der Eingang der Instruction, der die Wirksamkeit der Ausgesendeten auf Juden beschränkt (V. 5. 6.), und ihnen den Auftrag ertheilt - neben Verkandigung des Messiasreichs und Heilung der Kranken, wovon ebenso Lukas (9, 2.) spricht,-(natürlich auf eben dieser nächsten Reise, sonst müßte is auch das Verbot V. 5. 6. in weiterem Umfange genommen werden) auch Todte zu erwecken: ein befremdender Auftrag, da von den Aposteln vor Jesu Hingang keine Todteserweckung bekannt ist, und solche, ohne dass sie uns erzählt sind, dennoch mit Olshausen vorauszusetzen, Wenige Lust haben werden. Erst die Apostelgeschichte weiß von den Todtenerweckungen eines Petrus und Paulus: was die Jünger nach ihrem Ausgang in alle Welt thaten, dazu liefs sie die Sage schon bei ihrer ersten Aussendung durch Jesnm bevollmächtigt werden.

Gemeinschaftlich sind den Synoptikern bei der Ausendung der Zwölfe eigentlich nur die Regeln für das äußere Verhalten der Ausgesendeten: auf welche Weise sie reisen, und wie sie sich in verschiedenen Fällen benehmen sollten (Matth. V. 9 – 11. 14. Marc 6, 8 – 11. Luc. 9, 3 – 5); wobei die Abweichung, daß Jesus nach Matthäus und Lukas den Jüngern außer Geld, Ranzes u. dgl. auch  $\hat{v}\pi o\hat{o}\hat{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  und  $\hat{v}\hat{\alpha}\hat{\beta}\delta ov$  mitzunehmen verbietet, nach Markus dagegen ihnen nur untersagt, etwas Weiteres mit sich zu führen,  $\epsilon\hat{i}$   $\mu\hat{\eta}$   $\hat{v}\hat{\alpha}\hat{\beta}\delta ov$   $\mu\hat{o}vov$  und  $\sigma\alpha v\hat{\sigma}\hat{\alpha}\hat{\mu}\hat{\omega}$  am einfachsten durch das Geständniß zu lösen ist, daß, wo die Sage nur dieß festhielt, daß Jesus, mit ausdrück-

<sup>4)</sup> SCHULZ, S. 315.

licher Nennung des Stabs und der Schuhe, die Einfachheit der apostolischen Ausrüstung bezeichnet hatte, diess leicht der Eine so verstehen konnte, als hätte Jesus alles Reisegeräthe bis auf jene Stücke: der Andre, als hätte er auch diese untersagt.

Bei Aussendung der Siebenzig ist es, dass Lukas (10, 2.) Jesum die Worte gebranchen lässt, welche Matthäus schon 9, 37 f. als das Motiv Jesu sur Aussendung der Zwölfe enthaltend, wiedergibt, die Gnome: o uer Jeσισμός πολύς x. τ. λ.; ferner den Ausspruch, dass der Arbeiter seines Lohnes werth sei (V. 7. vgl. Matth. 10, 10.); ebenso die Rede vom apostolischen Gruss und dessen Wirkung (Matth. V. 12 f. Luc. V. 5 f.); die Drohung gegen die Unempfänglichen (Matth. V. 15. Luc. V. 12.); endlich das αποςέλλω ψμᾶς ως πρόβατα κ. τ. λ. (Matth. V. 16. Luc. V. 3.). Der Zusammenbang dieser Sätze ist beidemale ziemlich gleich natürlich; die Vollständigkeit bald auf der einen, bald auf der andern Seite größer: doch so. dass bei Matthäus Wesentlicheres, wie V. 16., bei Lukas mehr Acusserliches hinzugefügt ist, wie V. 7. und 8., und V. 4, dessen seltsames Verbot, Jemanden auf dem Wege zu grüßen, als unhistorische Uebertreibung der Dringlichkeit ihres Geschäfts, oder als Nachbildung von 2. Köp. 4, 29. erscheinen könnte, wenn man nicht wälste, dass die damaligen jüdischen Begrüßungen nicht wenig umständlich waren 5). Wenn von diesen Vorschriften, welche Jesus nach Matthäus den Zwölfen, nach Lukas den Siebzigen gibt, SIEFFERT bemerkt, dass sie an sich ebensognt bei dem einen als bei dem andern Aulass ertheilt sein können: so möchte ich schon diess aus dem Grunde bezweifeln, weil es mir unwahrscheinlich vorkommt, dass Jesus nach Lukas die vertrauteren Jünger nur mit dürftigen Regeln für ihr änsserliches Verhalten entlassen, den Siebzigen aber meh-

<sup>5)</sup> s. DE WETTE, Archiol., 6. 265, und z. d. St.

reres welt Wesentlichere und Herzlichere zugerufen haben sollte '). Wenn sich aber jener Kritiker zuletzt für die Stellung des Lukas entscheidet, weil seine Erzählung vermöge der Unterscheidung der Siebenzig von den Zwölfen die bestimmtere sei: so ist dieser Punkt oben zum Vortheil vielmehr des Matthäus erledigt worden. — Auch der am Schluß der Instructionsrede bei Matthäus über denjenigen ausgesprochene Segen, der einem seiner Anhänger nur ein ποτήριον ψυχοῦ reiche (V. 42.), ist hier wenigstens schicklicher eingefügt, als in der endlosen Wirrniß des letzten Stücks von Marc. 9. (V. 41.), wo des verknöpfende Band am Ende nur noch das ἐἀν und ôς ἄν zu bilden scheint, womit die zusammenhanglosen Sätze beginnen.

Anders stellt sich die Sache, wenn wir diejenigen Theile der Instructionsrede betrachten, welche bei Lukas Kap. 12. und später stehen, und auch bei Matthäus als sweiter Theil derselben sich aussondern. Aussprüche nämlich, wie Matth. 10, 19 f. Luc. 12, 11., wo den Jüngern gesagt ist, was sie thun sollen, wenn sie vor Gericht gezogen werden; wie Matth. V. 28. Luc. V. 4f., dass sie diejenigen nicht fürchten sollen, die nur den Leib tödten können; wie Matth. V. 32 f. Luc. V. 8 f. die Warnung vor Verläugnung Jesu; auch die Rede von der durch iha zu stiftenden allgemeinen Entzweiung (Matth. V. 34 ff. Luc. 51 ff., woran Matthäus, wie es scheint, aus Verenlassung der biebei aufgezählten Familienglieder, den Ausspruch Jesu knüpft, dass man an diesen nicht stärker als an ibm hängen därfe, sein Kreus auf sich nehmen müsse u. s. f., was er sum Theil unten, 16, 24 f. in schicklicherem Zusammenhange wiederholt); ferner Aussprüche, welche in den Reden von der Parusie wiederkehren, wie von allgemeiner Verfolgung der Jünger Jesu (V. 17 f. 22.

<sup>6)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 99.

vgl. 24, 9. 13.); das von Lukas in der Bergrede (6, 48.) eingeschobene, und auch bei Johannes (15, 20.) vorkommende Wort, dass der Jünger kein besseres Loos als der Meister aususprechen habe (V. 24 f.); endlich die der Rede bei Matthäus eigenthümliche Anweisung, von einer Stadt in die andere zu fliehen, sammt dem dazugefügten Troste (V. 23.): dergleichen Aussprüche, haben die Kritiker wehlmit Recht erklärt?), passen nicht gut zu dieser ersten Aussendung der Zwölfe, welche, wie die angebliche der Siebenzig, nur erfreuliche Resultate lieferte (Luc. 9, 10. 10, 17.); sie setzen vielmehr die getrübteren Verhältnisse voraus, wie sie nach Jesu Tode und vielleicht auch sohon in der letzten Zeit seines Lebens sich gestalteten. Demnach hätte Lukas das Richtigere, indem er diese Reden in die letzte Reise Jesu versetzt 8): wenn nicht gar dergleichen Schilderungen des späteren Schicksals der Apostelund übrigen Anhänger Jesu erst nach dessen Tode ex eventu gemacht, und ihm als Weissagungen in den Mund gelegt worden sind; eine Vermuthung, welche wenigstens in Bezug auf den Ausspruch V. 38: ος ε λαμβάνει τον ςαυρον αυτε και ακολεθεί οπίσω με κ. τ. λ., sehr nahe liegt ).

Die nächste längere Rede Jesu bei Matthäus ist die, so weit sie sich auf den Täufer bezog, bereits betrachtete, Kap. 11. Von der V. 20 – 24. folgenden Klage und Drohung gegen die galiläischen Städte, sv als évévorto at

<sup>7)</sup> SCHULZ, S. 308; SIEFFERT, S. 82 ff.

<sup>8)</sup> Den durchaus befriedigenden Zusammenhang übrigens, welchen die neuere Kritik in dem 12ten Kapitel des Lukas findet, kann ich ebensowenig entdecken, als Tholuck, Auslegung der Bergpredigt, S. 13 f., welcher hier zugleich die Parteilichkeit Schleibenachen's für den Lukas und gegen den Matthäus treffend gezeichnet hat.

<sup>9)</sup> s. DE WETTE E. d. St.

nleigas duraueis aure, und welche doch e uereronau. möchten die nenesten Kritiker vielleicht mit Recht behaupten, dass sie mitten in die galiläische Wirksamkeit hineis, wohin Matthäus sie stellt, weniger passe, als in die Zeit, in welche sie Lukas (10, 13 ff.) verretzt, da Jesus Galilia verlassen, und sich zum letzten Versuche nach Judäa und Jerusalem auf den Weg gemacht hatte 16). Anders dagegen verhält es sich mit dem näheren Zusammenhange dieser Aussprüche. Während nämlich bei Matthäus zu der vorangegangenen Zusammenstellung der gleich schlechtes Anfnahme, welche Jesus wie Johannes gefunden, diese Klage über die Hauptschauplätze der Wirksamkeit des Ersteren trefflich passt: ist schwer zu begreifen, wie Jesus nach Lukas den auszusendenden Siebzigen gegenüber, welche ganz der Zukunft zugekehrt sein mußten, von seiner eigenen trüben Vergangenheit reden mochte, obne doeh das den galiläischen Städten angedrohte Strafgericht mit demjenigen in Verbindung zu bringen, welches er eben vorher über die Stadt ausgesprochen hatte, die seine Abgesandten nicht aufnehmen würde. Vielmehr nur den Referenten erinnert diese von Jesu überlieferte Vergleichung einer gegen seine Jünger widerspenstigen Stadt mit Sodom an die ähnliche der gegen ihn selbst unfolgsames Orte mit Tyrus und Sidon, ohne dass ihm die Unzusammengehörigkeit beider sum Bewußstsein käme 13).

Die V. 25—27. folgende ἀγαλλίασις über die den νηπίοις verliehene Einsicht knüpft Matthäus nur unbestimmt an die vorhergegangene Verwünschung an; da sie jedoch einen durch erfreuliche Anlässe geänderten Gemüthszustand Jesu voraussetzt: so würde es alle Wahrscheinlichkeit haben, daß Lukas (10, 17. 21 ff.) die Rück-

<sup>10)</sup> Schleiermachen, über den Lukas, S. 169 f.; Schneckenburgen, über den Ursprung u. s. f., S. 32 f.

<sup>11)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 110. 1, 2, S. 62.

kehr der Siebensig mit erfreuliehen Nachrichten als Anlass jener Rede heraushebt; wenn nur die Auswahl und also auch die Rückkehr der 70 Jünger nicht so problematisch wäre; statt deren übrigens die der Zwölfe hiehergesegen werden könnte. Die an dieses Frohlocken bei Matthäus sich schließende Einladung an die κοπιώντες καλ πεσγορισμένοι (V. 28—30.) fehlt bei Lukas, welcher statt dessen Jesum καν 'ίδιαν zu den Jüngern sich wenden, und sie glücklich preisen läst, dass sie sehen und hören dürfen, wonach viele Propheten und Könige vergeblich sich gesehnt hätten (V. 23 f.); was zu dem Vorangegangenen wenigstens nicht so specifisch, wie das bei Matthäus damit Verbundene, passt, auch bei diesem 13, 16 f. in einer Verbindung steht, welche mit der bei Lukas sich jedenfalls messen kann.

## S. 77.

## Die Parabeln.

Wenn Matthäus Kap. 13. Jesum sieben Parabeln, sämmtlich die βασιλεία τῶν ἐρανῶν betreffend, vortragen issst: so ist die neuere Kritik bedenklich geworden, ob wirklich Jesus so viele Gleichnisse in Einem Zuge gesprochen haben möge ¹)? Die Parabel, hat man erinnert, sei eine Aufgabe, welche durch eigenes Nachdenken gelöst zu werden verlange; desswegen nach jeder ein Ruhepunkt nöthig, wenn man durch dieselben wahrhaft belehren, und nicht vielmehr durch den Wechsel unverstandener Bilder zerstreuen wolle ²). Wird man diess jedenfalls mit Neanders soweit einräumen müssen, dass nur Parabeln über denselben oder genau verwandte Gegenstände hintereinander gesprochen werden dürsen, um eben unter manchfaltigen Formen und von verschiedenen Punkten aus auf das

<sup>1)</sup> Schuz, über das Abendmahl, S. 314.

<sup>2)</sup> OLSHAUSEN, bibl. Comm., 1, S. 430.

Rine hinzuleiten 5): so lassen sich unter den sieben in Rede stehenden Gleichnissen swar die vom Senfkorn und Sauerteig auf den gemeinsamen, jedoch verschieden schattirten, Grundgedanken von dem allmähligen Wachsen und Durchdringen des Reiches Gottes; die vom Netze und von Unkraut auf den der Mischung des Guten mit dem Bösen im Reiche Gottes; die vom Schatze und der Perle auf des des unschätzbaren und alle Opfer lohnenden Werths des Gottesreiches zurückführen: womit aber, den Gedankea von der verschiedenen Empfänglichkeit der Menschen für die Predigt vom Reiche Gottes, im Gleichniss vom Siemann, dazugerechnet, vier verschiedene Grundgedanken für die zusammengestellten Parabela bleiben; Gedanken, die zwar in ihrer gemeinsamen Beziehung auf die Baultis ະພັກ ຮ່ວດກໍພັກ susammenhängen, von dieser aber so wesentlich verschiedene Seiten zur Anschauung bringen, daß sum Behuf des gründlichen Verständnisses unerläßlich war, bei jedem insbesondere zu verweilen. Gewifs würde daher, hat man geschlossen, Jesus das Lob der Lehrweisheit nicht verdienen, wenn er jene Gleichnissreden alle, so wie Matthäus es darstellt, in Einem Zuge gesprochen hatte 1). Sah man hienach auch in diesem Abschnitt eine Zusammenstellung gleichartiger, aber zu verschiedenen Zeiten gesprochener Reden: so erhob sich sofort auch hier der Streit, ob sie Matthäus mit Bewusstsein von diesem letzteren Umstand, gder in der Meinung, zusammenhängend Vorgetragenes zogeben, veranstaltet habe? woven das Letztere aus der Anfangsformel (V. 3.): xal elalzoer αὐτοῖς πολλά ἐν παραβολαῖς, und dem Schlusse (V. 53.): ότε ετέλεσεν ό Ι. τας παραβολάς ταύτας, unwidersprechlieb su erhellen scheint. Darauf wenigstens, dass die Jünger Jesum nicht wohl vor allem Volke, sondern, wie anch

<sup>3)</sup> L. J. Chr., S. 175.

<sup>4)</sup> Schnechenbunger, über den Ursprung u. s. f., S. 33.

Markus (4, 10.) berichte, als sie wieder καταμόνας waren, um eine Erklärung der ersten Parabel werden angegangen haben, kann man sieh für ein Abbrechen des Vortrags gleich nach dieser nicht berufen 5), weil daraus, dass nach der ersten Parabel Matthäus nicht wie Markus Jesum nach Hause gehen, sondern auf dem Platze von seinen Jüngern um Erläuterung ersucht werden läset, deutlich erhellt, dass er sich hier kein Abbrechen des Vortrags ge-Mit mehr Grund kann man sich auf die Schlussformel berufen, welche Matthäus schon nach der vierten Parabel V. 34 f. einfügt, indem er die bisherigen Gleichnisse durch die Bemerkung: ταῦτα πάντα ἐλάλησεν ὁ 'l. ἐν παραβολαῖς κ. τ. λ. zusammenfalst, und sogar durch Anwendung einer A. T.lichen Weissagung den Ruhepunkt vollkommen macht; sowie auf die Veränderung der Oertlichkeit, die hier bei ihm eintritt, indem V. 36. Jesus das Volk entlässt, und vom User des galiläischen Sees, wo er bisher gesprochen, eig την ολείαν kommt, wo ihn die Jünger um Erklärung der zweiten Parabel angehen, an welche er sofort noch drei weitere Gleichnisse knupft. Allein, dass auf diese Weise der Vortrag der drei letzten Parabeln von dem der übrigen durch einen Ortswechsel und somit auch durch einige Zwischenseit getrennt ist, verändert den Stand der Sache wenig. Denn dass Jesus vor dem so leicht zu überladenden Volke auch nur vier Parabeln, worunter swei der bedeutendsten, in Kinem Zuge vorgetragen, und dass er hierauf die Jünger, deren Fassungskraft er bei dem ersten und sweiten Gleichniss hatte zu Hülfe kommen müssen, statt sie zu prüfen, ob sie nun das dritte und vierte sich selbst auszulegen im Stande wären, mit drei neuen Gleichnissen überschüttet haben sollte: bleibt immer noch unwahrscheinlich genug. Uebrigens dürfen wir die Ersählung des Matthäus nur genauer

<sup>5)</sup> Diese und die folgende Berufung bei Olshausen, S. 431.

anseben, um su bemerken, wie er su der Unterbrechug! V. 34 ff. nur unwillkärlich gekommen ist. Hatte er in Sinn, eine Masse von Parabeln, und für die zwei wich tigsten und daher voranzustellenden swei privatim da Jüngern gegebene Erklärungen, mitzutheilen: so konste a hiebei auf dreifache Weise zu Werke gehen. Entwele liefs er unmittelbar nachdem eine Parabel vorgetregu war, noch im Angesichte des Volkes Jesum den Jüngen die Erklärung geben, wie er nach der ersten Gleichnisrede (V. 10 23.) wirklich thut. Allein diese Darstellag hat das Unbequeme, dass man nicht begreift, wie Jest dem in gespannter Erwartung um ihn versammelten Volte gegenüber zu einer Privatunterbaltung der Art Muse kkommen konnte 6). Diesen Uebelstand hat Markus efühlt, und delshalb die zweite mögliche Auskunft ergrife, dass er nämlich nach der ersten Parabel Jesum mit de Jüngern nach Hause gehen, und ihnen hier die Löseg derselben geben lässt. Indess, diese Wendung war für denjenigen gar zu hinderlich, der mehrere Gleichnisseles nach einander zu geben gedachte; denn war schon nach der ersten Jesus zu Hause gebracht: so war der Schutplats verlassen, auf welchem mit Fug die weiteren vorgetragen werden konnten. Desswegen mag der Berichter statter im ersten Evangelium nach der zweiten Parabelia Bezug auf die Erklärung weder seine erste Auskunft wir derholen, noch die andere in Anwendung bringen; sedern, indem er ohne Unterbrechung zu zwei weitere Gleichnissen fortgeht, scheint er sich eine dritte Massrege vorzubehalten: nämlich, die ihm im Sinne liegenden Parbeln vorber alle dem Volke vortragen, und dann ers, wenn er nach Abschluss derselben Jesum nach Hause ge bracht hätte, ihn die rückständige Auslegung der zweitet geben zu lassen. Hiedurch entstand in dem Wiederersib

<sup>6)</sup> SCHLEIBRMAGNER, S. 120.

ter ein Streit zwischen den Parabeln, die ihm noch im Sinne lagen, und der Auslegung, deren Rückstand ihn drängte: sobald in seiner Erinnerung an jene die mindeste Stockung eintrat, mußte er mit dieser, und also mit Schlußformel und Heimkehr, bei der Hand sein, und fielen ihm hierauf noch einige weltere Gleichnisse ein, so mußte er sie eben nachher noch beisetzen. So ist es dem Matthäus mit den drei letzten Parabeln begegnet, die er man fast wider Willen den Jüngern allein muß vorgetragen werden lassen, für welche doch nicht besondere Parabeln, sondern nur Auslegungen derselben gehörten; wie denn auch Markus (V. 33 f.) offenbar voraussetzt, die welteren Gleichnisse, die er auf die Auslegung des ersten folgen läßt, seien wieder dem Volke vorgetragen worden ).

Markus, welcher nach 4, 1. dieselbe Scene am See malt, wie Matthäus, stellt nur drei Parabeln ausammen, von welchen die erste der ersten, die dritte (vom Senfkorn) der dritten bei Matthäus entspricht, die mittlere aber dem Markus eigenthümlich ist, und einerselts der vom Senfkorn äbnlich, doch mit Unterscheidung der verschiedenen Entwicklungsstufen, das Wachsthum des Reichs Gottes auf Erden versinnbildlicht; andererseits aber durch die Hinweisung auf den Abschluß der Entwickelung und das Gericht unter dem Bilde der Ernte mit dem Gleichnisse vom Unkraut im Acker bei Matthäus Verwandtschaft hat <sup>8</sup>).

Auch Lukas hat von den siehen Parabein, Matth. 13., blofs drei: die vom Säemann, vom Senfkorn und vom Sauerteig; so dass also dem Matthäns die Gleichnisse vom vergrabenen Schatz, von der Perle und vom Netze, wie auch die vom Unkraut im Acker, eigenthümlich bleiben.

<sup>7)</sup> FRITZECHE, Comm. in Marc. S. 120. 128. 134.

<sup>8)</sup> Vergl. Saumen, über die Quellen des Markus, S. 74; Fritzsche a. d. suletzt a. O.; DE WETTE z. d. St.

Das Gleichniss vom Säemann stellt Lukas etwas früber (8, 4 ff.), and auch night in dieselbe Umgebung wie Matthäus; überdiels getrennt von den zwei weiteren Parabela, die er noch mit der Sammlung des Matthäus gemein hat. Diese bringt er später, 13, 18 - 21., nach; eine Stellung, welche die neueren Kritiker einstimmig als die richtige anerkennen 3. Allein dieses Urtheil gehört zu dem Seltsamsten, wosu sich die jetzige Kritik durch ihre Parteilichkeit für den Lukas hat verleiten lassen. Denn sehen wir den so sehr gerühmten Zusammenhang an, so hat bier Jesus in einer Synagoge ein zusammengebücktes Weib geheilt, hierauf den schwierigen Synagogenvorsteher durch das Argument vom Ochsen und Esel zum Schweigen gebracht, und nun heisst es V. 17.: xal ταῦτα λέγοντος αυτέ κατησχύνοντο πάντες οἱ άντικείμενοι αὐτῷ, καὶ πᾶς ὁ ὅχλος έχαιρεν έπὶ πᾶσι τοῖς ἐνδόξοις τοῖς γινομένοις ὑπ' αὐτέ. Gewils eine Schlussfermel, so ausführlich und entschieden, wie irgend eine, nach welcher anmöglich noch die Begehenheit auf derselben Scene weitergeführt sein kann; sondern, wenn hierauf durch ein éleye dè und nalir eine die beiden Parabeln angehängt werden: so sieht man, der Verfasser wußte die Gelegenheit nicht mehr, bei welcher sie Jesus vorgetragen hatte; daher fügte er sie auf Gerathe wohl irgendwo in dieser unbestimmten Weise ein, und zwar weit weniger geschickt offenbar als Matthäns, der sie doch zu Gleichartigem zu gesellen wußte 10).

Wenn wir hierauf von den übrigen evangelischen Parabeln <sup>11</sup>) suerst diejenigen, welche Einem Evangelisten

<sup>9)</sup> Schleibermacher, a. a. O. S. 192; Olshausen, 1, S. 451; Schnechenburger, a. a. O. S. 35.

<sup>10)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 2, S. 73 f.

<sup>11)</sup> Analogien zu diesen Gleichnissreden und Sprüchen aus der rabbinischen Literatur geben Warstain, Lientroor u. Schöffen z. d. St.

eigenthümlich sind, betrachten: so stolsen wir zuvörderst bei Matthäus 18, 23 ff. auf das Gleichniss von dem Knechte. welcher, unerachtet ihm sein Herr eine Schuld von 10,000 Talenten geschenkt hatte, doch seinem Mitknechte nicht einmal eine von 100 Denaren erlassen wollte; passend eingeleitet durch eine Ermahnung zur Versöhnlichkeit (V. 15.) und die Frage des Petrus, wie oft man dem fehlenden Bruder vergeben solle? - Gleichfalls eigenthümlich ist dem Matthäus das Gleichniss von den Arbeitern im Weinberge (20, 1 ff.), welches ein passendes Gegengewicht gegen die vorangegangene Verheißung reicher Belohnung seiner Anhänger ist. Von den Sentenzen übrigens, welche Matthäus (V. 16.) an die Parabel hängt, passt nur die erste: ἔσονται οἱ ἔσχατοι πρῶτοι κ. τ. λ., die er ihr auch schon vorausgeschickt hatte (19, 80.), su derselben; die andere: πολλοί είσι κλητοί κ. τ. λ. aber gibt vielmehr die Moral der Parabel vom königlichen Gastmahl und vom hochzeitlichen Gewande an, wo sie auch wirklich Matthäus wiederholt (22, 14.). Sie eignete sich aber ganz dazu, auch abgerissen als vereinzelte Gnome umzulaufen, und da es passend schien, an das Ende einer Gleichnissrede eine oder mehrere dergleichen kurze Sentenzen zu stellen: so mag diese hier wegen einiger äußerlichen Aehnlichkeit mit der andern ihr vom Referenten beigesellt worden sein. -Weiter ist dem Matthäus die Parabel von den zwei in den Weinberg geschickten Söhnen (21, 28 ff ) eigenthümlich, welche sich an eine Verhandlung mit den Hohenpriestern und Aeltesten nicht übel lehnt, und deren antipharisäische Bedeutung durch die Zusätze V. 31 f. auf erwünschte Weise in's Licht gestellt ist.

Unter den dem Lukas eigenthümlichen Parabeln haben die von den swei Schuldnern (7, 41 ff.), die vom barmherzigen Samariter (10, 30 ff.), die von dem Manne, den im Sammeln irdischer Schätze der Tod unterbricht (12, 16 ff. vergl. Sir. 11, 17 ff.), so wie die beiden, welche die

deutlich als Repräsentanten Gottes ankundigt, zum apyur τε κόσμε τέτε verschlimmert, den Haushalter aber zun Bilde eines Menschen erhebt, der die Güter dieser Welt zu geistigen Zwecken verwendet. Allein den bezeichneten Versen auf die Deutung der Parabel Binfluss zu gestatten, wäre man, da diese in der Moral V. 9. den befriedigendsten Abschluss hat, und unrichtige Zusammenstellungen bei Lukas keineswegs ohne Beispiel sind, nur dann veranlaist, wenn eine genaue Verwandtschaft des Inhalts sa Tage läge: wovon aber vielmehr das Gegentheil, die stärendste Verschiedenartigkeit, vorhanden ist. Ueberdieß fällt es nicht schwer, nachsuweisen, was den Lukas hier zu einer falschen Zusammenstellung verführt haben mag. Es war in der Parabel vom μαμωνάς της αδικίας die Rede; diess weckte in ihm die Erinnerung an einen ähnlich lastenden Ausspruch Jesu: dafs, wer an dem αδίκο μαμωνώ, als dem Geringeren, sich treu beweise, dem auch das Höhere anvertraut werden könne. War aber einmal vom Mammon die Rede: wie konnte der Verfasser umhin, sich des bekannten Ausspruchs Jesu von Gott und dem Mammon, als zwei unvereinbaren Herren, zu erinnern, und sum Ueberflus auch noch diesen (V. 13.) beisusetzen 15)?

<sup>15)</sup> Diesen letzteren Vers hat auch Schneckenburger, Beiträge, No. V., wo er zugleich die Olshausen'sche Deutung der Parabel treffend widerlegt, als nicht hieher gehörig erkannt, während er von den vorangegangenen Versen, mit Unrecht schon vom 9ten an, diese Ansicht bloss möglich findet. Auch DE Werre z. d. St. findet nur V. 13. entschieden nicht hieher gehörig; V. 10 — 12. scheinen ihm durch Ergänzung eines ausgelassenen Mittelglieds, das von der klugen Benützung des Reichthums auf die Treue überleitete, für den Zusammenhang möglicherweise gerettet werden zu können; doch so, dass der Begriff der Treue nicht auf den Haushalter bezogen werden dürfe. — Die zahlreichen älteren und neueren Versuche, das Gleichniss vom Haushalter ohne eine solche kriti-

Dats durch diese Zusätze die vorhergemeldete Gleichnifsrede in ein völlig falsches Licht gestellt wurde, bekömmerte den Referenten wenig, der vielleicht ihren Sinn selbst nicht klar gefasst hatte, oder in dem Bestreben, sein evangelisches Gedächtniss vollständig zu entleeren, auf den Zusammenhang keinen Bedacht nahm. Man sollte überhaupt mehr Bewulsteein davon haben, dass bei denjenigen unserer Evangelisten, welche nach der jetzt herrschenden Annahme eine mändliche Ueberlieferung aufzeichneten, in Abfassung ihrer Schriften das Gedüchtniss in einer Weise angesprochen war, welche die Thätigkeit der Reflexion surückdrängen muiste; weiswegen in ihren Berichten das herrschende Band die Ideenassociation mit ihren zum Theil an Acusserliches sich haltenden Gesetzen ist, und wir uns nicht wundern dürfen, namentlich manche Reden Jesu mach dem blossen Gleichklang gewisser Schlagworte susammengereiht zu finden.

Blicken wir von hier auf die Behauptung zurück, das Gleichnis vom ungerechten Verwalter im Zusammenhange mit dem vorhergehenden vom verlorenen Sohne gesprochen sein müsse: so sehen wir dieselbe nur auf falscher Deutung beruhen. Soll nämlich nach Schleiermachen die Vertheidigung der Zöllner gegen die Pharisäer das Band ausmachen: so finden wir von Zöllnern und Pharisäern in der Parabel keine Spur; oder soll nach Olshausen der zuvor dargestellten barmherzigen Liebe Gottes gegenüber nun die barmherzige Liebe der Menschen hervorgehoben werden: so ist hier überall nur von einfacher Wohlthätigkeit die Rede, und eine Parallele zwischen dieser und der Art, wie Gott dem Verlorenen verzeihend entgegenkommt, nicht von serne angedeutet. Auch die

sche Sonderung zu erklären, sind nur eben so viele Beweise, dass ohne dieselbe eine befriedigende Auslegung der Parabel unmöglich ist.

Bemerkung V. 14., dass alles dies die Pharisier gehört, und als quacquoou Jesum verspottet beben, muss sich theils nicht nothwendig auf dieselben Individuen beziehen, von welchen 15, 2. die Rede gewesen war, so dass diese die ganze Rede als zusammenhängende angehört haben müssten; theils bewiese sie doch zunächst nur die Ansicht des Referenten von der Zusammengehörigkeit dieser Parabeln, welche nach dem Bisherigen uns unmöglich binden kann 16).

Nach einer bereits besprochenen, mit zusammenhenelosen Redestücken ausgefüllten Spalte, V. 15 18, wird an das letzte dieser Stücke, vom norgever, das Gleichnifs von reichen Manne auf eine Weise angefügt, welche man vergeblich nach dem früher Bemerkten als Zusammenhang darzustellen sich bemüht. Darin jedoch wird man Schleie. MACHER'n Recht geben müssen, daß, wenn man das Gleichniss vom Vorhergehenden trennt, die alsdann gewöhnliche Beziehung desselben auf die göttliche Strafgerechtigkeit gleichfalls ihre großen Schwierigkeiten habe 17). gar nichts ist doch in der ganzen Parabel herausgehoben. was der Reiche und Lezarus gethan haben mülsten, un nach unsern Begriffen mit Recht der eine in Abrahams Schools, der andere in die Qual versetzt zu werden; sondern das Verbrechen des einen scheint nur im Reichthum wie des andern Verdienst nur in der Armuth bestandes zu haben. Man nimmt zwar gewöhnlich von dem Reichen an, theils dass er im Genusse ausgeschweift, theils dass er den Lazarus lieblos behandelt habe 18). Allein das letztere ist nirgends angedeutet; denn daß der Arme hart πρὸς τὸν πυλώνα des Reichen liegt, soll nicht den Vorwarf für diesen enthalten, dass er ihm leicht hätte helfen kon-

<sup>16)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handbuch, 1, 2, S. 80.

<sup>17)</sup> a. a. O. S. 208.

<sup>18)</sup> s. Kumöl, z. d. St.

nen, und es doch unterlassen babe: sondern nur den Contrast sowohl zwischen ihrem beiderseitigen irdischen Loose. als zwischen ihrer Nähe in diesem, und ihrer Entfernung im andern Leben in's Licht stellen; und ebenso will der Zug, dass der Arme begierig gewesen sei, von den Brosa-. men sich zu sättigen, die von des Reichen Tische fielen, nicht sagen, dass der Reiebe ihm auch diese verweigert. oder dass er ihm mehr als bloss die Brosamen hätte zukommen lassen sellen: sondern nur die tiefe Unterordnung e des irdischen Leeses von Lazarus unter das des reichen Mannes soli es anzeigen, im Gegensatz gegen das umge-: kehrte Verhältniß, welches nach dem Tode eintrat, we der Reiche sich nach einem Tropfen Wassers von der Hand des Lazarus sehnte. Auf dieses Gesuch könnte, sofern der Reiche als unbarmhersig gegen den Lazarus gezeichnet werden sollte, der Abraham der Parabel nicht anders als in der Art antworten: du hast einet einen weit näheren Weg su diesem Lasarus gehabt, und ihn doch nicht erquickt; wie sollte nun er einen so weiten Weg zu dir hinüber machen, um dir Linderung zu bringen? Ebenso ist das herrliche Leben des Reichen nur im Contraste gegen das Elend des Armen so ausgemakt; wäre er als ausschweifend im Genusse vorausgesetzt, so müßte ihn Abraham erinnern, wie er im Leben sieh des Guten su viel genommen, nicht blofs, wie er sein Gutes empfangen habe. Nicht minder grundles ist es andrerseits, bei Lazarus hohe sittliche Vorzüge vorauszusetzen, da solche weder in der Beschreibung seiner Persönlichkeit angedeutet, noch in der Rede Abrahams ihm angerechnet sind; sein einziges Verdienst ist, in diesem Leben Uebles empfangen zu haben. Es ist also in dieser Parabel als Massstab bei der künftigen Vergeltung nicht das in diesem Leben gethane Gute und veräbte Böse, sondern das hier erlittene Uebel und genossene Gute vorausgesetzt 19), und das sprechendste

<sup>19)</sup> Vergl. DE WETTE, 1, 2, S. 86 f.

Motto zu derselben haben wir in der Bergrede nach der Redaction des Lukas gehabt, in dem: μακάριοι οἱ πτωγοί οτι ύμετέρα έςὶν ή βασιλεία τε θεθ· — πλην καὶ ύμιν τοίς πλεσίοις. ότι ἀπέχετε την παμάκλησεν ύμων, wo anch erisnert worden ist, wie genau diese Aussprüche mit der Weltansicht der Ebioniten zusammenstimmen. Eine ähnliche Werthschätzung der äußeren Armuth schreiben übrigens auch die andern Synoptiker in der Erzählung von dem reichen Jüngling und der Gnome vom Kameel und Nadelöhr (Matth. 19, 16 ff. Marc. 10, 17 ff. vergl. Lac. 18, 18 ff.) Jesu su; was in der synoptischen Tradition über ihn, namentlich wie sie im dritten Evangelium er scheint, durch essenische Ansichten hervorgerufen scheinen kann 20). - Das bisher Betrachtete ist der Inhalt der Parabel vom reichen Manne bis V. 27., von wo an der weitere Gedanke von den A. T. lichen Schriften, als zureichenden und einzigen Gnadenmitteln, eintritt.

Zum Schlusse wenden wir uns noch zu einer Grappe von Parabeln, aus welcher uwar einige wegen ihrer Besiehung auf Tod und Wiederkunft Christi aufzusparen wären, doch aber wegen ihres Zusammenhangs mit den übrigen, wiewohl nur eben in soweit, hier mitgenommen werden müssen. Es sind die drei Gleichnisse von den rebellischen Weingärtnern (Matth. 21, 33 ff. parall.), von den Talenten oder Minen (Matth. 25, 14 ff. Luc. 19, 12 ff.), und dem Gastmahle (Matth. 22, 2 ff. Luc. 14, 16 ff.). Unter diesen sind die Parabel von den Weingärtnern mach allen Berichten, die von den Talenten bei Matthäus, und die vom Gastmahl bei Lukas, einfache Parabeln, die keine weitere Schwierigkeit machen: anders verhält es sich mit dem Gleichniss von den Minen bei Lukas, und dem vom

Ueber die Essener als καταφρονητὰς πλώτο vgl. Joseph. b. j. 2.
 3; Credner, über Essener und Ebioniten, ih Winen's Zeitschrift, 1, S. 217; Genören, Philo, 2, S. 311.

iastmahl bei Matthäus. Dass das erstere mit dem von en Talenten bei Matthäus im Grunde dasselbe sei, ist nerachtet der mancherlei Abweichungen usläugbar. In eiden findet sich die Abreise eines Herrn; das Zusamienrufen der Knechte, um ihnen ein Kapital sum Umtrieb nzuvertrauen; nach der Rückkehr des Herrn eine Rechenchaft, bei welcher drei Knochte hervorgehoben werden, on denen zwei thätig, der dritte aber unthätig gewesen st, und daher dieser bestraft, jene belohnt werden, wobei esonders die Entschuldigung des Knechts und die Antwort es Herrn in beiden Darstellungen fast gleichlautend sind: de Happtverschiedenheit dagegen ist, dass bei Lukas auser dem Verhältnis des abreisenden Herrn su seinen inechten noch ein zweites Verhältnis desselben zu rebelischen Bürgern eingeschoben ist: welswegen der nach Satthäus pur ala ar gourge bezeichnete Herr bei Lukas 'v Downes every's heifst, and ihm ein Bauckever zugesphrieen ist; der Zweck seiner Reise aber, den Matthäus; nicht ngibt, dahin bestimmt wird, er sei gezogen els χώραν μαραν, λαβεῖν ἐαιαιῷ βασιλείαν. Die Unterthanen dieses Herre un, heisst es weiter, haben ihn gehalst, und nach seiner Abreise ihm den Geborsam aufkündigen lassen. "Daher verden nach der Rückkehr des Herrn neben dem faulen Snecht auch noch die rebellischen Bärger, und zwar darch Niedermetzelung, bestraft, und die treuen Diener nicht plofs unbestimmt durch Kingehen in die xaqu ihres Herra, iondern königlich, durch die Schenkung einer Anzahl von Städten, belohnt. Weniger wesentlich sind die Differenzen, dass die Zahl der Knechte bei Matthäns unbestimmt, bei Lukas auf zehn festgesetzt ist; dass sie nach Matthäus Talente, nach Lukas Minen; bei jenem ungleiche Sammen (ἐκάςφ κατὰ τὴν ἰδίαν δύναμιν), bei Lukas gleiche bekommen, und sofort nach jenem aus ungleichem Kapital durch gleichen Kraftaufwand Ungleiches gewinnen, und daher gleich belohnt werden, nach diesem dagegen schaffen sie mit gleichem Kapital durch ungleiche Kraftanstrengung Ungleiches, und werden daher auch ungleich belohnt.

Sollte diese Parabel zu zwei verschiedenen Malen is verunderter Gestalt aus dem Munde Jesu gekommen sein: so muiste er sie, wenn Matthaus und Lukas sie richtig stellen, zuerst in der zusammengesetzteren Form, wie sie Lukas, dann erst in der einfacheren, wie Matthäus sie gibt, vorgetragen haben 21); da jener sie ver, dieser nach dem Einzug in Jerusalem setzt. Allein diess wäre gegen alle Analogie. Die erste Ausführung eines Gedankens ist ihrer Natur nach die einfachere: bei der zweiten können neue Besiehungen hinsukommen, die Sache von mehreren Seiten betrachtet, und in manchfaltigere Verbindungen gesetat worden. So müste jedenfalls mit Schleibrmacuse angenommen werden, dass, gegen die Stellung in den Evangelien, die Parabel von Jesu zuerst in der einfacheren Gestalt vorgetragen, dann bei einer späteren Gelegenheit bereichert worden sei 22). Indessen Yftr unsern besonderen Fall ist diess nicht weniger undenkbar als jenes. Der eigne Urheber einer solchen Darstellung nämlich, besonders wenn sie nur erst in seinem Geist und Munde lebt, und noch nicht schriftlich fixirt ist, bleibt auch bei einer späteren Ueberarbeitung seines Stoffes Herr; die Gestaltung, die er ihm früher gegeben, widersteht ihm nicht als spröde, sondern verhält sich als flüssige Masse, so dass er zu den nez hinzukommenden Gedanken und Bildern die von früherher vorhandenen in das richtigste Verbältnifs setzen, und Einheit in seine Darstellung bringen kann. So muste derjenige, welcher der vorliegenden Parabel die Gestalt gab, die sie bei Lukas hat, falls er auch ihr erster Urheber gewesen wäre, - hatte er einmal den Herrn zu

<sup>21)</sup> so Kuröl, Comm. in Luc. p. 635.

<sup>22)</sup> Ueber den Lukas, 239 f. Ihm folgt auch hier Nganden, L. J. Chr., S. 188.

einem König gemacht, und den Zug von den rebellischen Bürgern hinzugefögt: nothwendig den Knechten statt Kapitalien lieber Waffen (vgl. Luc. 22, 36. 23) ) anvertrauena sie ihre Treue statt durch Gelderwerb vielmehr durch Bekümpfung der Rebellen beweisen, überhaupt die beiden Klassen von Personen in der Parabel, die Knechte und die Bürger, in irgend eine Beziehung treten lassen; statt dessen nun beide durch die ganze Erzählung hindurch beziehungslos auseinanderfallen, und die Parabel in zwei tibel : susammengeleimte Thefle gespalten sich zeigt 27). Diels beweist sehr bestimmt, dals die Bereicherung der Parabel mit den bezeichneten Zügen nicht von demeelben Urheber herrührt, wie ihre erste Schöpfung; sondern durch emen anders muss sie in der Ueberlieferung auf silese Weise erweitert worden sein. Diels kann nicht in der Art vor sieh gegangen sein, dass durch allmühlige weitere Ausmalung, wie diels in der Art der Sage ist. jene Züge sich ihr angebildet hätten; denn aus den Knechten und Talenten wollen sieh auf keine Weise rebellische ·Bärger herausspinnen lassen, sondern diese sind von au-Isen zu dem Uebrigen hinzugefügt, müssen also neben diesem als Theil eines besondern Ganzen vorhanden gewesen sein. Das heifst nun nichts Anderes, als: wir haben hier die Erscheinung, dass zwei ursprünglich getrennte Parabeln, die eine von Knechten und Talenten, die andre von rebellischen Bärgern handelnd, des gemeinsamen Zugs von der Abreise und Wiederkunft eines Herrn wegen zusammengeflossen sind 25). Die Probe unserer Behauptung ist,

<sup>23)</sup> Diess gegen NEANDER's Einwurf, S. 191. Anm.

<sup>24)</sup> Wie Pauws, exeget. Handb., 3, a, S. 76, die Parabel in der zusammengesetzteren Form bei Lukas als die besser nicht allein ausgemalte, sondern auch abgerundete bezeichnen kann, weiss ich mir nicht zu erklären.

<sup>25)</sup> Vgl. DE WETTE, 1, 1, S. 208 f.

wenn sich die beiden Parebeln leicht wieder auseinander nehmen lassen, und diess gelingt auss Willkommenste, indem man durch Herausnahme der Verse 12. 14. 15 u. 27. mit geringer Modification die Parabel von den rebeilisches Bürgern, freilich in etwas verkürster Gestalt, doch reis berausbekommt, von welcher man alsdann sieht, dass sie mit der von den rebellischen Weingürtnern einerlei Tendens hatte <sup>26</sup>).

Bin ähnliches Verhältniss findet zwischen der Forn statt, in welcher das Gleichniss vom Gastmahl bei Laku (14, 16 ff.) und bei Matthaus (22, 2 ff.) erscheint; mur daß hier Lukas, wie dort Matthaus, das Verdieust hat, die einfache und arsprüngliche Form aufbehalten zu baben Während nämlich auf beiden Seiten die Züge: Gastmehl Kinladung, Zurückweisung deveelben, und deher Berufung Anderer, die Rinerleiheit beider Parabela verbärgen: in dann andergreeits der Gastgeber, bei Lukas grangente ter von Matthäus zum Bacileug, gemnaht, welchen die Hochseit seines Sohns veranlasst, ein Festmahl zu geben; die Geladenen, welche sich bei Lukes gegen die nur Einmal gesendeten Boten durch verschiedene Gründe entschuldigen wollen nach Matthäus auf die erste Ladung nicht kemmen, bei der zweiten, drisgenderen, gehen die einen zu ihren Geschäften, die andern misshandeln und tödten die Knechte des Königs, welcher sofort Heere ausschiekt, un jene Mörder zu verderben und ihre Stadt einzaäschera Hieron ist bei Lukes nichts zu finden; nach ihm läset der

<sup>26)</sup> V. 12: "Ανθρωπός τις εὐγενής ἐπορεύθη εἰς χώραν μακράν, λαβεῖν ἐπορεύθη εἰς χώραν μακράν, λαβεῖν ἐποφ βασιλείαν, καὶ ὑποςρέφκι. 16. αἱ δὲ πολίται αὐτῦ ἐμίσων αὐτὸν, κα ἀπός ἐκλον πρεσβείαν ὀπίσω αὐτὸ, λέγωντες ἐ θείομεν τῦτον βασιλεύν. ἰφ' ἡμᾶς. 15. καὶ ἐγένετο ἐν τῷ ἐπανελθεῖν αὐτὸν λαβόντα τὰν βασιλείαν, καὶ εἰπε φωνηθήναι αὐτῷ τὸς δέλες — (καὶ εἰπεν αὐτοῖς ) Σ. — τὰς ἐχθράς με ἐκείνες, τὰς μὴ θελήσαντὰς με βασιλεύσαι ἐπ' ἀτιὰγάγετε ἰδθε καὶ καταυφάζατε ἐμπεροπθέν με.

Herr einfach nur statt der zuerst Geladenen die Nächsten besten von der Strafse zum Mahle ziehen; ein Zug, den zuch Matthäus auf den zuvor erwähnten folgen läßt. Während hierauf Lukas durch die Versieherung des Herrn, dass keiner der zuerst Geladenen an seinem Mahle Antheil bekommen solle, die Parabel abschließt: hat Matthäus noch den weiteren Zug, nachdem das Haus voll gewerden war, habe der König die Gäste gemustert, und einen ohne hochzeitliches Kleid gefunden, welchen er sofort eig zo oxorog zo ¿Sorzegov habe abstähren lassen.

Hier will gleich Anfangs der Zug bei Matthäus, daß die Geladenen die Boten des Königs mishandelt und getödtet haben, nicht recht passen, und wie ein Herausfallen aus dem gewählten Bilde erscheinen. Missachtung einer Einladung nämlich wird hinlänglich durch Ausschlagen derselben unter nichtigen Vorwänden, wie sie Lukas samhaft mucht, an den Tag gelegt; Milshandlung eder gar Tödtung der Ladenden ist ein übertreibender Zug, von welchem sich nicht ebenso leicht einsehen läßet, wie Jesus, als wie der Referent im ersten Evangelium zu demselben kommen mochte. Dieser hatte nämlich unmittelbar zuvor die Parabel von den rebellischen Weingärtnern mitgetheilt, and von daher schwebte ihm noch die Art vor, wie diese den von ihrem Herrn ihnen zugeschickten Boten begegnet waren, indem sie λαβόντες τες δέλες αὐτε ἢν μὶν εθειραν, ον δε απέκτειναν, ον δε ελιθοβόλησαν, und diese trug er auch in die gegenwärtige Parabel über in den Worten: πρατήσαντες τες δείλες αυτε υβρισαν και απέπτε:: var, übersah aber, daß, was dort, als Verfahren gegen Diener, die mit Forderungen und auf Execution kamen, wohl metivirt war, hier völlig unmetivirt erschien. Daß, hierauf der König, nicht zufrieden, sie von seinem Mahle auszuschließen, die Mörder durch seine Heere tödten und ihre Stadt anzunden lüßt, folgt zwar aus dem vorungegangenen Zuge nothwendig, scheint aber, wie dieser, aus

einer Parabel genommen su sein, welche das Verhältnis zwischen dem Herrn und den Andern nicht in der milderen Form einer ausgeschlagenen Einladung, sondern is der härteren einer Empörung fasste, wie das Gleichnis von den Weingärtnern und das von den rebellischen Bürgern, welches wir oben aus dem von den Minen ausgeschieden haben. An dem letzten Zug unserer Parabel bei Metthäus, dem von dem hochseitlichen Kleide, läset sich zwar die der Form angehörige Schwierigkeit: wie des von der Strafse Hereingerufenen die Anlegung eines Feierkleides zugemuthet werden mochte? - diese Schwierigkeit lässt sich ohne die sowohl dem Texte fremde, als geschiehtlich für jene Zeit unerweisliche Annahme, dass nach der Sitte morgenländischer Herrscher der König den Geladenen jedem einen Kaftan habe austheilen lassen, dessen Nichtgebrauch somit auch dem Aermsten aum Vorwurf gemacht werden konnte, durch die Bemerkung beseitigen, dass ja Lukas nicht von Bettlern und Kröppeln, denen freilich der Besitz eigener Festkleider nicht zuzumuthen war, sondern von πωπροῖς καὶ ἀγαθοῖς redet, von welchen, sofern sie nicht ausdrücklich als Arme bezeichnet sind, erwartet werden konnte, daß sie, ehe sie der Einladung folgten, thre besten Kleider anlegen würden 27). Doch wenn auch nicht dem Bilde, so scheint doch der Idee dieser Parabel der fragliehe Zusatz fremd zu sein. Denn bis dahin bewegte sich dieselbe in dem nationalen Gegensatze der widerspenstigen Juden und der heilsbegierigen Heiden: nuz müsste sie auf Rinmal zu dem moralischen von Wärdiges and Unwärdigen überhaupt übergehen. Dass, nachden die Juden die Ladung zum Gottesreiche verschmäht hatten, die Heiden in dasselbe berufen werden sollten, ist eine Idee für sich, mit welcher sich daher die Parabel bei Lukas, wie billig, schließt; dass, wer sich der Berufung nicht

<sup>27)</sup> Vergl. DE WETTE z. d. St.

lurch entsprechende Gesinnung würdig zeige, aus dem Reiche wieder ausgeschlossen werde, ist eine andere Idee, welche eine abgesonderte Behandlung in einer andern Parabel zu verlangen scheint. Auch hier kann daher vermuthet werden, dass der Schluss dieser Gleichnissrede bei Matthaus Fragment einer andern Parabel sei, welche, weil beide von einem Gastmahl handelten, leicht in der Sage oder in der Erianerung eines Einzelnen mit dem Gleichmife, das in seiner Reinheit durch Lukas aufbewahrt worden ist, zusammenfließen mochte 26). Diese andre Parabel müste einfach dahin gelautet haben, dass ein König verschiedene Gäste zu einem Hochzeitmahle geladen habe unter der stillschweigenden Voraussetzung eines würdigen Anzugs, und dass er sofort ein Individuum, bei welchem er diesen nicht fand, seiner verdienten Strafe übergeben habe. So batten wir hier die Erscheinung einer vielleicht moch susammengesetsteren Parabel als oben: einer Parabel, bei welcher 1) das Gleichniss von den undankbaren Geladenen (Luc. 14.) die Grundlage bildet; doch so, dass 2) ein Faden aus dem Gleichniss von den rebellischen Weingärtnern oder Bürgern darein verwoben; der Schluß aber wahrscheinlich 3) aus einem sonst nicht bekannten Gleichnis vom unhochseitlichen Gewande darangenäht ist; eine Erscheinung, welche uns einen folgenreichen Blick in die Art und Weise gestattet, wie die evangelische Tradition mit ihrem Steff zu verfahren pflegte.

#### 5. 78.

Vermischte Lehr - und Streitreden Jesu.

Da die Reden Matth. 15, 1 20. sehon oben erwegen sind, se ist su 18, 1 ff. Marc. 9, 33 ff. Luc. 9, 46 ff.

<sup>28)</sup> Aus dem Zusatzblatt zu Schnechenburgen's Beiträgen ersche ich, dass auch ein Recensent im theo! Literaturblatt, 1831, No. 88. hier eine Verschmelzung zweier ursprünglich verschiedenen Parabeln vermuthet bat.

١

überzogeben, wo sich an die durch einen Rangstreit der Jünger veranlasste Aufstellung eines Kindes verschieden Reden kunpfen. Vollkommen angemessen schliefst sich bei Matthaus an die Aufstellung des Kindes zunächst die Ermahnung, wieder Kinder zu werden und sich wie diese Kind zu erniedrigen (V. 3. 4.); wogegen, wie hiemit der folgende Ausspruch Jesu, wer ein solches Kind in seinen Namen aufnehme, der nehme ihn selbst auf, zusammenhänge, schon nicht ebenso klar ist. Denn aufgestellt war das Kind, um den Jüngern anschaulich zu machen, was sie ihm nachthun, nicht, was sie ihm thun soilten, und wie Jesus diese Absicht auf Einmal aus den Augen verlieren konnte, macht bereits Schwierigkeit. Doch weit greller als bei Matthäus tritt das Unzusammenhängende dieses Ausspruchs bei Markus und Lukas darin hervor, dass sie nach der Aufstellung des Kindes unmittelbar das ος εων δέξηται κ. τ. λ. folgen lassen, so dass also Jesus schon während des Aufstellens vergessen haben mölste, wesswegen er das Kind aufstellte, nämlich, um es seinen ehrgeizigen Jüngern als nachahmungswürdig, nicht aber um es als aufnahmsbedürftig darzustellen 1). Von seinen Schülern pflegte Jesus zu sagen, wer sie aufnehme, nehme ihn selbst, und in ihm denjenigen auf, der ihn gesandt habe (Matth. 10, 40 ff. Luc. 10, 16. Joh. 13, 20.): von den Kindern sagte er sonst nur, wer das Himmelreich nicht als ein Kind aufnehme, der werde nicht hineinkenmen (Marc. 10, 15. Luc. 18, 17.). Dieser Ausspruch würde auch hier trefflich sich eignen, und man möchte fast die Vermuthung wagen, das hier das ursprünglich hichergehörige: ος έαν μη δέξηται την βασιλείαν τοῦν Ερανῶν ως παιδίου, mit dem ähnlich lautenden: ης ἐαν δέξτησι παιδίον τοιετον εν έπὶ τῷ ονοματί με, verwechselt wordes sein möge.

<sup>1)</sup> Vgl DE WETTE, 1, 1, 8. 152.

Wie in unmittelbarster Besiehung auf das suletst engeführte Wort Jesu fügen bierauf Markus (9, 38 f.) und Lukas (9, 49 f.) durch ein aroupidelg die Nachricht ein, welche Johannes Jesu gegeben haben sell, dafs sie einem Monschen, der in Jesu Namen Dämonen austrieb, ohne sich doch an eie answebliefsen, diefs niedergelegt haben. Schleiermacher fast den Zusammenhang so: weil Jesus eben die Aufnahme der Kinder ἐπὶ τῷ ἐνόματί με (τ. Ί.) empfehlen hatte, so habe ihm Johannes das Geständniss gethan, sie hätten bisher das, dass einer etwas gerade end τω ονόματί σε (τ. l.) thue, so wenig für die Hauptsache gehalten, dass sie einem, der sich nicht an sie angeschlossen, das Handeln auf seinen Namen gewehrt haben 3). Allein dass Johannes aus dem in der Rede Jesu dem Sinne nach nicht hervortretenden, und darch die Anschauung des in die Mitte gestellten Kindes noch besonders in den Hintergrund gestellten Beisats: enl en ovaματί με, im Augenblick den allgemeinen Gedanken sollte herausgezogen haben: also ist das "im Namen Jesu" bei allem Thun die Hauptsache, und ebenso schnell auf den ganz entfernt liegenden Fall reflectirt: mit dieser Regel steht unser Verfahren gegen jenen Exorcisten im Widerspruch, das setzt Schleiermacher'sche Denkfertigkeit voraus, nicht eine Schwäche, wie sie den Jüngern damals noch eigen war. Dennoch hat Schleiermacher unsehlbar des Rechte getroffen, wenn er in dem Ausdruck έπλ τῷ orouget us das Band zwischen der vorhergehenden Rede Jesu und dieser anoxolog des Johannes erkannt hat; nur dels dieses Band kein inneres und ursprüngliches ist, sondern ein äußeres und secundâres. Denn wenn es zwar für die zuhörenden Jünger viel zu ferne lag, bei jenem Worte Jesu sich durch innere Gedankenvermittlung sogleich jenes Falls aus ihrer Praxis zu erinnern: so lag

<sup>2)</sup> Veber den Lukas, S. 153 f.

entweder an die jüdische Synagoge zu denken, wefür die Analogie dieser Anweisungen mit jüdischen Vorschriften zu sprechen scheinen könnte; oder, wenn nach Worthedeutung und Zusammenhang exxingla von der christliches Gemeinde verstanden werden muss, welche damais noch lange nicht bestand: so findet bier wenigstens im Ansdruck eine Vorwegnahme späterer Verbaltnisse statt 7. Referent freilich dachte gewiß an die zu gründende nem Gemeinde, wenn er sofort die Rede folgen läßet, in welcher Jesus die sehon früher dem Petrus gegebene Vellmacht, zu binden und zu lösen, also eine neue messiazische Religiousverfassung zu begründen, sämmtlichen Jäsgern ertheilt; womit sodann die Aussprüche von der Erhörung des einmüthigen Gebets und von der Gegenwat Jesu bei swei oder drei in seinem Namen Versammelten zusammenbängen 8).

Die nächste Rede, die uns begegnet, Matth. 19,3-12. Mars. 16, 2-12., ist, ob zwar nach den Kvangelisten auf der letzten Festreise Jesu vorgefallen, doch gleichartig mit jenen Disputationen, welche sie sonst größtentheils in den letzten Aufenthalt Jesu in Jerusalem stellen. Pharisäer legen ihm die in den jüdischen Schulen damaliger Zeit vielbesprochene? Frage vor, ob man das Kheweib nm jeder beliebigen Ursache willen entlassen könne? Wenn man hiebei, um Jesum nicht in Widerspruch mit der modernen Praxis kommen zu lassen, darauf dringt, daß er nur diejenige Art der Ehetrennung, von welcher man damals allein wußte, nämlich das willkürliche Wegschieken der Frau, nicht aber die gerichtliche Scheidung.

<sup>: 7)</sup> s. ne Warrs, exeg. Handb., 1, 1, 8: 155.

<sup>8)</sup> Auch hiezu Analoges aus jüdischen Schriften bei Warenen, Lieutzoor, Schöffen z. d. St.

<sup>9)</sup> Bemidbar R. ad. Num. 5, 30. bei Wartens p. 303.

wie sie jetst eingeführt ist, milsbilligt habe 10): so ist damit doch augestanden, daß Jesus, soweit er von Ehetranmungen wasste, sie aligemein zerwerfen hat; wobei alse moch die Frage ist, ob ihn die neuere Art, die Ehe aufzulösen, wenn er davon Kunde bätte bekommen können. bewogen haben würde, jene allgemeine Verwerfung einzuschränken? - Auch bei dem folgenden, durch eine Frage der Jünger veranialeten Aussprüche 11), von welchem Jesus selbst sagt, nicht Alle begreifen ibn, sondern nar ok Jédoral dass nămlich die Ehelosigkeit auch um des Rejehs Gottes willen übernommen werden könne (V. 11 f.), imt man, um Jesum nichts den den jettigen Vorstellungen Zowiderlaufendes segen zu lassen, sich beeilt, den Gedanken closutragen, nur mit Rücksicht auf die bevorstehenden Zeitumstände, oder demit sie in ihrer apostolischen Thütigkeit nicht gehindert würden, habe Jeans den Jüngern. sofern sie es vermöchten, die Ehelosigkeit angerühmt 12); ailein im Zusammenhange liegt deven noch weniger eine Andentung, als in der verwandten Stelle, 1. Kor. 7, 25 ff. 13), sondern es ist auch hier wieder einer der Orte, wo ascetische Grundsätze, wie sie damals nameutlich unter den Essenern 14) herrschten, auch bei Jeau, nach der Darstellung der synoptischen Evangelien, durchscheinen.

<sup>· 10)</sup> z. B. Paulus, L. J., 1, b, S. 46.

<sup>11)</sup> Mögliche Zweifel an der richtigen Stellung dieser Rede Jest . bei Nearden, L. J. Chr., S. 525. Anm.

<sup>12)</sup> Paulus ebendas. S. 50. und exeg. Handb., 2, S. 599.

<sup>13)</sup> In dieser Stelle wird zwar die Ehelosigkeit zuerst nur δια την ἐνεςωσαν ἀναγκην empfohlen; dabei aber bleibt der Apostel nicht stehen, sondern führt V. 32 ff. in dem: ὁ ἄγαμος μεριμνα τὰ τὰ Κυρίπ — ὁ δε γαμήσας τὰ τὰ πόσμε, einen Grund für die Ehelosigkeit an, der unter allen Umständen gültig sein müsste, und in den ascetischen Hintergrund der Ansichten des Paulus blicken lässt. Vgl. Μασκ, Comm. ü. d. Pastoralbriefe, S. 309.

Die Streitreden, welche nach dem Kinzug Jesu in Jornsalem Matthaus fast durchaus in Uebereinstimmung mit den beiden andern Synoptikern folgen lässt (21, 23-27. 22, 15 - 46.) 15), sind gewifs vorzüglich ächte Stücke, weil sie so ganz im Geist und Ten dameliger rabbinischer Dialektik gehalten sind. Unter ihnen sind die dritte und fünfte dadurch besonders merkwärdig, dass sie Jesum als Schrifterklärer zeigen. In Besug auf den ersteren Fall, wo Josus den Sadduckern aus der mozaischen Benennung Cottes als Deog Appaan nat Ioaux nut Iamib, da doch Gott nicht Geog verpar, sondern Carrar sei, zu beweisen sucht, ori eyelportai rexpol (Matth. 12, 31 33. parall.), gibt Pas-LUS swar su, dals Jesus hier subtil argumentire, doch liege in seiner Prämisse wirklich das, was er daraus ableite. Allein in dem zur Formel gewordenen bring in u. s. w. ist nicht: enthalten, als dass Jebova, wie er der Schutzgott dieser Männer gewesen sei, so fort und fort auch für ihre Nachkommen es sein werde: an ein auch nach ihrem Tode fortdauerndes individuelles Verhaltnifs Jehova's zu jenen Männern wird sonst im Pentateuch nicht gedacht, und in unsere Worte konnte es nur durch rabbinische Hermeneutik zu einer Zeit hineingelegt werden, in welcher man die indess aufgegangene Idee der Unsterblichkeit um jeden Preis auch schon in dem Gesetze finden wollte, we sie doch nicht anzutreffen ist; wie denn die Besiehung Gottes auf Abraham, Isaak und Jakob auch sonst in rabbinischen Argumentationen, die schwerlich alle dieser Beweisführung Jesu nachgebildet sind, zum Beleg der Unsterblichkeit gebraucht sich findet 16). Sieht man sich auch noch in den nenesten Commentaren um, so fisdet man nirgends ein unumwandenes Geständniss, wie es

<sup>15)</sup> Eine bundige Erläuterung derselben gibt Hasz, L. J., §. 129.

<sup>16)</sup> s. Gemara Hieros. Berac. f. 5, 4. bei Lieutsoot, S. 423, und

R. Manasac Ben Isr. bei Schörren, 1, S. 180.

mit dieser Argumentation Jesu steht: OLSHAUSEN Weife Wunder von der tiefen Wahrheit dieser Beweisfahrung zu sagen, aus welcher er nebenher noch 1) die Authentie. 2) die Gottlichkeit des Pentateuchs auf dem kurzesten Wege ableiten zu können glaubt; PAULUS liest den Nerv des Beweises zwischen den Zeilen des Textes: Fritzsche schweigt. Wosu diese Winkelsüge? warum den Ruhm, in dieser Sache klar gesehen und offen geredet zu baben, dem Wolfenbattler Fragmentisten überlassen 17)? Zu welchen Gespenstern und Doppelgangern macht man einen Moses, einen Jesus, wenn sie unter ihren Zeitgenossen herumgewandelt haben sollen, ohne auf lebendige Weise mit deren Einsichten und Schwächen, wie mit ihren Freuden und Leiden, zusammenzuhängen, sondern losgetrennt won ihrer Zeit und ihrem Volke sollen sie nur äußerlich und aus Anbequemung sich diesen gleichgestellt, innerlich aber und ihrem Wesen nach in den vordersten Reiften der neuesten Zeit und ihrer Erkenntnisse gestanden haben. Würdiger gewis, ja allein fähig der Theilnahme und Verchrung sind diese Männer dann, wenn sie auf ächtmenschliche Weise kampfend mit den Schranken und Vorurthei-1en ihrer Zeit diesen in hundert Nebendingen unterlegen sind, nur nicht in Besug auf den Einen Punkt, in welchem jeder von ihnen die Weltgeschichte vorwärts zu bringen berufen war.

Dass nun aber vollends von der Streitfrage über den Messias, welche Jesus den Pharisäern vorlegt: wiesern derselbe Davids Herr und sugleich dessen Sohn sein könnet (V. 41-46.) Paulus su behaupten im Stande ist, sie sei ein Muster textgemäßer Schriftauslegung 10), erregt kein gutes Vorurtheil für die Textgemäßsheit seiner eigenen. Nach ihm will Jesus, wenn er fragt, wie doch Da-

<sup>47)</sup> s. dessen 4tes Fragment, in Lussine's 4tem Beitrag, S. 434 ff.

<sup>18)</sup> L. J., 1, b, S. 115 ff.

vid im 116ten Pralm den Mestias, welcher leut der allemeinen Vorstellung vielmehr sein Sohn war, seinen Ham nonpen könne? die Rhesitties darauf sufmerken meden dass chen in diesem Pasim weder David noch von Mesias rede, soudern ein anderer Dichter rede von Duid als seinem Herrn, so dass dieter kriegerisch lautende Pula gar kein messianischer sei. Warum sallte, fragt Pauli, Jesus diesen Sinu des Pralms nicht gefunden haben, d er an tich wahr ist? Allein das ist eben des apour widos dieser gangen Art. von Exegese, su meinen, was sioh, oder näher für ans, wahr ist, das müsse bis m das Rinselste hinaus auch schon für Jesum und die Apstel das Wahre gewosen sein. Wie kann, duidie illem jüdischen Erklärer den Paalm großentheile von Messie verstanden 19); da die Apestel ihn als Weissegung al Christum gebrauchen (A. G. 2, 34 f. 1. Kor. 15; 25.); de Jesus selbst nech Metthäus, und Markus durch des Le satn: έν, πνεύμασε su Δαβίδ καλεί αυτον Κύρκον offenber seine Beistimmung zu der Meinung, dass hier David, und zwar yom Messias spreche, anedrückt: wie kann mu da annehmlich finden, dels Jesus der entgegengesetztes Meinung gewesen sei? Bleiht es vielmehr, debei, was auch OLSHAUSEN gut ausführt, daß Jesus den Paalm als mesik nischen voraussetzte; aber eben so sehr, worin dann Pat-LUS Recht behält, dass er ursprünglich nicht auf den Ner sias, sondern auf einen jüdischen Regenten, sei dieser put David oder ein anderer, ging: so seben wir hier im Mode Jesu ein Muster nicht textgemäßer, wohl aber seitst mäßer Schriftauslegung, was wir uns denn nach des oben Bemerkten nur gar nicht wollen wundem lasse Der Schlüssel zu dem Räthsel, welches Jesus, den Pharalern hier aufgab, lag für ihn ohne Zweifel in der Lehr

<sup>19)</sup> s. WETSTEIR, z. d. St.; HENGSTENBERG, Christol., 1, a, S. 1401.
auch Paulus selbst, exeg. Handb., 3, a, S. 283 f.

von der höheren Natur des Messias: sei es in der Art, dass der nach dieser Seite Davids Herr zu Nennende nach der Seite seiner menschlieben Natur zugleich sein Sohn heißen könne; oder dass Jesus die Vorstellung vom Messias als Sohne Davids, und damit die politische Messiasidee überhaupt, als eine irrige beseitigen wollte 20). Der Erfolg, und vielleicht auch die Absicht Jesu den Pharisäern gegenüber; war aber nur, ihnen zu zeigen, daß auch er, was sie früher gegen ihn versucht hatten, im Stande sei : sie durch verfängliche Fragen in die Enge zu treiben, und swar mit besserem Erfolg als er. Defswegen stellen die Kyangelisten dieses Stück an den Schluss der von ihnen mitgetheilten Disputationen, und Matthäus cetat die Schlassformel: εδέ ετόλμησε τις απ' εκείνης τῆς muépas enegarnau autor exért, gewiss passender hieber, als Lukas nach der Zurechtweisung der Sadducker (20, 40.), oder Markus nach der Verhandlung über das größte Gebot (12, 34.).

Zunächst vor dieser von Jesu den Pharisäern gestellten Aufgabe nämlich erzählen die beiden ersten Evangelisten eine Verhandlung Jesu mit einem νομικός oder γραμματεύς über das vornehmste Gebot (Matth. 22, 34 ff. Marc. 12, 28 ff.), welche Matthäus au die Disputation mit den Sadducäern so anknüpft, als hätten die Pharisäer durch ähre Frage nach dem höchsten Gebote die Niederlage der Sadducäer rächen wollen. So befreundet aber waren diese beiden Secten bekanntlich nicht, sondern umgekehrt war mach A. G. 23, 7. die eine geneigt, sich auf die Seite eimes sonst Angefeindeten zu schlagen, wenn sich dieser mur als Gegner der andern zu stellen wußte. Hier wird also Schneckenburger's 21) Beobachtung gelten müssen, daß Matthäus nicht selten (3, 7. 16, 1.) die Pharisäer und Sad-

<sup>20)</sup> Vgl. DE WETTE z. d. St.

<sup>21)</sup> Ueber den Ursprung u. s. f., S. 45. 47.

Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

ducăer in einer Weise nebeneinanderstelle, wie sie keineswegs in der sie feindlich trennenden Wirklichkeit, sendern nur in der traditionellen Erinnerung, in welcher der eine Gegensatz den andern hervorrief, gestanden haben können. Leidlicher weiss in dieser Hinsicht Markus dieses Gespräch an das vorige auzuschließen; indeß scheint eben das ein Irrthum der Synoptiker zu sein, dass sie meinen, diese, der Aehnlichkeit wegen in der Ueberlieferung zusammengruppirten Verhandlungen müssen auch der Zeit nach auf einander so gefolgt sein, dass eine Rede die andre gab. Dem Lukas fehlt die Frage nach dem höcksten Gebot im Zusammenhang dieser Streitreden; eine Ehaliche Erzählung aber hat er schon früher in dem Reisebericht, 10, 25 ff., gehabt. Hier ist nun die gewöhnliche Ansicht, dass die beiden ersten Evangelisten Eine und dieselbe Begebenheit wiedergeben, der Dritte aber eine verschiedene 22). Wirklich unterscheidet sich die Erzählung des Lukas von der der beiden andern in mehreren nicht unwesentlichen Punkten. Zuerst in Betreff der Zeiterdnung auf die bereits erwähnte Weise, und diess hat wohl am meisten für die Auseinanderbaltung gewirkt; hienächst in der Frage, welche bei Lukas nach einer Lebensregel sum Behuf der Ererbung der ζωή αἰώνιος, bei den anders nach dem höchsten Gebote lautet; dann in dem Subjecte, welches die höchsten Gebote ausspricht, was bei den zwei ersten Synoptikern Jesus, bei dem dritten der Schriftgelehrte ist; endlich auch in dem Ausgang der Sache, indem bei Lukas der routzòg eine zweite, rechthaberische Frage thut, an welche sich das Gleichniss vom barmherzigen Semariter schließt, während er bei den beiden andern ohne weitere Frage befriedigt oder abgefertigt sich gibt. Indek auch zwischen der Erzählung des Matthäus und der des Markus zeigen sich erhebliche Verschiedenheiten.

<sup>22)</sup> so Paulus und Olshausen z. d. St.

hauptsächlichste betrifft den Charakter des Fragenden, der bei Matthäus als πειράζων, bei Markus in gutmüthiger Absicht kommt, weil er wasste, dass Jesus den Sadducaern καλώς απεκρίθη. Paulus zwar, unerachtet er anderswo (Luc. 10, 25.) den exterpacon selbst als einen eigensüchtigen Probemacher nimmt, erklärt doch, hier bei Matthäus könne meina nur im guten Sinne gemeint sein. Allein ein Grund hiesu liegt im Matthäus nicht, sondern nur im Markus und in der unberechtigten Voranssetzung, daß beide Referenten in Bezug auf den Charakter und die Absieht des fragenden Gesetzlehrers nicht verschiedener Meinung gewesen sein können. Mit Recht hat hiegegen FRITZSCHE darauf aufmerkenm gemacht, wie hier einer Vereinigung des Matthäus mit dem Markus theils die Bedeutung des πειράζων, theile der Zusammenhang entgegenstehe, welcher nicht gestatte, eine Reihe böswilliger Fragen der Gegner Jesu ohne besondere Anzeige durch eine gutgemeinte unterbrochen zu denken. Mit dieser Hauptdifferenz hängt die andere zusammen, daß, während bei Matthäus der Schriftgelehrte, nachdem ihm Jesus die beiden Gebote genannt hat, wahrscheinlich beschämt, schweigt, was auch kein Zeichen einer freundlichen Stellung zu Jesu ist, er bei Markus nicht nur durch ein: καλώς, διδάσκαλε, επ' αληθείας είπας, Jesu Beifall gibt, sondern auch das von diesem Gesagte weiter ausführt, wofür er von Jesu, οτι νενεχώς απεκρίθη, als einer bezeichnet wird, der nicht ferne vom Reiche Gottes sei. Auch das kann noch angeführt werden, dass, während bei Matthäus Jesus nur von dem Gebot der Liebe spricht, er bei Markus von dem άπειε Ισραήλ, Κύριος ο θεός ημών Κύριος είς έςι, ausbolt. Wenn man also um der Differenzen zwischen der Erzählung des Lukas und der der beiden andern willen diese unterscheiden zu müssen glaubt: so muss man nicht geringerer Unterschiede wegen auch den Markus von Matthäus trennen, und so dreierlei Begebenheiten als zum Grunde 44 \*

liegend denken. Aber drei im Wesentlichen so Abnliebe Vorfälle anzunehmen, fällt so schwer, dass man sieh immer wieder zu Reductionsversuchen veranlasst findea wird. Und hier scheinen sich nun zwar vor Allem die beiden Ersählungen des Matthäus und Markus zur Identificirung darzubieten; indessen fehlt es auch weder swisches Matthäns und Lukas an Berührungspunkten, da in beiden der γομικός als πειράζων auftritt, und durch Jesu Antwort nicht zu dessen Gunsten gestimmt wird; noch auch zwischen Lukas und Markus, indem beide der Nennung der höchsten Gebote noch eine weitere erläuternde Verhandlung folgen, und in das Gespräch Jesu mit dem Schriftgelehrten Beifallsformeln, wie: ορθώς απεκρίθης, καλώς ἐπ' aληθείας είπας, einfließen lassen. So sehen wir, daß, per zwei von diesen Erzählungen zusammenzunehmen, eine halbe Massregel ist, und entweder alle drei auseinandergehalten werden müssen, oder, da diels nicht angeht, alle drei zusammengefalst; woraus wir abermals sehen, in wie freien Variationen die urchristliche Sage das gleiche Thema - hier das, dass Jesus aus dem mosaischen Gesetze die beiden Gebote der Gottes- und Nächstenliebe als die vornehmsten herausgehoben habe, — zu behandeln pflegte 27).

Wir kommen nun an die große antipharisäische Rede, welche Matthäus Kap. 23. als Haupttreffen auf die Verspiele der Disputationen folgen läßt. Auch Markus (12, 38 ff.) und Lukas (20, 45 ff.) haben hier eine Rede Jesu gegen die γραμματεῖς, doch nur von wenigen Versen. Wohl mochte aber Jesus, wie auch die neueste Kritik zugesteht 24), unter den damaligen Umständen veraniaßt sein, sich ausführlicher gegen jene Menschen auszulassen, und es müssen auch wohl solche scharfe Erörterungen der Katastrophe vorausgegangen sein: so daß man also die

<sup>23)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 186.

<sup>24)</sup> Sieffent, über den Ursprung des ersten Ev., S. 117 f.

13

₩.

.25

3:

Darstellung des Matthäus hier wenigstens nicht nach dem. was die beiden andern Synoptiker geben, abmessen darf 25); zumal die von jenem mitgetheilte Rede in sich selbst wohl zusammenbängt. Freilich hat auch hier wieder Lukas Manches von dem, was Matthäus zusammenstellt, an verschiedene Orte und Anlässe vertheilt, und hieraus würde folgen, dass auch diessmal Matthäus den ursprünglichen Lehrstoff mit verwandten Elementen aus andrer Zeit verschmolsen habe 26): wenn es ausgemacht wäre, dass die Stellung jener Redestücke bei Lukas die richtige sei; was sofort zu untersuchen ist. Lukas hat, was er außer den paar Versen, die er an gleicher Stelle wie Matthäus von der antipharisäischen Rede Jesu beibringt, mit dieser gemein hat, bei zwei pharisäischen Gastmahlen untergebracht, zu welchen er - eine nur bei ihm sich findende Artigkeit - Jesum geladen werden lässt (11, 37 ff. 14, 1 ff.), und hier ist unter den jetzigen Auslegern fast nur Eine Stimme darüber, wie natürlich und treu uns Lukas die ursprünglichen Veranlassungen dieser Reden aufbewahrt habe 27). Nun nimmt sich wirklich bei dem zweiten der angeführten Pharisäermahle das natürlich genug aus, wie Jesus von dem dabei bemerkbaren Trachten der Geladenen mach den obersten Plätzen Veranlassung nimmt, vor dem Obenansitzen bei Gastmahlen schon aus Klugheiterücksichten zu warnen; was bei Matthäus und Markus, aber auch bei Lukas selbst wieder, in jener letzten antipharisäischen Rede, ohne besondern Anlais und kürzer, sich findet. Anders dagegen verhält es sich mit den Reden, welche Lukas bei dem früheren Pharisäermahle geführt werden

<sup>25)</sup> Vgl. DE WETTE, 1, 1, 8. 189.

<sup>26)</sup> So Schulz, über das Abendmahl, S. 313 f.; Schneckenburger, über den Ursprung, S. 35.

<sup>27)</sup> Schleiermacher, über den Lukas, S. 182. 196 f.; Olsmausen, z. d. St, und die in der vorigen Anm. genannten.

läst. Hier spricht Jesus nicht nur gleich von vorne herein von άρπιγη und ποιηρία, womit die Pharisäer ihre Schüsseln füllen, und beehrt sie mit dem Titel aggeres: sondern er bricht sofort in ein sai um das andere über sie und die Schriftgelehrten aus, und droht ihnen mit einem Strafgerichte für alles Blut, das sie und die ihnen Gleichgesinnten von jeher vergossen haben. Ist nun gleich von einem jüdischen Lehrer keine attische Urbanität sa verlangen, so musten doch gerade auch nach morgenlindischem Masstab gemessen solche Reden, über Tisch gegen den Wirth und die Mitgäste geführt, als die grobste Verletzung des Gastrechts erscheinen. Diess hat Schuzz-MACHER fein genug gefühlt; welswegen er denn das Gutmahl selbst friedlich vorübergehen, und erst nach demeben, als Jesus sich schon wieder draußen befand, sowell den Gastgeber mit seiner Verwunderung über die von Jesus und seinen Jüngern unterlassene Waschung herausrücken, als auch Jesum hierauf so gewaltig antworten lässt 28). Allein dass auf diese Weise der Referent das Gastmahl selbst und was dabei vorgegangen gar nicht beschrieben, sondern nur des Zusammenhangs wegen erwähnt haben soll, ist eine gewaltsame Annahme, und wenn man liest: είζελθων δε ανέπεσεν ο δε Φαρισαΐος ίδων έθαίμασεν, ότι ε πρώτον εβαπτίσθη - είπε δε ο Κύριος πος auror, so ist es rein unmöglich, irgendwo swischen diese Sätze den Verlauf der Mahlzeit einzuschieben; sondern es muss sich nach der Ansicht des Erzählers sowohl das εθαύμασεν an das ανέπεσεν, als das είπεν an das εθαύμασεν unmittelbar angeschlossen haben. Kann aber diefs, wenn Jesus nicht auf das Gröbste gegen alle Sitte verstofses haben soll, nicht wirklich so der Fall gewesen sein: se hat es mit dem Rühmen der Stellung dieser Rede bei Lekas ein Ende, und wir müssen nur noch sehen, wie er zu

<sup>28)</sup> a. a. O. S. 180 f.

einer se falschen Stellung gekommen sein kann. Diefs finden wir, wenn wir die Art vergleichen, wie die beiden andern Synoptiker des Anstofses Erwähnung thun, welchen die Pharisaer an der Unterlassung der Waschung vor Tische von Seiten Jesu und seiner Schule nahmen; woran sie übrigens andere Reden als Lukas knüpfen, weiche schon oben betrachtet worden sind. Bei Matthäus (15, 1 ff.) kommen die γραμματείς und Φαρισαίοι von Jerusalem und fragen Jesum, warum seine Jünger die Sitte des Waschens vor Tische nicht beobachten? was sie also, wie man voraussetzen kann, derch das Gerücht erfahren haben mögen; bei Markus (7, 1 ff.) sehen sie unmittelbar zu (ldorreg), wie einige von Jesu Jüngern mit ungewaschenen Händen essen, und stellen sie darüber zur Rede: bei Lukas endlich speist, wie wir gesehen haben, Jesus selbst bei einem Pharisäer, und bei dieser Gelegenheit zeigt es sich, dass er die Waschung unterläst. Diess ist ein offenbarer Klimax: Hörensagen - Zusehen - Mitspeisen: und es fragt sich nur, in welcher Richtung er entstanden sein mag, ob in der absteigenden von Lukas zu Matthäus, oder in der aufsteigenden von Matthäus zu Lukas? Von dem Standpunkte der neuesten Kritik des ersten Evangeliums wird man nicht ermangeln, das Eratere su behaupten: dass nämlich die Kunde von der prepränglichen Scene, dem Mahle, sich in der Ueberlieferung verloren habe, und desswegen im ersten Evangelium fehle. Allein abgesehen von dem Undenkbaren, dass jene Reden bei einem Mahle sollten geführt werden sein, so ist es keineswegs die Weise der Sage, einen so anschaulichen Zug, wie eine Mahlzeit ist, wenn sie ihn einmal hat; wieder fallen zu lassen, sondern eber, wenn sie ihn nicht hat, ihn zu erdichten. Wie überhaupt das Abstracte in der Sage sum Concreten umgebildet: wird: so macht sie das Mittelbare zum Unmittelbaren, das fando audire zum Sehen, den Zuschauer zum Theilnehmer, und da sich der

Anstofs, welchen die Pharisäer an Jesu nahmen. unter Anderm auch auf Tischgebräuche bezog: so war es de Sage nahe gelegt, jenen Anstol's an Ort und Stelle entes hen, und zu diesem Behufe pharisäische Einladungen a Jesum ergehen zu lassen, von welchen nun auch bedeut lich wird, dass sie Lukas allein hat, und die beiden adern Synoptikern nichts von dergleichen wissen. Hiedwa wird dann auch das andre der erwähnten Pharisaermahle verdächtig, und wir sehen hier wieder den Lukas is siner beliebten Geschäftigkeit4 zu überlieferten Reden Jan passend scheinende Rahmen zu verfertigen oder aufzuselmen; ein Verfahren, welches von der historischen Walheit um ein gutes Stück weiter abliegt, als das Bestree des Matthäus, Reden aus verschiedenen Zeiten, doch obs eigne Zuthat, sasammensustellen. Der bezeichnete Klim übrigens ist dem sonstigen Verhältniss der Synoptiker ge mäß nur so zu denken, daß Markus, welcher in diese Erzählung augenscheinlich den Mattbäus vor sich hette, in dessen Darstellung das anschauliche ¿dorres binentres während Lukas, von beiden unabhängig, sogar ein denne, sei es von der weiter fortgeschrittenen Sage überin, oder mit regerer Phantasie dasudichtete. - Neben diem unhistorischen Stellung scheinen auch die Aussprüche selet bei Lukas sum Theil entstellt su sein (11, 39 - 41.4%) and die Zwischenrede des νομικός: διδάσκαλε ταῦτα λίμο καὶ ημάς υβρίζεις (11, 45.), sieht einer gemachten Ueber leitung von den Reden gegen die Pharisäer zu deses 🗗 gen die Schriftgelehrten gar zu ähnlich 29).

Sonst ist aus dieser Rede besonders V. 35. viel be sprochen worden, wo Jesus seinen Zeitgenossen droht, das alles unschuldig vergossene Blut von Abel bis zu dem is Heiligthum ermordeten Zacharias, Barachias Suhn, über sie kommen werde. Da nächlich derjenige Zacharias, 100

<sup>29)</sup> Vgl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 189. 1, 2, S. 67. 76

welchem 2. Chron. 24, 20 ff. ohn solches Ende erzählt wird. ein Sobn nicht von Barachias, sondern von Jojada war; dagegen im jüdischen Krieg ein Zacharias, Baruchs Sohn, ein gleiches Ende nahm 50); da es überdiels unpassend schien, dass Jesus auf einen 850 v. Chr. begangenen Mord, als auf den letzten, zurückgewiesen haben sollte: so glaubte man zuerst, eine Prophezeihung, hernach eine Verwechslung jener früheren Thatsache mit dieser späteren, hier su finden; welches Letztere man als Mitheweis einer späteren Abfassung des ersten Evangeliums gebrauchte 31). Ebeneogut indess kann der nach der Chronik ermordete Zacharias Jojada's Sohn mit dem gleichnamigen Propheten, der ein Sohn von Barachias war (Zach. 1, 1. LXX; Baruch bei Josephus ist nicht einmal derselbe Name), verwechselt worden sein 32); sumal auch ein Targum, offenbar in Folge der gleichen Verwechslung mit dem Propheten, der ein Enkel Iddo's war, den ermordeten Zacharias einen Sohn von Iddo nennt 35); dem ersten, im ersten kanonischen Buche erzählten, Morde aber einen im letzten Buche des Kanon gemeldeten (der Prophetenmord Jerem. 26, 23. fällt zwar der Zeit nach später; aber Jeremia steht im Kanon weiter vorwärts) gegenübersustellen, ist ganz in der Art jüdischer Redeweise 54).

Nachdem wir nun von den Reden Jesu bei Matthäus alle diejenigen betrachtet und mit ihren Parallelen verglichen haben, welche uns nicht entweder schon früher vorgekommen sind, oder später, theils in der Betrachtung

<sup>30)</sup> Joseph. b. j. 4, 5, 4.

<sup>51)</sup> Ексинови, Einleitung in das N. T., 1, S. 510 ff.; Hve, Einl. in das N. T., 2, S. 10 ff.; Саконки, Einl., 1, S. 207.

<sup>82)</sup> S. THELLE, über Zacharias Barachias Sohn, in Winen's und Encelhardr's neuem krit. Journ., 2, S. 401 ff.; DE WETTE E. d. St.

<sup>33)</sup> Targum Thren. 2, 20, bei Warersin, S. 491.

<sup>34)</sup> Vgl. DE WETTE z. d. St.

einzelner Begebenheiten aus der öffentlichen Wirksankei Jesu, theils in der Leidensgeschichte, noch vorkommen werden: so könnte es zur Vollständigkeit zu gehöre scheinen, daß wir ebenso auch noch die Zusammenstellungen, in welchen die beiden andern Synoptiker die Redes Jesu geben, für sich betrachteten, und von da aus auf die Parallelen im Matthäus hinübersähen. Indeß auf die merkwürdigsten Redemassen bei Lukas und Markus haben wir bereits einen vergleichenden Blick geworfen; die Paralela, welche beiden eigenthümlich sind, durchgegangen; die Uebrige aber, was sie au Reden veraushaben, wird us theils gleichfalls später noch verkommen, theils ergibt sie der Standpunkt für die Betrachtung desselben aus der Bisherigen: weßwegen es hisbei sein Bewenden haben mu-

# Siebentes Kapitel.

# Reden Jesu im vierten Evangelium.

## **S**. 79.

Die Unterredung Jesu mit Nikodemus.

Das erste größere Redestück, welches uns das johaneische Evangelium mittheilt, ist die Unterbaltung Jesu it Nikodemus (3, 1-21.). Vorher (2, 23-25.) war beichtet worden, wie während des ersten von Jesu seit seiem öffentlichen Auftritte besuchten Paschafestes durch ie σημεῖα, welche er verrichtete, Viele zum Glauben an hn gebracht worden seien; wie aber er sich ihnen nicht nvertraut habe, weil er sie - ohne Zweifel in Hinsicht ler Unsicherheit und Unreinheit ihres Glaubens - durchchaute. Nun wird, als Beispiel sowohl von dem Anhang, velchen Jesus schon damals fand, als auch von der Beutsamkeit, mit welcher er bei Prüfung und Aufnahme einer Anhänger zu Werke ging, die Art näher beschrieven, wie sich Nikodemus, ein zur Pharisäersecte gehöriger jüdischer ἄρχων, an ihn gewendet, und wie ihn Jesus sehandelt habe.

Von diesem Nikodemus erfahren wir einzig durch das johanneische Evangelium, welches ihn auch 7,50 f. als Fürsprecher für Jesum insofern auftreten läst, als er diesen nicht ungehört verdammt wissen will, und 19,39. ihn die Sorge für die Bestattung Jesu mit Joseph von Arimathäa theilen läst. Die neuere Kritik hat es hefremdend gefunden, dass Matthäus (wit den übrigen Synopti-

kern) auch nicht einmal den Namen jenes merkwürdigen Anhängers Jesu irgendwo nenne; so dafs wir Alies, was uns von demselben bekannt ist, aus dem vierten Evangelium erfahren müssen; da doch das eigenthümliche Verhältnifs, in welchem Nikodemus zu Jesu gestanden, und dass auch er an seiner Bestattung Theil genommen, dem Matthäus ebensogut als dem Johannes habe bekannt sein müssen. Diels wird sofort in den Kreis jener Gründe gesogen, welche beweisen sollen, dass das erste Evangelium nicht vom Apostel Matthäus verfalst, sondern aus ziemlich später Tradition entstanden sei 1). Allein auch an der gemeinen urchristlichen Sage, aus welcher die Synoptiker schöpften, muss es auffallen, dass sie von diesem Nikodsmus nichts weiß. Hat sie doch die Namen aller übrigen, welche dem gemordeten Meister die letzte Ehre erweisen halfen, eines Joseph von Arimathäa und der beiden Marien, mit rührender Pietät in ihre Gedenkbücher eingezeichnet (Matth. 27, 57-61. parall.): wie konnte ibr nur in sämmtlichen uns aufbehaltenen Denkmalen gerade dieser Nikodemus entgangen sein, welcher unter den Theilnebmern an der Bestattung Jesu durch jenen nächtlichen Besuch bei ihm und die Fürsprache für ihn besondere ausgezeichnet war? Dass, wenn der Mann sich in der That so hervorgethan, sein Name dennoch aus der vulgären evangelischen Ueberlieferung spurlos habe verschwinden können, diess ist so schwer sich begreiflich zu machen, dass man sich veranlasst finden kann, zu versuchen, ob nicht das Umgekehrte erklärlicher wäre, wie nämlich, ohne dass er wirklich in einem solchen Verhältnis zu Jesu stand, die Sage davon dennoch sich bilden, und vom Verfasser des vierten Evangeliums aufgenommen werden konnte. Indess, da ein Verschwinden des Nikodemus aus der synoptischen Ueberlieferung, wenn auch auffallend,

<sup>1)</sup> Schuzz, über das Abendmahl, S. 321.

doch nicht undenkbar ist; so kann aus seiner Erscheinung im vierten Evangelium kein Schluß gegen dessen Authentie und Glaubwürdigkeit gezogen werden.

Was nun das folgende Gespräch betrifft, so wollen wir weder an die Schwierigkeit uns bängen, wie denn .von dem nächtlichen, also geheimen und wahrscheinlich zeugenlosen Gespräche der Evangelist so genaue Kunde habe bekommen können? noch wollen wir mit dem Verfasser der Probabilion gleich an der Anrede des Nikodemus Anstofs nehmen; noch auch mit demselben zwischen dieser Anrede und der Antwort Jesu den Zusammenhang vermissen 2). Dass Jesus sofort als Bedingung des Eintritte in das Himmelreich das yerrn 9 nrat arw Fer verlangt, ist von dem aus den Synoptikern bekannten μετανοείτε ήγγικε γάρ ή βασιλεία των Βρανών, nicht wesentlich verschieden. Das Bild der neuen Geburt, der neuen Schöpfung, war den Juden sehr geläufig, namentlich um die Umwandlung eines Menschen aus einem Götzendiener in einen Verehrer Jehova's zu bezeichnen. Von Abraham pflegte man zu sagen, daß er bei seinem von den Juden vorausgesetzten Uebertritt aus dem Götzendienst zur Verehrung des wahren Gottes ein neues Geschöpf (בריה הורשה) geworden sei 3), und ebenso wurde der Proselyt wegen seines Austritts aus allen bisherigen Verhältnilsen mit einem neugeborenen Kinde vergliehen ). Dass diese Redeweise schon in jener Zeit unter den Juden üblich war, beweist die Sicherheit, mit welcher Paulus 2. Kor. 5, 17. Gal. 6, 15. den eatsprechenden Ausdruck: narm nolog, wie einen keiner weite-

S. 44. Vgl. dagegen DE WETTE E. d. St.; NEARDER, L. J. Chr., S. 399.

Bereschith R. sect. 39. f. 38, 2. Bammidbar R. sect. 11 f. 211, 2. Tanchuma f. 5. 2, bei Schöttern, 1, S. 704. Etwas Aehnliches von Moses aus Schemoth R. ebendas.

<sup>4)</sup> Jevamoth f. 62, 1. 92, 1, bei Lieurroot, S. 984.

ren Erklärung bedärftigen, auf die wahrhaft zu Christe Uebergetretenen anwendet. Verlangte nun Jesus das yerνηθεναι ανισθεν, welches die Juden den sa ihnen abertre tenden Heiden zuschrieben, auch von den Juden, sofera sie in das Messiasreich zugelassen werden wollten: se konnte sich Nikodemus allerdings über diese Forderung wundern, da der Israelite sehon als solcher ein anbedingtes Aprecht auf dasselbe zu haben glaubte: und dieses Sinn hat man daher wirklich in seiner Frage V. 4. findes wollen 1). Ailein Nikodemus fragt nicht: mus où légels, δείν ανθρωπον αναγεννηθηναι Ιεδαίον oder vior Αβρααμ örra: sondern darüber wundert er sich, dass Jesus vorauszusetzen scheine, es könne ein Mensch, und zwar yépan an, auf's Neue els the nothian the untros elselbar καὶ γεννηθηναι: es befremdet ihn also nicht, wie einen Juden die geistige Wiedergeburt, sondern wie einem Messchen überhaupt ein leibliches Neugeborenwerden sugemuthet werden könne. Wie nun ein Orientale, dem die bildliche Sprache überhaupt, näher ein Jude, dem insbesondere das Bild von der neuen Geburt geläufig sein muste, und noch dasu ein διδάσκαλος τε Ισραήλ, bei welchem man nicht, wie bei den Aposteln, das Missversteben bildlicher Reden (wie Matth. 15, 15 f. 16, 7.) auf Rechnung des Mangels an Bildung schreiben kann, - wie ein solcher jenen Ausdruck eigentlich verstehen konnte, darüber haben sich, wie Jesus V. 10., die Erklärer der verschiedensten Parteien immer höchlich verwundert. Daber setzen die einen voraus, der Pharisäer habe Jesum wehl verstanden, und durch seine Frage ihn nur prüfen wollen, ob er das bildlich Ausgesprochene auch in klare Begriffe umansetzen wisse ): allein Jesus wenigstens be-

<sup>5).</sup> So z. B. Hnapp, Scripta var. arg 1, p. 183 ff. Achalich NEANDER, L. J. Chr., S. 399 f.

<sup>6)</sup> Paulus, Comm. 4, S. 183. L. J., 1, a, S. 176.

handelte ihn nicht, wie er in diesem Falle musste, als έπτοπριτήν, sondern als einen wirklich & γινώσκοντα (V. 10.); andere drehen die Frage so: im leiblichen Verstande kann es nicht gemeint sein, weil diels udmöglich wäre, wie also sonst ?)? aber die Frage lautet vielmehr dahin: das kann ich nur von leiblichem Wiedergeborenwerden verstehen, wie aber ist ein solches möglich? Es bleibt also die Verwunderung über solche Unwissenheit des jüdischen Lehrers, und diese muss noch steigen, wenn selbst nach der ausführlichen Erörterung Jesu (V. 5 - 8.) darüber, dass die von ihm verlangte neue Geburt ein yerrn Frau ex tê averuatos sei. Nikodemus noch auf derselben Stelle, wie vorher, steht, und, wie wenn er Jesu Erklarung überhört hatte, mit verschlossenem Verständnis fragt (V. 9.): πως δύναται ταῦτα γενέσθαι; Von diesem letzteren Uebelstande findet sich auch Lückz so gedrückt, daß, wie andre Exegeten schon das anfängliche, so er, wider seinen sonstigen exegetischen Takt, wenigstens das fortdauernde Nichtverstehen des Nikodemus auf die von Jesu behauptete Nothwendigkeit der Wiedergeburt auch für Israeliten bezieht; in welchem Falle aber Nikodemus eben nach der Nothwendigkeit, nicht nach der Möglichkeit fragen, und statt πως δύναται κ. τ. λ. πως δεί κ. τ. λ. setzen musste. Bleibt somit der unbegreifliche Missverstand eines füdischen Lehrers: so muss unsere Befremdung über denselben zum bestimmtesten Verdachte werden, sobald sich ein Interesse des Ersählers zeigt, den Manu, der sich hier mit Jesu unterhält, einfältiger sich zu denken und zu schildern, als er wirklich war. Hier muss une sueret das allgemeine Interesse einfallen, welches jede Darstellung für Contraste hat, wodurch sie leicht dazu kommt, wenn in einer darsustellenden Unterredung einer der Belehrende, der andere der Belehrte ist, diesen im Gegensatze zu der Weisheit

<sup>7)</sup> Lücke und Trozuck z. d. St.

von jenem in's Kinfältige su malen; ferner müssen wir uns erinnern, welche Befriedigung es für ein christliches Gemüth jener Zeit sein mußste, einen öidarxalog vä lagari im Verhältniß su dem Lehrer der Christen als einem Thoren bestehen su lassen; endlich gehört es, wie wir bald näher sehen werden, zur stehenden Manier des viertes Evangeliums, in den Unterredungen Jesu die Verwickelung und den Fortschritt dadurch herbeisuführen, daß die von Jesu geistig gemeinten Bilderreden von den Mitsprechenden fleischlich verstanden werden <sup>8</sup>).

Wenn in Erwiederung auf die zweite Frage des Nikodemus Jesus fast ganz die Sprache des johanneischen Prologs redet (V. 11 - 13.) 9), und die hieraus entstehende Frage, ob wohl eher der Evangelist diese Redeweise va Jesu entlehnt, oder die seinige Jesu geliehen haben möge. einer früheren Untersuchung 10) zufolge zu Gunsten der sweiten Gliedes zu entscheiden ist: so betrifft diess dech unmittelbar blos die Form; den Inhalt betreffend ist ans der Aehnlichkeit philonischer Darstellungen noch nicht sofort su schließen, dass der Verfasser Jesu hier seine alexandrinische Logoslehre in den Mund lege 11), weil sieh doch su dem ο οὐδαμεν λαλεμεν κ. τ. λ. and εδείς αναβέβηκεν κ. τ. λ. in dem εδείς επιγινώσκει τον πατέρα κ. τ. λ. Matth. 11, 27. eine Analogie findet, von der hier voransgesetzten himmlischen Präexistenz des Messias aber nach dem früher Bemerkten auch der Apostel Paulus weiß.

<sup>8)</sup> Vgl. Dz Warrs, exeg. Hdb., 1, 5, S. 42.

<sup>9)</sup> δ, 11: δ έωράπαμεν, μαρτυρᾶμεν καὶ τὴν μαρτυρίαν ἡμῶν δ , κοτε ὁ μονογενὰς υίες, ὁ ὧν εἰς
λαμβάνετε. 13: καὶ ἐδεὶς ἀναβόβηκεν εἰς τὸν ἔφανὸν, εἰ μὴ ὁ ἐκ
τῆ ἔφανὰ καταβάς, ὁ υἰὸς τὰ ἀνθρώτε, ὁ δίν ἐν τῷ ἔφανῷ.

1, 18: θεὸν ἐδεὶς ἑπίφανε κοτε ὁ μονογενὰς υίες, ὁ ὧν εἰς
τὸν κοτε ὁ μονογενὰς υίες, ὁ ὧν ἐκ
Εξηγόσατο.

11: — καὶ οἱ ίδιοι αὐτὸν ἐ
καφελαβον.

<sup>10)</sup> Oben, §. 45.

<sup>11)</sup> Wie diess in den Probsbilien, S. 46, geschieht.

V. 14. u. 15. steigt Jesus von den leichteren Empeious. den Eröffnungen über die Wiedergeburt, zu den schwierigeren Ensparlois, der Kunde von der Bestimmung des Messias su einem versöhnenden Tode, auf. Des Menschen Sohn, sagt er, müsse erhöht werden (ὑψωθᾶναι. im johanneischen Sprachgebrauche den Kreuzestod, mit Anspielung auf die Erhebung zur Herrlichkeit bezeichnend 12), auf dieselbe Weise und mit demselben rettenden Erfolge. wie die eherne Schlange 4. Mos. 21, 8. 9. Hier drängen sich mehrere Fragen auf. Ist es glaublich, dass Jesus schon damals, su Anfang seiner öffentlichen Wirksamkeit, nicht nur überhaupt seinen gewaltsamen Tod, sondern auch die bestimmte Form desselben als Kreuzestod, vorhergeschen, und dass er, lange ehe er seine Jünger über diesen Pankt belehrte, einem Pharisaer eine darauf bezügliche Eröffnung gemacht habe? Kasm man es der Lehrweisheit Jesu angemessen finden, dass er gerade dem Nikodemus eine solche Mittheilung machte? Auch Lucke wirft sich hier ein, warum Jesus, wenn doch Nikodemus das Leichtere nicht verstand, ihn mit dem Schwereren gequalt habe, und warum gerade mit dem Geheimniss vom Tode des Messias, der damals noch so ferne lag? Er antwortet, es sei der Lehrweisheit Jesu vollkommen angemessen gewesen, das ibm von Gott verordnete Leiden so bald als möglich zu offenbaren, weil nichts geeigneter sein konnte, falsche sinnliche Hoffnungen niedersuschlagen. Allein je ferner ihrer sinnlichen Erwartungen wegen seinen Zeitgenossen der Gedanke an den Tod des Messias lag, desto deutlicher und unumwundener musste Jesus, wenn er ihn verbreiten wollte, diesen Gedanken aussprechen, und nicht in einem räthselhaften Bilde, von welchem er nicht sicher war, ob es Nikodemus nur verstehen würde 13).

<sup>12)</sup> Vgl. Lücke, 1, S. 470.

<sup>13)</sup> s. DE WETTE z. d. St.

Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

Aber Nikodomus, sagt Lücke, war ein empfänglicher Mana, dem wohl etwas mehr zugemuthet werden durfte. gerade in diesem Gespräch batte er sich durch das Nichtverstehen der ἐπίγεια als noch weniger für die ἐπερανικ empfänglich bewiesen, und Jesus selbst verzweifelte nach V. 12. daran, dass er diese verstehen werde. Aber eben dadurch, bemerkt nun Lücke letztlich, dass er zu dem nicht verstandenen Leichteren das noch weniger verständliche Schwerere fügte, habe Jesus auch sonst die Geister spornen wollen, um durch Spannung ihrer Aufmerksamkeit ihr Nachdenken um so mehr in Anspruch zu nehmen. Doch das kann nicht spornen, sondern nur verwirren heißen, wenn einem solchen, der den bekannten Trops von der Wiedergeburt beharrlich nicht versteht. zugemthet wird, die unerhörte Vergleichung des Messias mit der ebernen Schlange auf dessen Tod zu beziehen, und diese Vorstellung sofort mit seinen jüdischen Begriffen zu verginigen 14). Die Beispiele eines solchen Verfahrens Jess, welche Lucke beibringt, sind sämmtlich aus dem vierten Evangelium selbst, von welchem es sich eben fragt, ob es das Lehrverfahren Jesu in diesem Stücke richtig wiedergebe, beweisen also im Cirkel. Ganz anders verfährt Jesus in den drei ersten Evangelien: wenn sich bier von Seiten der Jünger ein Nichtverstehen zeigt, so bleibt er, wo er nicht überhaupt abbricht, oder die Referenten offenbar unhistorisch bildliche Reden susammenhäufen, mit ächtpädagogischer Beharrlichkeit eben an jenem Punkte stehen, bis er ihn völlig aufgeklärt hat, und geht erst dann, immer Schritt für Schritt, zu weiteren Belehrungen fort (so Matth. 13, 10 ff. 36 ff. 15, 16. 16, 8 ff.) 15). Diefs

<sup>14)</sup> Vgl. Bretschneider, a. a. O.

<sup>15)</sup> DE WETTE führt als Beispiele eines ähnlichen Verfahren-Jesu aus den synoptischen Evangelien Matth. 19, 21. 20, 22f. an. Allein diese beiden Fälle sind ganz anderer Art als die

ist das Verfahren eines weisen Lehrers: die desultorische, überladende und überspannende Manier dagegen, in welcher der vierte Evangelist ihn reden läßt, kann nur aus dem Interesse eines Darstellers erklärt werden, welcher dem schon Anfangs angelegten Contrast zwischen der Weisheit des Lehrers und dem Unverstande des Schülers dadurch auf die effectvollste Weise steigern zu hönnen glaubt, daß er vor demjenigen, welcher schon bei dem Leichtesten unverständige Fragen that, nun auch das Schwerste aufhäufen, und ihm diesem gegenüber veilends alle Gedauken vergeben läßt.

Von V. 16. an geht jetzt selbst denjenigen Auslegern, die sich sonst in diesem Fache etwas suzumuthen pflegen, der Glaube, daß auch das Folgende noch von Jesu so gesprochen sein könne, aus; was hier nicht bloß PAULUS, sondern auch OLSHAUSEN, mit bündiger Angabe der Gründe, erklärt. Es verschwindet nämlich von hier an jede nähere Beziehung der Rede auf Nikodemus, und beginnt eine völlig allgemeine Ausführung über die Bestimmung des

angefochtenen bei Johannes. Hier ist es ein Nichtverstehen, welchem gegenüber es uns wundern muss, Jesum, statt dass er zu dem schwachen Verständnisse sich herabliesse, vielmehr in eine diesem noch weniger erreichbare Höhe hinaufsteigen zu schen. In den angeführten synoptischen Erzählungen dagegen ist es Selbstüberschätzung, ein allzugrosser Werth, welchen das einemal der reiche Jüngling, das anderemal die Zebedaiden, auf ihre Tüchtigkeit für die Sache Jesu legten, was sofort von Jesus mit vollem Rechte durch die schroffe Entgegenstellung einer höheren Forderung niedergeschlagen wird. Hiemit liesse sich die Wendung Jesu im Gespräch mit Nikodemus nur für den Fall vergleichen, wenn, wie der Jüngling und die Jünger ihre Leistungen, so Nikodemus seine Einsicht überschätzt hätte, und nun von Jesus durch einen schnellen Aufflug in böhere Gebiete von seiner Unwissenheit überführt würde.

Menschensohns zur Beseligung der Welt, und über die Art, wie der Unglaube sich dieses Segens verlustig mache: diese Gedanken zum Theil in einer Form ausgedrückt, welche theils als Reminiscenz aus dem Prolog des Evan gelisten erscheint, theils mit Stellen aus dem ersten johanneischen Briefe auffallende Aehnlichkeit hat 16). Namentlich der Ausdruck: ὁ μονογενής υίος, welcher Jesu wiederholt (V. 16. and 18.) zur Bezeichnung seiner eigenen Person geliehen ist, kommt sonst selbst im vierten Evangelium im Munde Jesu nirgends vor: um so entechiedener aber ist er ein Lieblingsterminus des Evangelisten (1, 14 18.) und des Briefstellers (1. Joh. 4, 9.). Ferner ist in Folgenden Manches als vergangen dargestellt, was ar Zeit jenes Gesprächs erst bevorstand; denn wenn ach das ¿δωχεν (V. 16.) nicht die Hingabe in den Tod, sonden die Sendung in die Welt bedeutet: so lautet doch, was auch Lucke bemerkt, das ηγάπησαν οἱ άνθρωποι τὸ σχότος und ην πονηρά αι μον τα έργα (V. 19.) so, wie man erst sprechen konnte, als sich in der Verwerfung und Hinrichtung Jesu die Uebermacht der Finsterniss erprobt hatte, also vom Standpunkte des später schreibenden Evangelisten, nicht aber des im ersten Anfang seiner Thätigkeit stehenden Jesus. Ueberhaupt lautet diese ganze angebliche Rede Jesu, mit ihrer fortwährend zu seiner Bezeichnung

<sup>16) 3, 19:</sup> αὐτη δέ ἐςιν ἡ κρίσις, ὅτι τὸ φῶς ἐλἡλυθεν εἰς τὸν κόσμον, καὶ ἦγάπησαν οἱ ἄνθρωποι μᾶλλον τὸ σκότος ἢ τὸ Φῶς.

δ, 16: ἔτω γὰρ ἢγάπησεν ὁ θεὸς τὸν κόσμον, ωςε τὸν υἰὸν αὐτᾶ τὸν μονογενῆ ἔδωκεν, ἕνα πᾶς ὁ πιςεύων εἰς αὐτὸν, μὴ ἀπόληται, ἀλλ' ἔχη ζωὴν αἰώνιος.

<sup>1, 9:</sup> ην το φῶς το ἀληθωνόν, το φιστίζον πάντα ἄνθρωπον, ἔρχοιωνοι εἰς τον κόσμον. 5: καὶ τὸ φῶς κ τῆ σκοτία φαίνει, καὶ ἡ σκοτία εὐτί ἀ κατέλαβεν.

Joh. 4, 9: ἐν τάτῳ ἐφανερυ θη ἡ ἀγάπη τὰ θοῦ ἐν ἡμῖν, ὅτι τον υἰὸν αὐτᾶ τὸν μονογενῆ ἀπεξειλει ἐ θεὸς εἰς τὸν πόσμον, Ἱνα ζήπομο δι° αὐτᾶ.

gebrauchten dritten Person, mit den dogmatischen terminis von moroverns, quis, u. dgl., unter welchen sie Jesum betrachtet, mit ihrem Deberblick über die durch Jesu Erscheinung herbeigeführte Krisis und deren Resultate, viel objectiv and gegenständlich, als daß wir glauben könnten, eigene Worte Jesu in derselben zu vernehmen: so konnte nicht Jesus, aus sich heraus, sondern nur ein Dritter über Jesum sprechen. Demnach soll nun, wie in einem früher betrachteten Falle der Täufer, so hier Jesus nur bis zu V. 16. reden, von da an aber der Evangelist seine eigenen dogmatischen Reflexionen ankuupfen 17). Aber hier so wenig wie dort findet sich im Text hievon eine Andeutung, vielmehr scheint das anknüpfende yap V. 16. eine Fortsetzung derselben Rede zu bezeichnen. So streut kein Schriftsteller, und namentlich nicht der Verfasser des vierten Evangeliums (vgl. 7, 39. 11, 5t f. 12, 16. 33. 37 ff.), eigene Bemerkungen ein; er müste denn absichtlich Missverständnisse veranlassen wollen. Bleibt es sonach gleicherweise dabei, dass der Evangelist auch von hier an noch Worte Jesu geben will, und daß Jesus so nicht gesprochen haben kann: so werden wir mit DE WETTE zugestehen müssen, dass der Evangelist. nachdem er schon vorher bisweilen Jesu seine Worte geliehen, von V. 16. an sich noch freier gehen läßt 18).

<sup>17)</sup> So Paulus und Olshausen z. d. St.

<sup>18)</sup> Exeget. Handb., 1, 3, S. 48. TROLUCK (Glaubwürdigkeit, S. 335.) führt als Beispiele eines gleichen unmerklichen Verflicssens einer angeführten fremden Rede mit der eigenen des Schriftstellers (Gal. 2, 14 ff.) Euseb. H. E. 3, 1. 39. Hieron. Comm. in Jes. 53. an. Allein etwas Anderes ist es in einem Brief, einem Commentar, einem kritisch räsonnirenden Geschichtswerke: und in einer Geschichtscrzählung wie die evangelische. In Werken der ersteren Art erwartet der Leser, den Verfasser räsonniren zu hören, und muss daher, wenn einmal die Rede eines Andern eingeslochten ist, bei

So hat uns das vierte Evangelium gleich bei dien ersten Probe, wenn wir sie mit dem vergleichen, was wir über Joh. 3, 22 ff. 4, 1 ff. bereits gesehen haben, alle Haupteigenthümlichkeiten der von ihm mitgetheilten Reder Jesu dargelegt. Sie fangen gerne dialogisch an, und » weit diese Form geht, ist der Hebel des Gesprächs der grelle Contrast zwischen geistigem Sinn und fleischliche Auffassung der Reden Jesu; meistens aber verlieres it sich hierauf in fortlaufende Vorträge, in welchen der Beferent die Person Jesu mit seiner eigenen verschaels, und jenen nicht selten von sich selber reden läßt, wie nur er über Jesum reden konnte. Dieselbe Objectivisk also in Wiedergebung der Reden Jesu, wie bei den Stoptikern, die nur in der Stellung und Zusammenreilus der einselnen Aussprüche, suweilen unhistorisch sind, b ben wir bei Johannes nicht zu suchen 19).

### \$. 80.

Die Reden Jesu Joh. 5 - 12.

Im 5ten Kapitel des johanneischen Evangeliums katht sich an eine von Jesu am Sabbat verrichtete Heilung eine längere Rede (V. 19-47.). Schon die Weise, wie Jesu V. 17. seine Thätigkeit am Sabbat vertheidigt, ist im Us-

jedem kleinsten Ruhepunkte gefasst sein, den Autor selbt wieder das Wort nehmen zu sehen: in einer Schrift wie ist vierte Evangelium dagegen, deren Verfasser nach einer resonnirenden Einleitung (auf dem Boden dieses Prologs ist ei ganz in der Ordnung, dass nach kurzer Anführung einer fremden Rede, V. 15., der Verf. V. 16. ohne Weiteres wieder selbst fortspricht) sich in das Erzählen, als Wiedergeben wir Geschehenem und Gesprochenem, geworfen hat, muss man nothwendig jede Rede, die er an die Rede eines Andera ehe deutliche Unterscheidung (wie z. B. 12, 37.) anknüpft, für Fortsetzung eben jener fremden Rede halten.

<sup>19)</sup> DE WETTE, a. a. O. S. 8f.

terschiede von der Art, wie er diels in den ersten Evangelien thut, bemerkenswerth. Diese haben hiefür drei Argumente: das von David, der die Schaubrote als; woran sich das auch Joh. 7, 23. aufgeführte, von dem sabbatlichen Arbeiten der Priester im Tempel, schließt (Matth. 12, 3. parall.); ferner das vom Hausthier, das in den Brunnen fällt (Matth. 12, 11. parall.), oder sur Träoke geführt wird (Luc. 13, 15.): sämmtlich praktisch-populäre Argumente. Das vierte Evangelium hingegen läset ihn hier aus der nie unterbrochenen Thätigkeit Gottes Schlüsse ziehen, und erinnert durch sein: ὁ πατὴρ ξως ἄρτι ἐργάζεται, an das alexandrinisch-metaphysische: ποιών ὁ θεὸς είδέποτε παύεται 1); ohne dass man jedoch behaupten dürfte, dass dem religiösen Bewussteein Jesa dergleichen Gedanken nicht ebenso nabe liegen konnten, als dem des Evangelieten. Statt dass nun ferner bei den Synoptikern an solche Sabbatheilungen weitere Aussprüche über Wesen und Bestimmung des Sabbats, sur Belehrung des Volks, sich anzuknüpfen pflegen: wendet sich hier die Rede alsbald auf das Grundthema des Evangeliums, auf die Person Christi und sein Verhältnis sum Vater; eine Wendung, auf deren öfteres Vorkommen die Gegner des vierten Evangeliums nicht ohne Schein den Vorwurf einer einseitig theoretischen und auf die Verherrlichung Jesu gerichteten Tendens gegründet haben; die aber ebenso gut nur in Weglassung der meisten praktischen Reden, als in Vermehrung and Erdichtung theoretischer, ihren Grund haben kann.

In dem Inhalte der folgenden Rede findet sieh sofort nichts Anstößiges und was nicht Jesus selber so könnte gesprochen haben; da im besten Zusammenhang Dinge vorgetragen werden, welche, wie namentlich die Todtenerweckung und das Gericht, theils die Juden vom Messias

<sup>1)</sup> Philo, Opp. ed. Mang. 1, 44, bei Graban, 1, S. 122.

erwarteten, theils Jesus auch nach den Synoptikern ich sugeschrieben hat, Desto bedenklicher dagegen ist die Form und Ausdrucksweise, in welcher Jesus das Alle ausgesprochen haben solt. Gans voll nämlich ist dien Rede, besonders in ihrer zweiten Hälfte (von V. 31. an), der genauesten Analogien theils mit dem ersten johannischen Briefe, theils mit solchen Stellen des Evangelium, in welchen entweder der Verfasser, oder der Tänfer Jehannes redet 2). Um die erstere Achnlichkeit zu erklire,

 Joh. 5, 20: ὁ γὰρ πατήρ φιλεῖ • τὸν νίὸν καὶ πόντα δείκνυὁιν αὐτῷ ἃ αὐτὸς ποιεῖ.

24: ὁ τὸν λόγου με ἐκύων — μεταβέβημεν ἐκ τὰ θανάτα εἰς τὴν ζωήν.

32: καὶ οἰδα, ὅτι ἀληθής ἔςων ἡ μαρτυρία, ἡν μαρτυρία τερὶ ἔμῦ.

34: εγώ δε ε παρά ανθρώπε την μαρτυρίαν λαμβάνω.

36: ἐγώ δε ἔχω μαρτυρίαν μείζω τὰ Ἰωάννε.

37: και ὁ πέμιψας με πατής αὐτός μεμαςτύσηκε περι έμα.

Ebend.: ὅτε τὴν φωνὴν αὐτῷ ἀκηκόατε πώποτε, ὅτε τὸ είδος αὐτῷ ἐωράκατε.

38: και τον λόγον αὐτε ξκ Εχετε μένοντα εν ύμιν.

40: καὶ & θέλετε Ελθεῖν πρός , με, ໂνα ζωήν Εχητε.

42: ठरा राहे वेश्वंताहर रहे अडहें केर हेंद्रस्ट हेर ह्वारावाद.

44: πῶς δύνασθε ὑμεῖς πιςεὐειν, δόξαν παρὰ ἀλλήλιον λαμβάνοντες, καὶ τὴν δόξαν τὴν
παρὰ τὰ μόνο θεὸ ὁ ζητεῖτε;

Joh. 3, 35 (der Täufer): है पूछेर मत्काले केंप्रकार रेंग पाँग प्रकार कर रव वैदिकारण हेंग रहें प्रस्तृ वर्णहें.

 Joh. 3, 14: ἡμεῖς οἰδιακ ὅτι μεταβεβιἡπαμεν ἐπ τὸ θανάπ κ τὴν ζωήν.

Joh. 19, 35: καὶ ἀἰρθος ἐρ αὐτῶ ἡ μαρτυρία, κἀκοῦτο, αἰδτ. ὁι ἀἰρθος λέγει. Vgl. 21, 24. 1. Joh. 3, 12.

1. Joh. 5, 9: εὶ τὴν ρεςτικίου τῶν ἀνθρώπων λαμβάνομεν, ἡ μα τυρία τὰ θεῦ μείζων ἐςἐν ὁι καιρικός τὸ μαρτυρία τὸ θεῦ, ἡν καματρομικ περὶ το νίδ αὐτδ.

Joh. 1, 18: θεον κότις κόπαι πώποτε. Vgl. 1. Joh. 4, 12.

1. Joh. 1, 10: xaì ô lòyo; à-

1. Joh. 5 , 12: 6 μη έχων τὰ υίον τὰ Θεῦ ζωρν κὰ έχει.

Joh. 2, 15: ἐκ ἔςν ἡ ἀραι·
 τὰ πατρος ἐν αὐτῷ.

Joh. 11, 43: ἢγαπησαν γαι το δόξαν τῶν ἀνθρώπων μαλλον. το θέω.

malete engehommen werden, dals der Kydngelist seine ganze Ausdrucksweise auf das Genaueste der von Jesu nachgebildet hätte. Dass diess möglich sei, ist nicht au bestreiten; aber ebensowenig, dass es nur bei ganz unselbstständigen Geistern vorzukommen pflegt, als deren einen sich der vierte Evangelist sonst keineswegs zeigt. Ferner, da bei den übrigen Evangelisten Jesus in ganz anderem Styl und Tone spricht: so müiste, wenn er so, wie bei Johannes, gesprochen haben sollte, die Art, wie jene ihn reden lassen, eine gemachte sein. Dass sie nun aber wenigstens von den Evangelisten selbst nicht gemacht ist, zeigt der Umstand, dass sie ihres Redestoffs so wenig Meister sind; aber auch von der Sage können jene Reden ihrem größeren Theile nach nicht fingirt sein, wegen ihres nicht bloß höchst originellen, sondern auch völlig zeitund ortsgemäßen Gepräges. Wogegen der vierte Evangelist sowohl durch die Leichtigkeit, mit welcher er den Redestoff beherrscht, den Verdacht erregt, auch an der Hervorbringung desselben starken Antheil gehabt zu haben; als auch durch Lieblingsbegriffe und Redensarten, wie in dem gegenwärtigen Abschnitt außer den schon angeführten noch der Ausdruck, daß der Vater πάντα δείχνυσι τῷ νἱῷ, α αντὸς ποιεί 5), cher auf hellenistische als palästinische Quellen hinweist. Doch das Hauptmoment in dieser Sache ist, dass, wie wir früher schon gesehen haben, auch der Täufer Johannes in diesem Evangelium ganz in denselben Formeln und in dem gleichen Tone spricht, wie der Verfasser des Evangeliums und dessen Jesus. Da es sich bier nicht denken lässt, dass neben dem Evangelisten auch der schon vor Jesu als scharf markirter Charakter hervorgetretene Täufer seine Ausdrucksweise wörtlich genau nach der von Jesu gebildet haben sellte:

<sup>5)</sup> s. die Von Genören, 1, S. 194., verglichene Stelle aus Philo, de linguarum confusione.

so bleiben nur die zwei Fälle möglich; dass entweder der Täufer die Sprechweise sowohl Jesu als des vierten Evasgelisten, der ja auch sein Schüler gewesen sein soll, oder dafa der Evangelist die Redeweise sowohl des Täufers als Jesu nach der seinigen bestimmt habe. Das Erstere werden die Orthodoxen mit Rücksicht auf die böhere Natur in Christo sich verbitten, und wir wenigstens delswegen, weil Jesus im Verhältniss zum Täufer sonst durchaus als Original erscheint; wozn noch kommt, daß dieser johanneische Styl für den Tänfer, wie wir ihn sonsther kennen, viel zu weich und mystisch ist. So bleibt also nur das Andere, dass der Evangelist sowohl Jesum als den Tasfer in seinem Tone reden läfst; eine Annahme, welche, m sich schon weit natürlieher als die vorige, durch ein Menge von Beispielen aller mögliehen Geschichtschreiber gedeckt ist. Ist hienach die Form dieser Rede Jesu auf Rechnung des Evangelisten zu schreiben, so konnte der Inhalt zwar möglicherweise Jesu angehören: doch können wir nicht berechnen, wie weit, da wir schon sonst Beispiele gehabt haben, dass der vierte Evangelist auf siemlich freie Weise an bequeme Veranlassungen seine eigenen Reflexionen in Form von Reden Jesu knüpft.

Aus der Rede Kap. 6. ist das, dass Jesus sich, eder vielmehr seinen Vater, V. 27 ff. als des Geber des geistigen Manna darstellt, in Analogie mit der oben angeführten jüdischen Erwartung, dass der sweite Goel wie der erste Manna gewähren werde ), und mit der Einladung der Weisheit in den Proverbien: ἐλθετε, φάγετε τῶν ἐμαῶν ἄρ των (9, 5.); womit das, dass er sofort sich selbet dem ἄρ τος ὁ ζῶν ὁ ἐχ τῦ ἐρανῦ καταβάς nennt (V. 35 ff.), so nahr susammengrünst, dass die Aehnlichkeit mit der philonischen Darstellung des λόγος θεῖος als τὸ τρέφων τὴν ψυχὴν )

<sup>4)</sup> Oben, §. 14.

<sup>5)</sup> De profugis, Opp. Mang., 1, S. 566, bei Graönza, 1, S. 202.

nicht hinreicht, um den Verdacht zu hegründen, als hätten wir es hier nur mit Worten des Evangelisten zu than. Schwieriger ist, dass Jesus von V. 51. an als das Himmelsbrot sein Fleisch darstellt, welches er zum Heil der Welt geben werde, und des φαγεῖν τὴν σάρκα τễ τἱἕ τἕ ανθρώπε und πιείν το αίμα αυτέ für das einsige Mittel ausgibt, sur Lun alweige su gelangen. Durch die Aehnlichkeit dieser Ausdrücke mit den Worten, welche die Synoptiker und Paulus Jesum bei der Einsetzung des Abendmahls sprechen lassen, bewogen, haben die älteren Ausleger diese Stelle meistens als Hindeutung auf das zu stiftende Abendmahl gefast ). Die Haupteinwendung gegen diese Auslegung ist, dass damals, vor der Stiftung des Abendmahls, eine solche Andeutung völlig unverständlich gewesen wäre?). Allein unverständlich blieb ja die Rede. sie mochte einen Sinn haben, welchen sie wollte, nach der eigenen Angabe des Berichts, den Zuhörern doch; auch kommt Jesu im vierten Evangelium auf die Upmöglichkeit, verstanden zu werden, nicht so viel an, dass hiedorch jene Erklärung unwahrscheinlich würde, welche an der Verwandtschaft mit den Einsetzungsworten einen Halt besitzt, der einem der neuesten Kritiker das Bekenntniss abgedrungen hat, wenn auch nicht Jesus, indem er so sprach, so möge doch Johannes, indem er gerade diese Reden Jesu auswählte und überlieferte, an das Abendmahl gedacht, und in denselben eine Vorandeutung davon gefnnden haben <sup>5</sup>). Indess schwerlich hat er dann die Reden Jesu

Das hier noch weiter vom 2640; Gesagte: âp' h naou nadeias nai aopias finou âtrraos kann mit Joh. 4, 14. 6, 55. 7, 38. verglichen werden.

s. Lücke's Geschichte der Auslegung dieser Stelle, in s. Comm.,
 Anhang B, S. 727 ff.

<sup>7)</sup> Schulz, die Lehre vom Abendmahl, S. 161; Lücks, a. a. O. S. 113.

<sup>8)</sup> HASE, L. J., §. 99.

unverändert gelassen; sondern, da sich die Wahl der Audrücke: σάρχα φαγεῖν u. s. w. nur aus der Beziehung si das Abendmahl genügend erklären läßt, so haben wi diese ohne Zweifel nur dem Evangelisten zu verdanke. Hatte dieser einmal Jesum sich als ὁ ἄρτος τῆς ζωῆς bezeichnen lassen: wie hätte ihm nicht der ἄρτος einfelles sollen, welcher in der christlichen Gemeinde als Leib Christi, sammt einem Getränk als seinem Blute, genome zu werden pflegte ?)?

Auch die eben betrachtete Rede trägt die dialogiste Form, und swar ist ihr der eigenthümliche Typus des je hanneischen Dialogs, dass geistig gemeinte Reden fleinlich verstanden werden, gans besonders aufgeprägt. 4erst, V. 34., meinen die Juden, ganz wie früher (4, 15) die samarische Frau in Bezug auf das Wasser, Jesus w stehe unter dem άρτος έχ τε ερανέ eine leibliche Spein, und bitten ihn, sie nur immer mit solcher zu verwege. So möglich an sich dieses Miseverständniss war, so scheist es doch, die Juden würden, ehe sie sich hierauf weiter einließen, vor Allem gegen die Behauptung Jesu (V.32), Moses habe kein Himmelsbrot gegeben, mit Enträum sigh erklärt haben. Wie sofort Jesus sich selber den a τος έχ ιθ θρανθ nennt, murren die Juden in der Syngoge zu Kapernaum darüber, dass er, der Sohn Josephs, dessu Vater and Matter sie kennen, sich eine Herabkunft von Himmel suschreibe (V. 41 f.); eine Reflexion, welche de Synoptiker mit größerer Wahrscheinlichkeit in Jesa Vaterstadt Nazaret verlegen, und mit einem natürlichere Aulass verbinden. Dass V. 53. die Juden nicht verstehen, wie ihnen Jesus sein Fleisch zu essen geben könne, ist sehr begreiflich: desto weniger, wie gesagt, wie Jesus je nes Unverständliche sagen konnte; ebenso wird man V. 66 66. das Hintersichgehen vieler Jünger auf solchen கூட்டு

<sup>9)</sup> Vgl. Bretschneider, Probab., p. 56. 88 ff.

Loyos hin sehr erklärlich finden: um so weniger aber einsehen, wie Jesus diels einerseits selbst berbeiführen, und doch, als es eintrat, so verstimmt sein konnte, wie die Fragen V. 61. und 67. es aussprechen. Man sagt zwar: Jesus wollte seine Jünger sichten, die nur oberslächlich Gläubigen, irdisch Gezinnten, denen er sich nicht anvertranen konnte, aus seiner Gesellschaft entfernen; aber. wie er es hier angriff, war es eine Probe, die auch die Besseren und Verständigeren von ihm abwendig machen konnte. Denn gewis hatten auch die Zwölfe, welche ein andermal nicht wülsten, was er mit dem Sauerteig der Pharisker (Matth. 16, 7.) und mit dem Gegensatze des zum Munde Ein- und Ausgehenden sagen wollte (Matth., 15, 15/), die gegenwärtige Rede nicht verstauden; und die δήματα ζωής αίωνίε, um welcher willen sie bei ihm blieben (V. 68.), waren gewiss nicht die Worte dieses 6ten Kapitels 10).

Je weiter man sich in die Reden des vierten Evangeliums hineinliest, desto mehr fallen die Wiederholnungen derselben Gedanken und Ausdrücke auf. So sind die Reden Jesu aus der Zeit des Laubhüttenfestes, Kap. 7. u. 8., wie auch Lücke beobachtet hat, nur eine wiederholte und erweiterte Abhandlung der bereits (namentlich Kap. 5.) dagewesenen Gegensätze des Gekommenseins, Redens und Handeless von sich selber und von Gott (7, 17. 28 f. 8, 28 f. 38. 40. 42. vgl. mit 5, 30. 43. 6, 38); des είναι ἐχ τῶν ἄνω und ἐχ τῶν κάτω (8, 23. vgl. 3, 31.); des von sich selbst Zeugens und von Gott Zeugnisnehmens (8, 13—19.

<sup>10)</sup> Ich muss in Bezug auf dieses Kapitel ganz der Bemerkung der Probabilien beistimmen (S. 56): videretur — Jesus tyse studutsse, ut verbis illuderet Judaets, nec ab its intelligeretur, sed reprobaretur. Ita vero nec egit, nec agere potuit, neque si ila docuisset, tanta effectsset, quanta illum effectsse historia testatur. Vgl. auch de Wette, exeg. Handb., 1, 3, S. 6.

vgl. 5, 31 - 87.); von wahrem und falschem Richten (8 15 f. vgl. 5, 30.); von Licht und Finsternis (8, 12. vd. 3. 19 ff. auch 12, 35 f.). Was von neuen Gedanken is diesen Kapiteln ist, wird alsbald wiederholt, wie die Er wähnung des Hingangs Jesu, wohin ihm die Juden nicht folgen können (7, 33 f. 8, 21., noch mehr später, 13, 3 14, 2 ff. 16, 16 ff.); ein Ausspruch, an welchen sich ther diess die beiden ersten Male ziemlich unwahrscheinlich Missverständnisse oder Verdrehungen der Juden knöpfes, indem sie das einemal, unerachtet Jesus gesagt hatte: vid γω προς τον πέμψαντά με, an eine Reise zu der διασπικ τῶν Ἑλλήνων, das andremal gar an Selbstmord gedacht is ben sollen. Wie oft sind ferner auch in diesen Kapida die Versicherungen Jesu wiederholt, dass er nicht zie eigene Ehre, sondern die des Vaters suche (7, 17 f. 8,3 54.); dals die Juden seine Herkunft, seinen Vater, nick kennen (7, 28. 8, 14. 19. 54.); daß, wer an ihn glaube, ewig leben, den Tod nicht sehen werde, wer aber nicht glaube, ohne Antheil an der  $\zeta\omega\hat{\eta}$  in seinen Sünden sterben müsse (8, 21. 24. 51. vgl. 3, 36. 6, 40.). — Des 9ts Kapitel, dem größten Theil nach eine Verhandlung des Synedriums mit dem von Jesu geheilten Blindgebornen, ist durchaus dialogisch gehalten; doch tritt, weil Jess selbst mehr im Hintergrunde bleibt, jenes gemachte Catrastsuchen nicht so wie sonst hervor, und der Dialog s staltet sich natürlicher.

Das zehnte Kapitel beginnt mit der bekannten Rede vom guten Hirten; eine Rede, welche man mit Unrecht eine Parabel zu nennen pflegt 11). Auch die kleinsten der

<sup>11)</sup> z. B. Tholuck und Lücke, welcher Letztere aber doch megibt, dass sie mehr nur eine angefangene als vollendete Perabel sei (2, S. 345. Anm. 2.). Auch Olsmausen bemerkt, da hier vom guten Hirten und das 15, 1 ff. vom Weinstock Gesagte sei mehr nur Vergleichung als Parabel, und Nause

sonst von Jesu vorgetragenen Gleichnisse, wie die vom Sauerteig, vom Senfkorn, enthalten die Grundzüge einer sich fortbewegenden Geschichte, welche Anfang, Fortgang und Schluss hat. Hier dagegen ist schlechterdings kein historischer Verlauf: auch die geschichtartigen Züge sind allgemein gehalten (was zu geschehen pflege, nicht was einmal geschehen sei, wird gesagt), und dadurch zum Stehen gebracht; ja das ursprüngliche Hauptbild vom ποιμήν durch das andere von der θύρα unterbrochen: so dass wir hier keine Parabel haben, sondern eine Allegorie 12). Es bildet also diese Stelle wenigstens (und wir werden auch keine andre finden; denn mit dem sogenannten Gleichniss vom Weinstock Kap. 15. bat es, wie auch LUCKE sieht, die gleiche Bewandtnis wie mit diesem) keine Instanz gegen die Art, wie neuere Kritiker ihren Verdacht gegen das vierte Evangelium auch dadurch zu begründen gesucht haben, daß es von der parabolischen Lehrweise, welche Jesus den übrigen Evangelisten zufolge so sehr liebte, nichts zu wissen scheine. Unbekannt übrigens scheint es dem Verfasser desselben nicht gewesen zn sein, dass Jesus gerne in Parabela lehrte, da er hier und Kap. 15. Proben davon zu geben strebt, von welchen er die erstere ausdrücklich eine παροιμία nennt (V. 6.): aber man sieht, wie seinem anders gebildeten Geschmacke diese Form widerstand, wie er namentlich nicht genug Objectivität hatte, um sich der Einmischung von Reflexionon zu enthalten, wesswegen sich ihm unter der Hand die Parabel in Allegorie verwandelte.

Bis 10, 18. gehen die Reden Jesu auf dem Laubhüt-

zeigt sich bereit, von der allgemeinen Gattung der Gleichnisse, unter welche auch die johanneischen  $\pi a_{eqo,\mu lau}$  gehören, die Art der Parabel, wie sie bei den Synoptikern erscheint, unterscheiden zu lassen (S. 211. Anm.).

<sup>12)</sup> Vergl. DE WETTE, excg. Handb., 1, 3, S. 5. 127.

tonfoste: von V. 25. an meldet der Evangelist Acusengen, welche Jesus drei Monate später, auf dem Feste de Tempelweihe, gethau haben soll. Hier erwiedert Jen den Juden, welche eine bestimmte Erklärung, ob er de Messias sei, von ihm verlangten, zunächst, dass er ihm diess bereits zur Genüge gesagt habe, und wiederholt de Berufung auf das Zeugniss des Vaters für ihn durch die  $\varepsilon_{OV}\alpha$  (aus 5, 36.). Hieranf aber (von V. 26. an) filter durch die Wendung, dass die ungläubigen Frager nicht n seinen Schafen gehören, in die eben verlassene Allegris vom Hirten, mit zum Theil wörtlicher Wiederholung, nrück 13). Eben verlassen aber hatte diese Allegorie nick Jesus; denn seit dieser sie vorgetragen, waren drei linate verflossen, und gewiss Vieles von ihm gesproda, gethan und erlebt worden, was ihm diese Bilderreckin den Hintergrund des Gedächtnisses rücken mußte: se de er schwerlich zu derselben zurückgekehrt, in keinen falle aber sie so wörtlich zu wiederholen im Stande gewest wäre. Wer unmittelbar von jener Allegorie hertens, ist vielmehr nur der Evangelist, welchem freilich von Niederschreiben der ersten Hälfte dieses Kapitels bis ser zweiten nicht Monate vergangen waren; sondern er schie das nach seiner Zeitangabe ziemlich Entfernte in Eine Zuge fort, and so mochte wohl in seinem Gedächtniss, nicht aber ebenso in Jesu, die Allegorie vom Hirten af

<sup>. 13) 10, 27: ,</sup>τὰ πρόβατα τὰ ἐμὰ τῆς φωνῆς με ἀκικι κὰρο γυνοισκω αὐτά

δ: καὶ τὰ πρόβατο τῆ: Ψ
 νῆς αὐτὰ ἀκκὶ

<sup>28:</sup> xal axolodest por

<sup>14:</sup> και γινώσκω τὰ ἐμα
4: και τὰ πρόβατα αὐτῷ ἐκ-

Auch das folgende κάγω ζωήν αλώνιον δίδωμι αὐτοῖς entsprick dem obligen ἐγω ἢλθον, ἵνα ζωήν ἔχωνι, V. 10., so wie das κι ἐι ἀρπάσει τις αὐτὰ ἐκ τῆς χειρός μα das Gegenstück davon ist, das nach V. 12. der Miethling die Schafe ἀρπάζειν lässt.

:

solche Weise nachklingen. Wer sich hier dadurch noch helfen zu können glaubt, dass er nur die wörtliche Achnlichkeit der späteren Rede mit der früheren auf Rechnung des Evangelisten schreibt, dem kann man dies nicht verwehren: für Andere wird dieser Punkt in Verbindung mit den übrigen dafür entscheidend sein, dass die Reden Jesu bei Johannes zum Theil ziemlich freie Compositionen sind <sup>14</sup>).

Dasselbe erhellt auch aus derjenigen Rede, mit weicher der vierte Evangelist Jesum seine öffentliche Thätigkeit beschließen läßt (12, 44 - 50.). Diese Rede nämlich ist so durch und durch nur von Reminiscesszen aus den bisherigen Reden Jesu zusammengesetzt 15), so gans nur, wie Paulus sich ausdrückt, ein Wiederschall mancher sonst ausgesprochenen Hauptworte Jesu, dass man sich schwer entschließen kann, mit einer so wenig originellen Rede das öffentliche Wirken Jesu endigen zu lassen, und daher die neueren Ausleger größstentheils der Meinung sind, nur der Evangelist sei es, der hier die Summe von Jesu Lehre noch einmal zusammenfassen wolle 16). Auch nach unserer Ansicht redet hier wieder der Evangelist, aber sein Vorgeben ist, einen Vortrag Jesa zu geben, wenn er doch die Rede durch ein: Ἰησες δὲ ἔκραξε καὶ εἶπεν, einleitet. Diess freilich wollen die Ausleger nicht zugeben, und sie können sich nicht ohne Schein darauf berufen, dass ja der Evangelist schon V. 36. gesagt hatte, Jesus habe sich nunmehr zurückgezogen ( $\hat{\epsilon} x \rho v \beta \eta$ ), und daß er durch die folgende Betrachtung über den durch so viele von Jesu verrichtete σιμεῖα nicht gebrochenen Un-

<sup>14)</sup> Vgl. DE WETTE z. d. St.

<sup>15)</sup> Vgl. V. 44. mit 7, 17; V. 46. mit 8, 12; V. 47. mit 3, 17; V. 48. mit 3, 18. 5, 45; V. 49. mit 8, 28; V. 50. mit 6, 40. 7, 17, 8, 28.

<sup>16)</sup> Lücke, Tholuck, Paulus z. d. St.

glauben der Juden nicht undeutlich Jesu öffentliches Wirken für geschlossen erklärt hatte; wesawegen es also gegen seinen eigenen Plan wäre, Jesum hier noch einmal mit einer öffentlichen Rede auftreten zu lassen. Und hiegegen mag ich mich zwar nicht mit älteren Exegeten darauf berufen, daß Jesus, nachdem er schon den Rückzug angetreten, sich noch einmal umgewendet, und den Juden jene Worte zugerufen habe; aber daran halte ich fest, dass der Ryangelist durch den bezeichneten Eingang V. 44. ner einen bestimmten Redeact kann anzeigen wollen. Zwar soll der Aorist in  $\tilde{\epsilon}$ xhoa $\xi$  $\epsilon$  und  $\epsilon \tilde{l}\pi\epsilon$  die Bedeutung des Plusanamperfectums haben, und hier die früheren Reden Jest recapitulist werden, deren ungeachtet die Juden ihm kenen Glauben geschenkt haben; allein diese nachholese Stellung des Satzes müsste doch durch etwas, in den Worten selbet oder im Zusammenhang, angedeutet sein, und da diefs weit weniger als z. B. Joh. 18, 24. der Fali ist: so wird man sich die Sache so su denken haben, dass Johannes zwar mit V. 36. den Bericht von der öffentlichen Thätigkeit Jesu hatte schließen wollen; aber durch die ausführliche Schlussbetrachtung V. 37 ff. und darch die Kategorien der alzug und anizia, welche in derselben vorkamen, wurde er an früber von ihm vorgetragene Reden Jesu erinnert, welche diesen und ähnliche Gegensätze behandelten, und welche er nicht umhin konnte, hier mit verstärktem Nachdrucke Jesum wiederholen zu lassen 17.

<sup>17)</sup> na Warra, exeget. Handb., 1, 3, S. 148: "Man wird auch hier, wie 3, 16 ff. 31 ff., das freie Verfahren des Evangelisten anerkennen müssen, und zwar in umgekehrter Weise: nämlich während er dort die angefangenen Reden Anderer als die seinige fortführt, so gestaltet sich ihm hier unter der Hand die Erinnerung an den Inhalt der Reden Jesu zur Beschämung der Unglaubigen zu einer wirklichen Rede, welche nie so gesprochen ist."

S. 81.

Einzelne, dem vierten Evangelium mit den übrigen gemeinsame Aussprüche Jesu.

Die bisher erwogenen längeren Reden Jesu waren dem vierten Evangelium eigenthümlich: nur einige kürzere Aussprüche finden sich, zu welchen die Synoptiker Parallelen bieten. Von diesen haben wir diejenigen, welche bei Johannes in nicht minder passender Verbindung stehen (wie 12, 25. vgl. mit Matth. 10, 39. 16, 25, und 13, 16. vgl. mit Matth. 10, 24.), nicht besonders zu betrachten, und da die Stelle 2, 19. vgl. mit Matth. 26, 61. erst im Contexte der Leidensgeschichte zur Sprache kommen kann, so bleiben uns hier nur drei Stellen übrig, von welchen die erste 4, 44 ist.

Nachdem der Evangelist gemeldet hat, wie sich Jesus von Samaria wieder nach Galiläa gewendet habe, setzt er hinzu: αυτός γαρ ό Ι. εμαρτύρησεν, ότι προφήτης έν τή ίδια πατρίδι τιμήν εκ έχει. Denselben Ausspruch finden wir Matth. 13, 57. (Marc. 6, 4. Luc. 4, 24.) mit den Worten: Βκ έζι προφήτης άτιμος, εί μη εν τη πατρίδι αυτί xal er th olkly aute. Allein, während er hier am ganz geeigneten Orte steht, veranlasst nämlich durch die schlechte Aufnahme, welche Jesus in seiner Vaterstadt Nazaret fand, die er desswegen wieder verließ: so erscheint bei Johannes der Ausspruch umgekehrt wie ein Motiv der Reise Jesu in seine Heimath Galiläa, wo er übrigens sofort gut aufgenommen wurde. Da ihn die in jener Sentenz ausgesprochene Erfahrung vielmehr hätte abhalten, als antreiben müssen, eine Reise nach Galiläa zu unternehmen: so läge allerdings dem Bedörfniss die Erklärung am nächsten, welche noch Kuinor aufgenommen hat, das γαρ geradezu für obgleich zu nehmen; wenn sie nur nicht die sprachwidrigste Gewalthülfe wäre. Indessen, da es dabei bleibt, dass, wenn Jesus diese Stellung des Propheten su seiner

norols kannte, er vielmehr nicht dahin gehen mußte: n war man sofort veranlasst, nanols nicht von der Provin. sondern im engeren Sinne von der Vaterstadt zu verste hen, und nach der Angabe, dass er nach Galiläa gegw gen. zu ergänzen: dass er sich jedoch in seine Vaterstat Nagaret aus dem angezeigten Grunde nicht begeben be be 1); allein eine Auslassung, wie sie bei dieser Erklirung angenommen wird, gehört nicht minder zu des Umöglichkeiten, als jene Umdeutung von yan bei der wigen. Da man hienach eine Angabe, wie man sie bedirfto, dass Jesus gar nicht in seine πατρίς gegangen, in w sere Stelle nicht hineinbringen kann: so glaubte man mnigstens das in ihr zu finden, dass er nicht bald bis zurtickgekehrt sei; wovon dann das ött moogratig zut ganz passend den Grand anzugeben schien 2). Sollte dies Auffassung zulässig sein, so müste unmittelbar vorher de ganze Dauer des auswärtigen Aufenthalts Jesu zummengefalst sich finden: statt dessen aber ist V. 45. nur die kurze Zeit angegeben, welche Jesus in Samarien wweik hatte; so dass, in lächerlichem Missverhältniss von Grund und Folge, die Furcht vor der Verachtung seiner Landleute als der Grund bezeichnet wäre, nicht warun erst nach mehrmonatlichem Aufenthalt in Judia, sonder warum er nicht eher als nach Verfluß zweier in Samme sugebrachten Tage nach Galiläa gegangen sei. Kann # mit, so lange man Galiläa und Nazaret als die norpis le

<sup>1)</sup> So Cyrill, Erasmus. Was Tholuck's Auskunft, welcher and Olshausen beitritt, das ¿μαρτύρησεν in der Bedeutung des Pisquamperfectums, and das γαρ explanativ zu nehmen, helfe soll, sehe ich nicht ein, da auch so durch γαρ und ἀν (V. S.) ein Verhältniss der Uebereinstimmung zwischen zwei Sinca bleibt, zwischen welchen man einen, etwa durch μιν mid δε angezeigten, Gegensatz erwarten sollte.

<sup>2)</sup> Paulus, Comm. 4, S. 251. 56.

su sich denkt, aus unserer Stelle das absurdum nicht entfornt werden, dass Jesus, bewogen durch die deselbst su erwartende Missachtung, dahin gegangen sei: so war es dem Ausleger nahe gelegt, sich aus seinem Matthäus und Lukas su besinnen, dass ja Jesus vielmehr in der Davidsstadt Bethlehem geboren, somit Judaa seine eigentliche Heimath gewesen sei; welche er nun, der daselbet erfahrenen Missachtung wegen, verlassen habe 3). Allein in Judãa hatte er ja nach 4, 1. vgl. 2, 23. 3, 26 ff. einen sehr bedeutenden Anhang gewonnen, und konnte sich also über Mangel an run nicht beklagen; denn die Nachstellungen der Pharisäer, welche 4, 1. su verstehen gegeben sind, waren eben durch das wachsende Ansehen Jesu in Judäa veraniaist, und ihrerseits keineswegs auf das: ὅτι προφήτης x. τ. λ., zurückzuführen. Ferner ist in unserer Stelle das Gehen nach Galilaa nicht mit einem Verlassen Judaa's, sondern Samariens in Verbindung gesetzt; so dass, da es heisst: er verliess Samarien, und ging nach Galilaa, weil er die Erfahrung gemacht hatte, dass ein Prophet in seinem Vaterland nichts gelte, vielmehr Samarien als sein Vaterland beseichnet zu werden scheinen könnte, wie er 8, 48. Σαμαρείτης gescholten wird: aber auch in Samarien hatte er nach 4, 39. eine günstige Aufnahme gefunden. Ueberdiess haben wir schon oben gesehen, dass das vierte Evangelium von einer Geburt Jesu in Bethlehem nichts weiß, sondern ihn allenthalben als Galiläer und Nazaretaner voraussetzt. Der einzig übrig bleibende Ausweg ist, den Satz als Erklärung davon zu nehmen, warum Jesus nicht zuerst längere Zeit in Galiläa, sondern vielmehr in Judäa und Samarien gewirkt, und sich hierauf erst nach Galiläa zurückgewendet habe: näm-

<sup>5)</sup> Dieser Gedanke ist so ganz im Geiste der alten Harmonistik, dass es mich wundert, wenn wirklich erst Lücze (Comm. 1, S. 545 f.) auf denselben verfallen ist.

lich, am sich erst auswärts Anschen su verschaffen, und durch die Rückwirkung hieven sofort auch die Galiläer su gewinnen; was ihm nach dem gleich Folgenden auch gelang<sup>4</sup>).

Der Ausspruch 13, 20: ὁ λαμβάνων ἐάν τινα πέμιθα έμε λαμβάνει ο δε έμε λαμβάνων λαμβάνει τον πέμψαπτ με; hat Matth. 10, 40. eine fast wortliche Parallele. Verangegangen war bei Johannes die Vorherverkundigung des Verraths und die Erklärung Jesu gegen die Jünger, dass er ihnen diefs im Voraus habe sagen wollen, damit sie, wenn sich seine Vorhersage erfülle, an ihn als Messias glauben möchten. Wie hängt nun damit jener Aussprach zusammen? und wie mit dem Folgenden, wo alsbald vieder vom Verräther die Rede wird? Man sagt, Jesus wille auf die hohe Würde eines messianischen Lehrgesandten aufmerksam machen, welche der Verräther verscherze 5): aber eben dieser negative Gedanke des Verlierens, auf welchen hier Alles ankommt, ist im Texte durch nichts angedeutet. Andere nehmen an, mittelst der Schilderung ihres hohen Werthes habe Jesus den durch die Erwähnung des Verräthers niedergeschlagenen Jüngern neuen Muth einflösen wollen 6): aber dann durfte er sehwerlich unmittelbar darauf wieder vom Verräther fortfahren. Nach Andere vermuthen ausgelassene Mittelglieder?): kaum besser, als wenn Kuinot an ein Glossem aus Matth. 10, 48. denkt, das ursprünglich zu V. 16. gemacht, hierauf aber hieher, an den Schluss des Abschnitts, verwiesen worden sei. Hiebei ist übrigens die Hinweisung auf V. 16. ein brauchbarer Fingerzeig. Auch dieser Vers nämlich, wie

<sup>4)</sup> NEARDER, L. J. Chr., S. 386. Anm.; vgl. DR WETTE, a. d. St.

<sup>5)</sup> PAULUS, L. J. 1, b, S. 158.

<sup>6)</sup> Lücke, 2, S. 478.

<sup>7)</sup> TROLUCK, z. d. St.

der 20ste, hat seine Parallele in der Instructionsrede bei Matthäus (10, 24.); waren dem Verfasser des vierten Evangeliums aus dieser einige Stücke im Gedächtnis: so konnte leicht eines das andere in seiner Erinnerung hervorrufen. V. 16. war von dem απόςολος und dem πέμψας αὐτον die Rede; ebenso hier, V. 20., von deneu, welche Jesus senden werde, und dem, der ihn gesandt habe. Freilich jenes, um Demuth zu empfehlen, dieses um su ermuthigen; also dem Sinne nach nicht zusammenhängend, sondern nur den Worten nach: so dass wir hier den Verfasser des vierten Eyangeliums in Wiedergebung der Aussprüche Jesu demselben Gesetze der Ideenassociation folgen sehen, wie die Synbptiker. Das Natürlichste wäre hiebei zwar gewesen, den 20sten Vers unmittelbar nach dem 16ten zu stellen; indess der Gedanke an den Verräther drängte sich vor, und der doch nur lexikalisch in der Erinnerung des Evangelisten wiedererwekte V. 20. konnte ja ebensogut auch etwas später stehen.

Die dritte hier in Betracht kommende Stelle, 14, 31., steht swar noch-tiefer als die suletzt beleuchtete, im Bereich der Leidensgeschichte: kann aber, da sie sich, wie jene, ganz abgesehen von diesem Zusammenhang untersuchen lässt, hier ebenso unbedenklich mitgenommen werden. In dieser Stelle fallen die Worte: ἐγείρεσθε, ἄγωμεν Errev9er, desswegen auf, weil der in denselben enthaltenen Aufforderung zum Weggehen keine Folge gegeben wird, sondern Jesus, wie wenn er so etwas gar nicht gesagt hätte, unmittelbar (15, 1.) fortfährt: ἐγώ εἰμι ή ἄμπελος ἡ αληθινή κ. τ. λ., und erst nach lange noch fortgesetzten Reden 18, 1. mit seinen Jüngern aufbricht. Mit seltener Uebereinstimmung jedoch haben die Ausleger der verschiedensten Farben jene Worte dahin erklärt, dass Jesus zwar im Sinne gehabt habe, nunmehr wegzugehen, und sich nach Gethsemane zu begeben, dass ihn aber die Liebe und der Drang, seinen Jüngern noch Mehreres mitautheilen, festgehalten habe; so sei zwar das Rine, won er aufforderte, das evelosode, in Vollzug gekommen, abe stehend im Speisesaale habe er sofort noch weiter gespechen, bis erst später (18, 1.) auch dem aywur enside Folge gegeben worden sei 3). Die Möglichkeit eines alchen Hergangs wird zugegeben werden müssen: so wie, dass im Andenken eines Jüngers das Bild dieses letztes Abends mit allen seinen Einzelheiten gar wohl so leblift sich erhalten haben konnte, dass er auch Jesu Ausstehe und rührendes Verweilen an gehöriger Stelle miterzühlt. Aber, wer aus lebendiger Erinnerung heraus ersählte, der muste, scheint es, gerade das Anschauliche an der Sub, das Aufbrechen, und wie doch noch verweilt wurde, be ausheben; nicht aber die bloßen Worte, welche ohne ke fügung joner Umstände durchaus unverständlich bleike Bemerken wir nun, dass an demselben letzten Abend and die Synoptiker Jesu ein έγείρεσθε άγωμεν, in darchen passendem Zusammenhange, in den Mund legen (Math. 26, 46. Marc. 14, 42.): so kann auch hier die Verauthung entstehen, es möchte von dem vierten Evangelisten ein Redestück, we es ihm eben einfiel, nicht im besten Zusammenhange, eingefügt worden sein. lässt sich auch etwas nachweisen, das ihn gerade hier " jenen Ausspruch erinnern konnte. In den synoptisches Parallelen steht die Aufforderung: ἐγείρεσθε ἀγωμεν, 📑 der Ankundigung im Zusammenhang: ἰδεὶ ἦγγικεν ἡ ὧρ καὶ ο νίος τ. α. παραδίδοται εἰς χεῖρας αμαρτωλών - iba ήγγικεν ο παραδιδές με, also mit der Verkündigung de Nahens der feindlichen Macht, vor welcher sich jedoch Jesus nicht fürchtet, sondern mit jener entschlossenen Aufforderung der Gefahr entgegengeht. Von dem Herannahen einer feindlichen Macht hatte Jesus auch im Zusammer

<sup>8)</sup> PAULUS, LUCKE, TROLUCK, OLSHAUSEN, z. d. St.; Hue, Einl. is das N. T. 2, S. 209.

hange der johanneischen Stelle gesprochen, wenn er sagte: έργεται ο τε χόσμε άργων, χαὶ εν εμοί εχ είχει είδεν. Dala hier die in dem Verräther und den von ihm Geführten wirksame Macht, dort aber der von derselben getriebene Verräther selbst, als das sich Nähernde namhaft gemacht ist, würde hiebei wenig Unterschied machen: sondern, wußte der Verfasser nur unbestimmt, dass Jesus mit der Hinweisung auf die nahende Gefahr ein entschlossenes εγείρεσθε άγωμεν verbunden hatte: so konnte ihm diess bei der Erwähnung des feindlich nahenden ἄρχων τῷ κόπμε einfallen, und er fügte, weil er Jesum und seine Jünger noch in der Stadt und im Hause hatte, sie also bis zum Zusammentreffen mit der feindseligen Macht noch eine bedeutende Ortsveränderung vornehmen lassen musste, dem αγωμεν noch das εντεύθεν hin-Wie ihm aber dieses traditionelle Dictum nur unwillkürlich in den Gang derjenigen Gedanken, welche er Jesu als Abschiedsreden in den Mund zu legen gedachte, zwischeneingeschlüpft war: so wurde es auch alsbald wieder ignorirt, und dem noch nicht erschöpften Strome der Abschiedsreden nach- wie vorher freier Lauf gelassen. Wäre freilich der fragliche Ausspruch auf diese Weise an unsere Stelle gekommen, so könnte der Erzähler nicht wohl Zeuge jenes letzten Abends, also nicht Johannes, gewesen sein; doch auch angenommen, Jesus habe wirklich auch schon im Speisesaale jene Worte gesprochen: so ist in dem unvermittelten Anschließen der Bilderrede vom Weinstock an dieselben eine Unklarheit, die uns zu dem Geständniss zwingt, dass der Evangelist auch hier wie in manchen andern Fällen den objectiv-historischen Faden nicht sicher festgehalten habe 9).

<sup>9)</sup> De WETTE, exeg. Handb., 1, 3, S. 166 f.

### S. 82.

Die neueren Verhandlungen über die Glaubwürdigkeit der johanneischen Reden. Resultat.

Durch die bisherige Untersuchung der Reden Jest in vierten Evangelium werden wir nun hinreichend ausgeristet sein, um uns in dem Streite, welcher neuerlich über dieselben geführt worden ist, ein Urtheil zu bilden. Die neuere Kritik nämlich hat diese Reden theils nach ihrer inneren Beschaffenheit, mit Beziehung auf gewisse allgemein anerkannte Maßstäbe der Glaubwürdigkeit, theils nach ihrem äußeren Verhältniß zu andern Reden zu Darstellungen, verdächtig gefunden: wogegen es aber nich an zahlreichen Vertheidigern derselben gefehlt hat.

In Bezug auf die innere Beschaffenheit entsteht & doppelte Frage: entsprechen jene Reden, so wie sie wans liegen, den Gesetzen 1) der Wahrscheinlichkeit, zwi 2) der Behaltbarkeit?

In ersterer Hinsicht wird von den Freunden des vierten Evangeliums bemerkt, seine Reden zeichnen sich durch ein besonderes Gepräge der Wahrheit und Zaverläsigkeit aus, die Gespräche, die es Jesum mit Menschen der verschiedensten Gattungen führen lasse, seien durchaus treue Charakterschilderungen, welche den strengsten Anforderungen der psychologischen Kritik Genüge thun 1). Dem ist von der andern Seite entgegengssetzt worden, wie es vielmehr höchst unwahrscheinlich sei, dass einerseits Jesus zu Personen von den verschiedensten Bildungsstufen so ganz auf dieselbe Weise, zu des Galiläern in der Synagoge zu Kapernaum nicht verständlicher, als zu dem didaoxalog ve logant in Jerusalen, gesprochen, dass den Inhalt seiner Reden fast durchweg nur die Eine Lehre von seiner Person und deren Erbe-

<sup>1)</sup> WESSCHEIDER, Einl. in das Evang. Joh. S. 271. TROLECK. COMM. S. 37 f.

mheit gebildet haben, die Form derselben aber wie abchtlich darauf berechnet gewesen sein sollte, die Leute re zu machen und von ihm zurückzustoßen. Ebenso anrerseits bei den Zuhörern und Mitunterrednern hat man ie Angemessenheit ihrer Zwischenreden nicht selten verisst. Hier ist, wie wir gesehen haben, kein Unterschied wischen einem samarischen Weibe und dem gebildetsten 'harisaer: dieser so gut wie jene muss die geistig gemeinen Reden Jesu fleischlich missyerstehen, und diese Miserständnisse sind nicht selten so grell, daß sie allen lauben übersteigen, jedenfalls aber so einförmig, daß ie einer stehenden Manier ähnlich sehen, in welcher der Terfasser des vierten Evangeliums willkürlich des Contrates wegen die mit Jesu sich Unterhaltenden gezeichnet su iahen scheint 3). Dass in vielen andern Fällen sowohl die Sinwendungen der Mitupterredner, als die Erwiederunen Jesu auch wieder vollkommen angemessen sind (z. B. m 9ten, zom Theil auch im 11ten Kap., in den Abschiedseden u. sonst), ist nicht in Abrede zu stellen; aber ebenowenig die entgegengesetzte Beschaffenheit mancher anlern Wechselreden zu übersehen.

Was für's Andere die Gesetze der Behaltbarkeit berifft, so ist man so ziemlich darin einverstanden, daß
diejenige Art von Reden, wie sie das johanneische Evangelium, im Unterschiede von den einzeln stehenden oder
susammengereihten Sinnsprüchen und Parabeln der übrigen, beriehtet: nämlich zusammenhängende Demonstrationen oder fortlaufende Dialogen, zu demjenigen gehöre,
was sich am schwersten behalten und treu wiedergeben

<sup>2)</sup> So Echermann, theol. Beiträge, 5, 2, 8. 228; (Voerl) der Evangelist Johannes und seine Ausleger vor dem jüngsten Gericht, 1, S. 28 ff., bei Wesscheider, a. a. O. S. 281.; Bretschreider, Probabil. S. 33. 45; de Werte, exeg. Handb. 1, 3, S. 6 f.

lässt 5). Wenn solche Reden nicht protokollarisch nachse schrieben werden, so ist für ein treues Wiedergeben nicht zu stehen. Wirklich hat daher Dr. PAULUS einmal des Einfall gehabt, es mögen vielleicht bei den Tempel- oder Synagogengerichten zu Jerusalem eine Art von Geschwind schreibern als Protokollisten angestellt gewesen sein, aus deren Acten dann nach Jesu Tode die Christen Abschriften gesammelt hätten 4), und auf ähnliche Weise meist Bertholdt, unser Evangelist habe noch bei Lebzeiten Jen die meisten seiner Reden aramäisch aufgezeichnet, wi diese Aufzeichnungen bei der weit späteren Abfassung eines Evangeliums zum Grunde gelegt 5). Wenn auch & letztere Voraussetzung nicht ohne Stütze in der Sitte F discher Rabbinenschüler ist 6): so sehen doch die Rein bei Johannes am wenigsten darnach aus, frisch vom Mude Jesu weg aufgezeichnet zu sein, sondern es sind der über, dass sie lange vor der Niederschreibung im Gemithe des Verfassers getragen worden sein müssen, jetzt alle Theologen einverstanden. Zur Beglaubigung derselben berufen sie sich nun aber auf die Tiefe erster Jugendeindrücke, auf die Weiche und Bildeamkeit von Johannes Charakter, auf sein inniges Verhältniss zu Jesu während dieser lebte, auf die Treue, mit welcher er nach des Meisters Tode seine Reden im Herzen bewegt, und sich gans in die Denk - und Redeweise Jesu hineingeleht ha-

DE WETTE, Einl. in das N. T. §. 105.; exeg. Handb. 1.5.
 S. 6; Tholuck, Comm. z. Joh. S. 38 f.; Glaubwürdigkeil,
 S. 344 ff.; Lücke, 1, S. 198 f.

<sup>4)</sup> Commentar, 4, S. 275 f.

<sup>5)</sup> Verosimilia de origine evangelii Joannis, opusc. S. 1 ff. und Einleit. in das N. T. S. 1302 ff. Dieser Ansicht gibt Wisselber, a. a. O. S. 270 ff. Beifall, und auch Hue, 2, 265 f. und Tholuck, Comm. S. 38, glauben die Annahme früherer Aufzeichnungen nicht ganz ausschließen zu dürfen.

<sup>6)</sup> Vgl. Tnouck, S. 38.

be '). Mit dem Letzteren gestehen sie jedoch selbst su, daß an strenge Auseinanderhaltung des Eigenen und Fremden, an eigentliche Objectivität, nicht zu denken sei. Namentlich setzt Tholuck in den Reden Jesu bei Johannes die kindliche Einfalt (d. h. das Fortlaufen des Periodenbaus an einer beschränkten Zahl von Conjunctionen), die Einförmigkeit (d. h. die kreisförmige Gedankenbewegung, welche in kurzem Umschwunge immer wieder auf den Punkt zurückkehrt, von dem sie ausgegangen) und die Zerflossenheit (welche, mehr auf die Einheit, als auf die Verschiedenheit der Begriffe merkend, dem Erklärer die logische Exposition oft so schwierig macht), unbedenklich auf Rechnung des Evangelisten: scheinbar nur formelle Momente; welche aber, wie namentlich die von THOLUCK treffend sogenanate Kreisbewegung, zugleich tief in den Inhalt eingreifen, und uns namentlich für den Gang und Fortschritt der johanneischen Reden jede Bürgschaft entziehen. Ob aber nicht zugleich auch entschieden zum Inhalt Gehöriges, Vorstellungen und Ideen, in die Reden Jesu und Anderer im vierten Evangelium sich eingeschlichen haben, muss sich aus dem Bisherigen von selbst ergeben.

In letzter Instanz beruft man sich auf den übernatürlichen Beistand des παράκλητος, den Jesus seinen Jüngern verheißen, und der sie an Alles, was er ihnen gesagt, erinnern sollte 3). Allein so weit diese Berufung wissenschaftliche Bedeutung hat, ist sie in den oben aufgeführten psychologischen Momenten enthalten; führt also auch nicht weiter als diese: und wie wenig sie eine darüber hinausgehende Sicherheit zu gewähren im Stande ist, er-

<sup>7)</sup> WEGSCHEIDER, S. 285 f.; LÜCKE, S. 195 f.; THOLUCK, Glaubwürdigkeit, a. a. O.

<sup>8)</sup> Lucre, 1, S. 197; Tholuck, Comm., S. 39; Glaubwürdigkeit, S. 345 f.

hellt am besten daraus, das Tholuck, nachdem er sich eben mit großem Nachdruck auf dieselbe berufen, alsbald gerathen findet, sich auf den schlimmsten Fall versuchen, dass nämlich Einer glauben könnte, zugeben su missen, manche von diesen Reden seien gar nicht von Christo gehalten worden, aber der Geist des Meisters sei auf die Jünger übergegangen, und habe aus ihnen heraus siche Reden gebildet.

Das äusere Verhältnis der Reden Jesu bei Johans ist selbst wieder ein gedoppeltes: indem sich sur Vergleichung mit denselben theils diejenigen Reden darbiets, welche die Synoptiker Jesu in den Mand legen; theils is Art und Weise, wie der Verfasser des vierten Evapliums, wo er in eigener Person auftritt, zu reden plet

In ersterer Beziehung hat man die bedeutende Difrenz hervorgehoben, welche zwischen den beiderseitzen Reden zowohl dem Inhalt als der Form nach stattfudst.

In fermeller Hinsicht ist auf die Differenz swieden der gnomischen oder parabolischen Form der Belehrugen Jesu bei den Synoptikern, und der dialektischen bei Johannes, aufmerksam gemacht worden 10). Die Parabel nan allerdings fehlt dem oben Bemerkten zufolge im viertes Evangelium ganz, und man muß sich wundern, da det

<sup>9)</sup> Glaubwirdigkeit, S. 347. Indem bei dieser Gelegenheit die Reden bei classischen Geschichtschreibern verglichen werden, ist die Ungenauigkeit zu rügen, mit welcher das Thecydideische: ἐχομένω ὅτι ἐγγύτατα τῆς ξυμπάσης γνώτις τῶν ἀληθῶς λεχθέντων, zwar vollständig angeführt, aber sit die ungelehrten Leser übersetzt ist: "mich so nahe als möglich an das wirklich Gesprochene (statt: an den allgemeinen Sinn desselben) haltend. "Offenbar achreibt die Uebersetzung dem Geschichtschreiber eine ungleich größere Treue in Wiedergebung der Reden zu, als er selbst sür sich in Anspruch nimmt.

<sup>10)</sup> BRETSCHNEIDER, Probabil. Anhang.

Lukas neben Matthäus noch so manches schöne Gleichnife eigen hat, wie nicht Johannes nach beiden, voransgesetzt auch, dass er ihre Schriften kannte, noch eine bedeutende Nachlese su machen gewusst haben sollte? Dass es an einzelnen Gnomen und Sentengen, welche den synoptischen ähnlich sind, im vierten Evangelium nicht durchaus fehle, müssen wir zwar sugeben (Joh. 1, 52. 2, 16. 5, 14. 11, 11. 12, 7 f., ferner die S. 81. angeführten Aussprüche und manche aus der Leidensgeschichte, in welchen die vier Evangelien bisweilen wörtlich susammentreffen); so wie andererseits in den drei ersten Evangelien nicht an Reden, die an paradoxer Schärfe und Härte den johanneischen gleichen (wie Matth. 8, 22.): aber ebenso sollte man von der andern Seite eingestehen, daß im Ganzen für einen palästinischen Volkslehrer jener vorwiegend gnomische und parabolische Vortrag, den ihm die Synoptiker leihen, besser als der dialektische bei Johannes passe 11).

Doch diese formelle Differenz ist nicht zu trennen von derjenigen, welche auch in Betreff des Inhaltes der Reden Jesu zwischen dem johanneischen Evangelium und den übrigen gefunden worden ist. Während Jesus in den drei ersten Evangelien sich auf's Engste an die Bedürfnisse seines hirtenlosen Volkes anschließe, und demgemäß bald den verderblichen Satzungen der Pharisäer gegenüber den sittlichen und religiösen Gehalt des mosaischen Gesetzes, bald im Gegensatz gegen die sinnlichen Messiashoffnungen der Zeit das reingeistige Wesen seines Reichs und die Bedingungen des Eintritts in dasselbe auseinandersetze: drehe er sich im vierten Evangelium immer nur, und oft auf unfruchtbar speculative Weise, um die Lehre von seiner Person und höhern Natur; so dass dem manchfeltigen, bald theoretischen, bald praktischen Inhalte der synoptischen Reden Jesu in den johanneischen ein einseitiger

<sup>11)</sup> DE WETTE, Einleitung, S. 105.

Dogmatismus entgegenstehe 12). Dass diess kein totaler Gegensatz sei, sondern sowohl in den synoptischen Reda johanneischartige Bestandtheile, als umgekehrt, sich findes, wird man, mit Rücksicht auf Stellen wie Matth. 11, 27 f. einerseits, und die oben aus Johannes angeführten andererseits, zugeben müssen 15): aber auch nur das bedeutende Vorwiegen des dogmatischen Elements auf der einen, des praktischen auf der andern Seite bedarf einer gründlichen Erklärung. Gewöhnlich nimmt man hier den Zweck zu Hülfe, welchen Johannes bei Abfassung seines Evangelinms gehabt haben soll: die drei ersten Evangelien zu ergänzen, und die von ihnen gelassenen Lücken auszefällen. Allein, wenn doch Jesus bald auf die eine Weie, bald auf die andere sprach, warum nahmen sich die Syaoptiker fast durchaus nur die praktisch populären, Johannes fast ohne Ausnahme nur die dogmatisch speculatives Bestandtheile seiner Reden heraus? Jenes weiß mas auf eine Weise zu erklären, die an und für sich befriedigen könnte. In der mündlichen Ueberlieferung, bemerkt man. ans welcher die drei ersten Evangeliën geflossen seien. habe von den Reden Jesu nur das Einfache und Gemeinverständliche, das Kurzgefasste und Schlagende, als das Behaltbarste, sich fortpflanzen können, das Tiefere aber und feiner Ausgesponnene verloren gehen mässen 14). Daß nun aber der Verfasser des vierten Evangeliums in der Nachlese, welche er nach dieser Voraussetzung anstelle, fast alles jener praktischen Tendenz Angehörige übergeht, da doch gewiss nicht alle Reden Jesu von dieser Art bereits durch die Synoptiker aufbehalten waren, diess läss sich doch nur aus einer Vorliebe des Evangelisten für der

<sup>12)</sup> Bretschneider, Probabil. S. 2. 3. 31 ff.

<sup>13)</sup> DE WETTE, Einl. in das N. T. S. 103.; exeg. Handb. 1, 5. S. 4 ff.; Hase, L. J. S. 7.; Tholuck, Glaubwürdigkeit, S. 327 ff.

<sup>14)</sup> Lücke und Tholuck, s. d. s. OO.

gleichen Reden erklären, welche nieht allein in dem objectiven Bedürfniss seiner Zeit und Umgebung, sondern auch in der subjectiven Richtung seines eigenen Geistes ihren Grund gehabt haben muß. Doch ebensosehr in dem Reichthum des Geistes Jesu, wird bemerkt, und treffend an die in gaus ähnlicher Weise sich unterscheidenden Bilder erinnert, welche uns Xenophon auf der einen und Plato auf der andern Seite von der Lehrart des Sokrates entwerfen 15). Gewiss muss Sokrates mehr gewesen sein. als' Xenophon aus ihm macht, und dieses Mehr haben wir eben aus der platonischen Darstellung herauszulesen; aber damit ist nicht gesagt, dass alle die Ideen, welche Plato seinem Sokrates in den Mund legt, auf Rechnung des geschichtlichen Sokrates geschrieben werden dürfen. Ebenso ist zuzugeben, dass zum Verständnis nicht nur mancher einzelnen Aussprüche des synoptischen Jesus, sondern der ganzen Eigenthümlichkeit seines Bewusstseins, seiner Stellung und Wirksamkeit, der Schlüssel nur in dem johanneischen liegt; aber nicht allein bedarf ebenso die Zeichnung Jesu im vierten Evangelium einer Ergänzung aus den drei übrigen Evangelien, und erweist sich somit als eine einseitige: sondern eben von dieser Einseitigkeit des vierten-Evangelisten fragt es sich sehr, ob sie außer dem Negativen des Weglassens wesentlicher Züge, sich nicht sugleich. (wie bei Plato bewusst und absichtlich, so hier vielleicht unbewusst) auch positiv, durch Verstärkung gegebener und Eintragen neuer Züge, geäußert hat?

Man führt mehrere Kigenthümlichkeiten des vierten Evangeliums an, die eine solche Untreue unwahrscheinlich machen sollen. Warum — fragt man —, wenn dem Verfasser desselben so wenig darauf ankam, eigene Gedanken seinem Jesus in den Mund zu legen, enthält er sich so gewissenhaft, ihm die Logosidee seines Prologs zu lei-

<sup>15)</sup> THOLUCH, a. a. O., S. 319 ff.

hen 16) ? Kein sicherer Bewels; da er von dieser mit mi Gerer Bestimmtheit als von minder formell ausgeprigen Vorstellungen sich bewusst sein musste, sie anderswehr als von Jesu zu haben, wesswegen er bei ihr sorgfiltige als bei andern vermied, sie ausdrücklich Jesu zu unter legen. Als ein weiteres günstiges Zeichen für die Tree des vierten Evangelisten in Wiedergebung der Reden Jen hat man das betrachtet, dass er die Vorherverkündigsgen des Todes und der Auferstehung weit unbestimmte halte; dass er ferner bisweilen dunkle Aussprüche Jes durch eigene Beisätze, und zwar öfters falsch, erklin: statt dass bei einem minder trenen Geschichtschreiberwie diess in Absicht der Todes- und Auferstehungsveritdigungen bei den Synoptikern geschehen - die spilm, nach dem Erfolge, gefalste Ansicht mit jenen Ausprüde zusammengeflossen sein wärde 17). Indess - wie wir w ten sehen werden, seinen gewaltsamen Tod, und swu bestimmt als Kreusestod, läfst Johannes Jesum kam misder unumwunden als die übrigen Evangelisten vorausen; den Verrath des Judas sagt Jesus nach ihm, wens such nicht bestimmter, doch ungleich früher, vorher; überhapp, wenn sich ihm einselne geschichtlich wichtig gewordes Worte Jesu scharf einprägten, und er diese getreu wie dergibt: so folgt daraus noch nicht, dass Beides bei alles und namentlich auch bei solchen Vorträgen Jesu stattfad welche, statt an die Geschichte sich anzulehnen, as de dogmatischen Vorstellungen des Evangelisten anklanges.

Nicht unwichtig ist endlich noch das Verhältnis der

<sup>16)</sup> Paulus, in der Recens. der zweiten Auflage von Litzelt Commentar, im Lit. Blatt der allgem. Kirchenzeitung, 1835, No. 18.

<sup>17)</sup> BERTHOLDT, an dem Anm. 5. angeführten Orte; Henze, programm. quo illustratur Joannes apostolus nonnullorum Jesa apophthegmatum et ipse interpres.

Reden Jesu bei Johannes zu der eigenen Denk- und Schreibart des Evangelisten. Hier nämlich haben wir eine Aehnlichkeit swischen beiden gefunden 18), welche man zwar jetzt, wie schon bemerkt, in der Regel daraus erklären will, dass der empfängliche Jünger sich ganz in die Sprechweise Jesu bineingebildet habe 19). war diejenige Form des Gedankens und der Rede, wie sie, einselne Sentensen abgerechnet, im vierten Evangelium die herrschende ist, wirklich der charakteristische Grundton der Vorträge und Gespräche Jesu: so müssten die übrigen Evangelien, in welchen, wiederum einzelne Stellen abgerechnet, der Ton ein durchaus anderer ist, den Charakter der Reden Jesu verändert haben. Diess lässt sich aber nicht wohl denken. Denn das Medium, in welchem der Redestoff der drei ersten Evangelien vor der schriftlichen Aufzeichnung bewahrt wurde, hat sich uns als ein solches gezeigt, das zwar zerbröckelnd, aber nicht aufweichend wirkte; das zwar die Verbindung mancher Redetheile auflöste, ihre Stellung zu einander veränderte, aber jedes einzelnen Theiles innere Structur so sehr respectirte, daß es in unzähligen Fällen lieber Ungefügiges auf schroffe Weise zusammenstellen, als durch Schmelzen Uebergänge vermitteln wollte: ein solches Medium aber hat alle Wahrscheinlichkeit eines treuen Wiedergebens von Jesu Redeweise für sich. Finden wir dagegen im vierten Evangelium von allem diesem das Widerspiel: nämlich fast durchaus gelinde, gleitende Uebergänge, wenn auch wegen der Tiefe des mystischen Sinnes, in welcher sie liegen, bisweilen für den ersten Anblick dunkel; ein Herausspinnen des einen Gedankens aus dem andern, wobei häufig der folgende Satz nur erläuternde Umbildung des

<sup>18)</sup> vgl. hiezu Schuzz, der schriftst. Charakter und Werth des Johannes. 1803.

<sup>19)</sup> Lücke und Tholuck, a. d. a. 00.

vorhergehenden ist \*\*): so bleibt nur sweierlei: entweir haben wir hier eine noch treuere Relation als bei des Synoptikern, nämlich eine solche, welche außer den einzelnen Bestandtheilen auch deren Verbindung und Zussmenhang auf ursprüngliche Weise wiedergibt — eine selche aber wird dem johanneischen Evangelium jetst selbst von seinen eifrigsten Freunden nicht mehr sugeschrieben; oder wir haben in demselben Reden, in welchen, wu in Gedächtnisse auseinandergefallen war, durch eigene Gestesthätigkeit des Evangelisten wieder in Einheit gebreit worden ist, und zwar in der Art, daß er die spröde, gediegenen Redestücke größtentheils erst in seinem Gräthe zu einer weichen Masse außöste, aus welcher nun die uns jetst vorliegenden Reden in Formen ausbildet, an welchen er selbst den überwiegenden Antheil hat.

Darin kommen jetzt im Wesentlichen alle, welche eine kritische Betrachtung des N. T. sich gestatten, überein, was Bretschneider als seine neueste umgestaltete Anicht von den johanneischen Reden ausspricht: Johanneisels Jesum weniger sprechen, wie dieser jedesmal wirklich in Einzelnen gesprochen, als wie es jedesmal dem Eindrucke, den er von der ganzen Erscheinung und Lehre Jesu hatte, gemäß war <sup>21</sup>). Der Streit dreht sich nur erstieb

<sup>20)</sup> Treffender kann man diese Eigenthümlichkeit der johansischen Reden nicht bezeichnen, als Erasmus in der seiner Paraphrase vorausgeschickten Epist. ad Ferdinandum: held Joannes suum quoddam dicendi genus, ita sermonem wie ansulis en sese cohaerentibus contemens, nonnunquam es contrartis, nonnunquam en similibus, nonnunquam en iinim subinde repetitis, — ut orationis quodque membrum un per excipiat prius, sie ut prioris finis sit initium sequatis etc.

<sup>21)</sup> Erklärung über die mythische Auffassung des historisches Christus. Allg. KZtg. 1837, Juli, No. 104-106.

darum, wie viel demungeachtet in diesen Reden noch Jesu selbst angehöre? Zweitens, ob mit dieser Ansicht die Abfassung des vierten Evangeliums durch den Apostel Johannes bestehen könne? Erstere Frage habe ich im Bisherigen bereits su beantworten gesucht; in Betreff der andern getraue ich mir nicht, zu behaupten, daß die johanneischen Reden etwas enthielten, was sich entschieden weigerte, theils aus der Individualität des Johannes, theils aus der Abfassung des Evangeliums in seinem späten Alter sich erklätren zu lassen.

## Achtes Kapitel.

# Begebenheiten aus dem öffentlichen Leben Jesu.

(mit Ausschluss der Wundergeschichten).

#### **§.** 83.

Vergleichung der Erzählungsweise der verschiedenen Evanglisten im Allgemeinen.

Vergleichen wir, ehe wir uns zur Betrachtung der Kinzelnen wenden, suvor den allgemeinen Charakter und Ton der Geschichtserzählung in den verschiedenen Evangelien: so treten hier Differenzen theils zwischen Matthäus und den beiden andern Synoptikern, theils zwischen simmlichen drei ersten Evangelisten und dem vierten herver-

Unter den Vorwürfen, mit welchen die neuere Kritik das Matthäusevangelium überhäuft hat, nimmt eine Hangstelle der des Mangels an Anschaulichkeit, an individualisirender Lebendigkeit ein; ein Mangel, aus welches man, da sich sonst der Augenzeuge gerade im Wiedergeben des Bestimmten und Einzelnen zeige, schließen zu dürfen glaubte, der Verfasser sei kein Augenzeuge gewesen 1). Und gewiß, wenn man in diesem Evangelium die Unbestimmtheit seiner Zeit., Orts - und Personalangabes,

<sup>1)</sup> Schulz, über das Abendmahl, S. 303 ff.; Sierpear, über des Urspr. des ersten kanon. Evang. S. 58. 73, u. s.; Schulchstaumen, über den Urspr. S. 73.

las so häufig wiederkehrende zote, grapayan exelûen, änrourzos u. dgl. liest; wenn man an die zahlreichen Augapen in Banseh und Bogen, wie, dals Jesus alle Städte and Flecken durchsogen (9, 35. 11, 1. vgl. 4, 23.), dass man ihm alle Kranke gebracht, und er sie alle geheilt ha-De (4, 24 f. 14, 35 f. vgl. 15, 29 ff.), und endlich an die wockene Kürze auch so mancher einzelnen Erzählungen sich erinnert: so wird man die Behauptung dieser Kritik aicht misebilligen können, das Alles sehe ganz so aus, wie wenn vor geraumer Zeit geschehene. Begebenheiten earch lange mündliche Ueberlieferung sich mehr und mehr in's Allgemeine und Unbestimmte umgeformt hätten. Doch myingend ist allerdings dieser Beweis für sich noch nicht, isdem auf die meisten Fälle die Bemerkung Anwendung fieden wird, dass auch einem Augenseugen möglicherweise die Gabe anschaulicher Darstellung fehlen könne 2).

Nun aber wird von der neueren Kritik Matthäus nicht bics an diesem reinen Masstabe des von einem Augenzeigen zu Erwartenden, sendern auch an dem gegebenen der Darstellung seiner Mitevangelisten gemessen. Unter diesen findet man nicht nur ohnehin den Johannes, theils in den wenigen Parallelen, theils in seiner ganzen Darstellungsweise, dem Matthäus an Anschaulichkeit entschieden überlegen; sondern auch die beiden andern Synoptiker, vorzüglich Markus, geben, wie man behauptet, in der Regel eine weit klarere und vollständigere Darstellung 3). Die Sache verbält sich wirklich so, und man sollte sie nicht mehr läugnen. Was das vierte Evangelium betrifft, so fehlen zwar natürlich auch ihm allgemeine Zusammenfassungen, wie, dass Jesus während des Festes viele Zei-

<sup>2)</sup> OLSHAUSEN, 5. Comm. 1, S. 15. der zweiten Auflage.

s. die obengerannten Kritiker an mehreren Orten; auch Hue,
 Einl. in das N T. 2, S. 212 ff.

chen gethau, und daher Viele an ihn geglaubt haber (2, 23. f.), und andere dergleichen (3, 22. 7, 1.), nicht auch die Personen bezeichnet er nicht selten unbestimmt doch einigemale gibt er, wo Matthäus nur von Einem ode Einigen spricht, die Namen an (12, 3. 4. vgl. mit Matth 26, 7. 8. und 18, 10. vgl. mit Matth. 26, 51.; auch 6, 5. fl mit Matth. 14, 16. f.); in Bezug auf das Local weißs man in der Regel genau, in welcher Ortschaft oder Gegen eine Begebenheit vorgefallen; von der fleißigen Chrone logie dieses Evangeliums ist schon oben die Rede gewees. und was die Hauptsache ist, seinen Ersählungen ist ein Anschaulichkeit und Lebendigkeit eigen, welche man, wi sie sich z. B. in der Erzählung vom Blindgebornen ud von der Wiedererweckung des Lazarus zeigt, im erste Evangelium vergeblich sucht. Auch bei den zwei mittlen Evangelisten fehlt es an unbestimmten Bezeichnungen er Zeit (s. B. Marc. 8, 1. Luc. 5, 17. 8, 22.), des Oxes (Marc. 3, 13. Luc. 6, 12.) und der Personen (Marc. 10,17. Luc. 13, 23.) nicht; ebensowenig an Angaben, das Jous alle Städte bereist und alle Kranke geheilt habe (Marc 1, 32. ff. 38. f. Luc. 4, 40. f.): nicht selten jedoch finden sich bei ihnen die von Matthäus nur allgemein angegetenen Verhältnisse individualisirt, indem nicht allein Luka, wie wir schon gesehen haben, von Reden Jesu die bei Matthaus verschwiegene besondere Veranlassung her orhebt, sondern er und Markus auch Personen, welche jeer nur unbestimmt zu bezeichnen weifs, bei Amt oder Namen nennea (Matth. 9, 18. Marc. 5, 22. Luc. 8, 41. Hatth. 19, 16. Luc. 18, 18. Matth. 20, 30. Marc. 10, 46.); vor Allem aber in anschaulicher Schilderung der einzelne Begebenheiten ist Lukas und noch mehr Markus dim Matthaus entschieden überlegen: man vergleiche nur von dem bereits Vorgekommenen die Erzählungen des Mathäus und des Markus von der Hinrichtung des Täufers (Matth. 14, S. ff. Marc. 6, 17. ff.), und von dem noch nicht Dagewesenen

vor Allem die Erzählung von dem (oder den) Besessenen aus Gadara (Matth. 8, 28. ff. parail).

Daraus hat nun die neueste Kritik für den Verfasser des vierten Evangeliums eine Bestätigung seiner angeblichen Augenzeugenschaft, für die der beiden mittleren Evangelien wenigstens' so viel entnehmen zu können geglaubt, dass sie den Thatsachen näher als der erste Evangelist gestanden haben müssen. Allein auch zugegeben, dass keiner, der durchweg nicht anschaulich erzählt, ein Augensenge sein könne: se folgt daraus doch nicht, dass alle anschaulich Erzählenden Augenzeugen sind; sondern nur dass einige. Wie desswegen überall, wo über denselben Gegenstand ein ausfährlicherer und ein kürzerer Bericht vorhanden ist, die Meinungen getheilt sein können, ob jener oder dieser der ursprüngliche sei 4); so hat man insbesondere in Bezug auf solche Berichte, bei welchen eine Einmischung der Ueberlieferung anzunebmen ist, eine zwiefache Thätigkeit derselben zu unterscheiden: die eine, vermöge welcher sie das Bestimmte der concreten Wirklichkeit in ein Unbestimmtes, das Individuelle in ein Allgemeines, verflüchtigt; und die andere, nicht minder wesentliche, an die Stelle der verlorengegangenen geschichtlichen Wirklichkeit eine willkürliche Ausmalung treten zu lassen 5). Schreibt man nun die Unbestimmtheit im der Darstellung des Matthäusevangeliums auf Rechnung der ersteren Function der Sage, so fragt es sich: darf man die Bestimmtheit und Anschaulichkeit in den übrigen ohne Weiteres als Zeichen zum Grunde liegender Autopsie betrachten, und muss man nicht vielmehr zusehen, ob sie nicht -aus jener zweiten Function der Sage abzuleiten sei 6)?

<sup>4)</sup> vgl. Saunier, über die Quellen des Markus, S. 42 ff.

<sup>5)</sup> KERE, über den Urspr. des Ev. Matth. a. a. O. S. 70 ff.

<sup>6)</sup> Zusehen, ob nicht -? nicht für entschieden annehmen, dass -; womit die Beschuldigungen der Gegner, dass ich sowohl

Dass man des Erstere so entschieden veraussetst, ist in te That nur ein Nachgeschmack der altorthodoxen Ansich dass unsere sämmtlichen Evangelien unmittelbar, oder w nigstens durch eine reine Vermittlung, von Angensenge herrühren. Dieser Voraussetzung hat die neuere Kriz ihre Allgemeinheit benommen, und die Möglichkeit, du eines oder das andere unserer Evangelien durch mündlich Ueberlieferung alterirt sein möge, eingeräumt. Dabi nimmt sie nicht ohne Wahrscheinlichkeit an, das in Evangelium, dessen Schilderungen fast durchaus der Arschaulichkeit ermangeln, nicht von einem Augenzeugen oben bezeichneter Weise herrähren könne, sondern is 🖝 Ueberlieferung gelitten haben müsse. Dass nun aber de übrigen, ausführlicher und anschaulicher erzählenden Bre gelien auf Augenzeugenschaft beruhen, felgt nur unt der Voraussetzung, dass unter unseren Evangelien jeder falls etliche autoptische seien. Denn allerdings, wenn allerdings, wenn allerdings ter mehreren Erzählungen beiderlei vorausgesetzt werden: so sind die anschaulicheren mit überwiegender Wahreheinlichkeit auf Augenzeugen zurückzuführen. Voraussetzung selbst hat lediglich den subjectiven Grund, dass von der alten Annahme lauter unmittelbar oder aittelbar autoptischer Berichte leichter zu der beschrinkte Einräumung zu gelangen war, dass vielleicht einen, d su der allgemeinen, dass möglicherweise auch alles de ser Charakter abgehen möge. Consequenterweise aber filt mit der orthodoxen Ansicht vom Kanon die Voraussetzus rein autoptischer Berichte nicht bloss für ein oder de andre, sondern für sämmtliche Evangelien weg; es 🕬 die Möglichkeit des Gegentheils bei allen vorausgesetzt. and, wie es sich wirklich verhalte, erst aus der Beschaft

die Kürze als auch die Ausführlichkeit der Berichte als Beweise für deren mythischen Charakter benütze, von selbs sich erledigen.

fenheit der Berichte, in Vergleichung mit den äuseren Zeugnissen, ermittelt werden. Von diesem Standpunkte, dem einzig kritischen, die Sache angesehen, ist es nun, bei der in der Einleitung erwogenen Beschaffenheit der äuseren Zeugnisse, ebensowohl möglich, dass die drei übrigen Evangelisten die Anschaulichkeit, die sie vor Matthäus voraushaben, einer weiteren Ausschmückung durch die Sage, als dass sie dieselbe einem näheren Verhältnisse zur ursprünglichen Augenzeugenschaft verdanken.

Sehen wir in dieser Besiehung, um nichts vorwegnehmen zu müssen, auf die bereits gewonnenen Ergebnisse zurück: so ist uns die bestimmtere Bezeichnung der Veranlassungen zu manchen Reden Jesu, wie wir sie bei Lukas dem Matthäus gegenüber fanden, nicht selten als spätere Zuthat erschienen; die Nennung bestimmter Personen bei Markus (13, 3. vgl. 5, 37. Luc. 8, 51.) schien uns auf einem eigenen Schlusse des Berichterstatters zu beruhen; nunmehr aber, im Eingange zu den einzelnen Erzählungen, wo wir stehen, wollen wir die schon erwähnten allgemeinen Anfangs-, Schluss- und Uebergangsformeln der verschiedenen Kyangelien aus dem angegebenen Gesichtspunkte noch betrachten. Hier nämlich finden wir swischen Matthäus und den übrigen Synoptikern den Unterschied der größeren und geringeren Anschaulichkeit auf eine Weise ausgeprägt, welche uns am besten belehren kann, was es mit dieser Anschaulichkeit auf sich hat.

Wenn Matthäus (8, 16. f.) nur allgemein angibt, dass am Abende nach der Heilung der Schwiegermutter des Petrus viele Dämonische zu Jesu gebracht worden seien, welche er, sammt andern Kranken, alle geheilt habe: so setzt Markus (1, 32.) höchst anschaulich, wie wenn er es selbst gesehen hätte, hinzu, dass die ganze Stadt sich vor der Thüre des Hauses, in welchem Jesus war, versammelt habe; ein andermal läst er so viel Volks zusammenströmen, dass es das ganze Vorhaus sperrte (2, 2); zwei

weitere Male macht er das Gettimmel se groß, dass Jen und seine Jünger nicht sum Essen kommen können (1,2 6, 31.), und Lukas läfst gar einmal Myriaden Volk n sammenkommen, in solchem Gedränge, ügz zammani αλλήλες (12, 1.). Alles höchst anschauliche Zäge offmber, aber deren Mangel dem Matthäus schwerlich sum Nach theil gereichen kann; denn sie sehen durchaus subjetim Ausmalungen ähnlich, wie sie nach Schleierkachn's & merkung 7) namentlich der Erzählung des Marku nick selten ein fast apokryphisches Ansehen geben. Wenn das in detaillirten Ersählungen, wie uns im Folgenden de Bispiele zahlreich genug vorkommen werden, während Methäus einfach wiedergibt, was Jesus bei einer gewim Gelegenheit gesprochen, die beiden andern uns auch 18 dem Blicke zu eagen wissen, mit welchem er das Gepr chene begleitet habe (Marc. 3, 5. 10, 21. Luc. 6, 14); wenn von einem blinden Bettler bei Jericho Marku m den Namen und Vaternamen anguführen sich beeifet (14, 46.): so können wir bereits ahnen, was uns die Untererchung der einzelnen Ersählungen bestimmter zeige wird, dass wir hier jene andre Function der Ueberlieferung vor uns haben, welche wir mit Einem Worte die ausminde nennen können. Ob nun diese Ausmalung noch in de mündlichen Sage allmählig von selbst entstanden, oder de absichtliche Zuthat der Aufseichner unsrer Evangelies susehen sei, darüber läset sich streiten, und höchsten is Bezug auf einzelne Stellen bis zu einer gewissen Web scheinlichkeit kommen: jedenfalls indessen steht nicht blet eine durch eigene Zuthat des Referenten ausgeschmicht Erzählung der ursprünglichen Wahrheit ferner als eine von solchem Zusatz freie, sondern auch die Sage selst scheint eher in früheren Perioden ihrer Bildung kurs wi nur auf Herverhebung der Hauptmomente, seien diese 188

<sup>7)</sup> Ueber den Lukas, S. 74 u. sonst.

Dieta oder Facta, gerichtet zu sein, später aber sich mehr auf gleichmäßige Veranschaulichung aller, auch der Nebenzüge, zu legen, als umgekehrt: so daß auch in dieser Hinsicht das nähere Verhältniß zur Wahrheit auf Seiten des ersten Evangeliums bliebe.

Wie die Differenz größerer oder geringerer Anschaulichkeit der Schluss- und Uebergangsformeln mehr zwischen Matthäus und den übrigen Synoptikern stattfindet: so eine andre Differenz in Besug auf jene Formeln zwischen sämmtlichen Synoptikern und Johannes. Während nämlich die meisten synoptischen Erzählungen aus dem öffentlichen Leben Jesu panegyrisch auslaufen: so bei Johannes die meisten, so zu sagen, polemisch. Zwar berichten auch die drei ersten Evangelisten nicht selten schließlich von dem Anstoße, den Jesus bei Engherzigen erregt, und von den Anschlägen, welche seine Feinde gegen ihn gemacht haben (Matth. 8, 34. 12, 14. 21, 46. 26, 3 f. Luc 4, 28 f. 11, 53 f.), und umgekehrt schliefst auch der vierte einige Rede - und Wunderacte mit der Bemerkung, dass dadurch Viele an ihn glaubig geworden seien (2, 23. 4, 39. 53. 7, 31. 40 f. 8, 30. 10, 42. 11, 45.). Doch aber herrschen bei jenen für die Zeit vor dem jerusalemischen Aufenthalte Jesu im Ganzen Formeln vor, wie dass weit und breit der Ruf Jesu erschollen sei (Matth. 4, 24. 9, 26. 31. Marc. 1, 28. 45. 5, 20. 7, 36. Luc. 4, 37. 5, 15. 7, 17. 8, 39.); dals das Volk seine Lehre bewundert (Matth. 7, 28. Marc. 1, 22. 11, 18. Luc. 19, 48. u. s. w.), seine Wunderthaten angestaunt habe (Matth. 8, 27. 9, 8. 14, 33. 15, 31. u. s.), und desswegen ihm allenthalben nachgezogen sei (Matth. 4, 25. 8, 1. 9, 36. 12, 15. 13, 2. 14, 13. u. s.): im vierten Evangelium dagegen findet sich häufiger die Bemerkung, die Juden haben Jesu nach dem Leben getrachtet (5, 18, 7, 1.); die Pharisäer haben ihn festnehmen wollen, oder Diener ausgesendet, ihn zu greifen (7, 30. 32. 44. vgl. 8, 20. 16, 39.); es seien Steine gegen ihn aufgehoben worden

(8, 59. 10, 31.), and selbst in den meisten jener Stelles, von einer günstigen Stimmung des Volkes berichtet wei stellt diess der vierte Evangelist so dar, dass nur ein Thi des Volkes so gestimmt gewesen sei, ein anderer aber auf d entgegengesetzte, feindselige Weise. Besonders gerne sie macht er bemerklich, wie vor der letzten Katastrophe al List und Gewalt der Feinde Jesu vergeblieh geweses se weil η ώρα τουν noch nicht gekommen war (7, 30. 8, 20) dass die mehrmals gegen ihn ausgeschickten Schergen, wewältigt von der Macht seiner Rede und der Erhabente seiner Person, jedesmal wieder unverrichteter Sache & gezogen seien (7, 32. 44 ff.); dass Jesus durch die ets terten Rotten unversehrt hindurchgeschritten sei (8, 2 10, 39. vgl. hieżu Luc. 4, 30.). Gewils ist, wie sch oben bemerkt, hier nicht an ein natürliches, sondern = an ein solches Entkommen zu denken, worin Jesu höher Natur, seine Unverletzlichkeit, so lange er nicht selbs sein Leben lassen wollte, sich bewährte. Diess gibt sber sugleich Licht über den Zweck, welchen der vierte Erangelist bei der besondern flervorhebung dieser Züge hat: sie helfen ibm nämlich die Zahl jener Contraste versch ren, mittelst welcher er in seiner ganzen Schrift die Per son und Würde Jesu zu hehen sucht. Wie im Gegensu gegen den rohen Unverstand der Juden Jesu tiefe Wir heit als des göttlichen loyog nur um so glänzender isch tete; so erschien seine Güte der verstockten Bosbeit = ner Feinde gegenüber in um so rührenderem Lichte; de Bedeutende seiner Erscheinung hob sich, je mehr Stre unter dem Volke über ihn war; und seine Macht, dessen, der das Leben in ihm selber hatte, trat um " ehrfurchtgebietender hervor, je öfter seine Feinde und de ren Werkzeuge ausgingen, ihn zu greifen, aber wie dars eine höhere Macht gebunden, keine Hand an ihn zu lege vermochten, je unbegreiflicher er selbst durch die Reihe der zu seinem Untergang gerüsteten Widersacher unver

Listen gerade auch diess nachrühmt, dass die Opposition ir pharisäischen Partei gegen Jesum nur durch ihn in rer Entstehung und allmähligen Steigerung anschaulich erde: so entsteht doch eben hier gar sehr die Frage, ob eser Pragmatismus ein natürlicher oder ein gemachter it? Etwas Gemachtes ist jedenfalls daran, indem das besichnete Evangelium den Grund, warum die Feinde Jesu Iange nichts gegen ihn ausrichteten, auf die beschriesme Weise im Uebernatürlichen sucht; wogegen die Synptiker mit ächtem Pragmatismus den natürlichen Grund ervorheben, dass die jüdischen Hierarchen das Volk haen fürchten müssen, welches Jesu als einem Propheten ngehangen habe (Matth. 21, 46. Marc. 12, 12. Luc. 20, 9.) 8).

### §. S4.

Einzelne Anchdotengruppen. Beschuldigung eines Bundes mit Beelzebul und Zeichenforderung.

Unserer kritischen Absicht zufolge werden uns hier um solche Erzählungen interessiren, bei welchen der Einluß der Sage sich nachweisen läßt, und da dieser sich ornehmlich auch darin zeigt, daß eine Erzählung durch lie andere alterirt, oder gar die eine in der andern bloß ariirt ist, so werden wir, zumal uns die Chronologie hre Dienste versagt hat, die in Betacht kommenden Anekloten nach ihrer Verwandtschaft susammenstellen.

So, um bei dem Einfacheren zu beginnen, hat schon Benutz darüber sich beschwert, daß Matthäus von zweifällen erzähle, in welchen Jesu ein Bündniß mit Beelzeul vorgeworfen, und ein Zeichen von ihm verlangt worlen sei: was beides Markus und Lukas je nur Einmal

<sup>8)</sup> Vergl. DE WETTE, exeg. Handh. 1, 3, S. 1. 6.

geschehen lassen 1). Was jenen Vorwurf betrifft, so bi das erstemal (Matth. 9, 32 ff.) Jesus einen Dämonlech stummen geheilt: darüber verwundert sich das Volk, ü Pharisker aber bemerken, er treibe die Dämonen au durch den apywy der Damonen. Dass Jesus etwas dans erwiedert hätte, davon meldet hier Matthäus nichts. Du zweitemal (12, 22 ff.) ist es ein dämonischer Blindsumer, welchen Jesus heilt, wor<del>über wieder das Volk er</del> staunt, die Pharisaer aber außern, er thue diess duch Hülfe des Beelzebul, des apzur der Dämonen, wormin fort Jesus das Absurde dieser Beschuldigung aufdett. Dass nun jene Beschuldigung gegen Jesum bei seinen limonenaustreibungen zu wiederholten Malen erhoben wr den sei, ist an sich ganz wohl glaublich. Nur diels met bedenklich, dass der Dämonische, welcher jene Accierne veranlaiste, beidemale, ein xwgog (nur das einemal noch zvoloc dazu) gewesen sein soll. Der Damonischen waren doch so vielerlei, alle Arten von Krankheiten wurden dem Einflusse böser Geister zugeschrieben: waren sell nicht auch an die Heilung eines Besessenen andrer Art, sondern zweimal an die eines dämonisch Stummen, bengte Beschuldigung sich geknüpft haben? Die Schwierigkeit vergrößert sich, wenn wir die Erzählung des Luks (II, 14 f.) dazunehmen, welche, was die vorangestellte Beschreibung des Hergangs betrifft, der ersten, nicht der zweiter bei Matthäus entspricht: denn wie dort, ist auch bei kas der Damonische nur stumm; genau mit derselben for mel wird seine Heilung, und ebenso entsprechend die le wunderung des Volkes ausgedrücht; in welchen Besieher gen allen die zweite Erzählung des Matthäus der des lakas weit ferner steht. Nun verbindet aber Lukas mit der Heilung dieses Stummen, welche Matthaus von Seiten Jen still vorübergehen läßt, dieselben Reden Jesu, wie Matthis

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 311.

mit der Heilung seines Blindstammen, so dass Jesus bei diesen zwei auf einander gefolgten Fällen das Gleiche müsste geredet haben. Diess geht über das Wahrscheinliche zu weit hinaus, und verbunden mit der Unwahrscheinlichkeit einer zweimaligen gleichen Beschuldigung gerade bei Gelegenheit eines dämonisch Stummen, führt es von selbst auf die Frage, ob hier nicht ein und derselbe Vorfall sich in der Sage verdoppelt haben möge? Wie diels angegangen sein kann, darüber gibt uns Matthäus selbst Aufschluss, indem er den Dämonischen das einemal nur einfach stumm, das andremal zugleich blind sein läßt. Eine auffallende Kur musste es wohl sein, an welche sich theils jene Bewunderung des Volks, theils dieser verzweifelte Angriff der Feinde Jesu knüpfte: bald mag daher für das geheilte Subject die blosse Stummheit nicht genügt haben, und es in der steigernden Sage auch noch des Gesichtes beraubt worden sein. Ging nun aber neben dieser neuen Formation der Sage auch noch die ältere her: was Wunder, wenn ein mehr gewissenhafter als kritischer Sammler, wie der Verfasser des ersten Evangeliums, beides als verschiedene Geschiehten neben einander aufnahm, nur dass er, um die Wiederholung zu vermeiden, das einemal die Reden Jesu wegliefs? 2).

<sup>2)</sup> Vergl. DE WETTE, exeg. Handb. 1, 1, S. 116.; NEADDER, L. J. Chr., S. 288. Wie Schleiermacher (S. 175.) von der Rede über die Blasphemie des πνεῦμα ἄγιον bei Matthäus (12, 31 f.), welche sich an das vorangegangene ἐγω ἐν πνεῦματι θεὰ ἐκβάλλω τὰ δαιμόνια (V. 28.) trefflich anschliesst, den Zusammenhang vermissen kann, ist doch immer noch erklärlicher, als dass er (S. 185 f.) diesen Ausspruch bei Lukas (12, 10.) besser eingefügt findet. Denn zwischen dem hier vorangeschickten Satze, dass, wer des Menschen Sohn vor den Menschen verläugne, von ihm vor den Engeln verläugnet werden werde, und dem in Rede stehenden findet doch kein anderer Zusammenhang statt, als dass das ἀρνεῖοθαι τον νίον τῶ ἀνθρώπη dem Das Leben Jesu 3te Auß. 1. Band

Schnitt Matthäus 9, 34. die Rede Jesu weg, so konnter auch die Zeichenforderung, welche eine Abfertigung von Seiten Jesu erforderte, erst bei seiner Erzählung von der Beschuldigung wegen Beelzebuls damit verbinden, und auch in diesem Stücke ist Lukas, welcher die Zeichenforderung gleichfalle an jene Beschuldigung knüpft, mit der späteren Stelle des Matthäus parallel<sup>3</sup>). Nun aber het

Referenten das eineir λόγον ei, τον υίον τὰ ἀνθρώπε in Erinserung brachte. Hiefür ist die Probe, dass nun zwischen diesem Ausspruch und dem folgenden, dass seinen Jüngern we Gericht das Nöthige durch das πνεῦμα ἄγιον werde eingegeben werden, die Verbindung ehenso äusserlich durch den Amdruck πνεῦμα ᾶγιον vermittelt ist. Was bei Matthäus (V. ¾ —37.) noch folgt, ist zum Theil schon in der Bergrede da gewesen, steht aber auch hier in besserem Zusammenhang, als Schleiermachen anerkennen will.

3) Dass Lukas Beschuldigung und Zeichenforderung unmittelbar hinter einander ausgesprochen und hierauf von Jesu nacheinander beantwertet werden lässt, findet die neuere Kritik ungleich wahrscheinlicher, als wenn Matthäus zuerst die Beschuldigung und deren Beantwortung, dann die Zeichenforderung und deren Zurückweisung gibt; sofern es sich nämlich schwer denken lasse, dass, nachdem Jesus sich gegen jenen Vorwurf lange genug verantwortet, nun die nämlichen Leute, welche denselben vorgebracht, oder doch ein Theil von ihnen, noch ein Zeichen begehrt haben sollten (Scaus-ERMACHER, S. 175; Schnechenburger, über den Urspr. S. 52f.). Indess ebensogut lässt sich andrerseits das unwahrscheinlich finden, dass Jesus, nachdem er längst in einer gewaltiges Rede gegen das Bedeutendere, die Beschuldigung wegen Beelzebuls, gesprochen, und sogar nach einer Unterbrechung, die ihn zu einer ganz anderartigen Aeusserung veranlasste (Luc. 11, 27 f.), noch auf die minder bedeutende Zeichenforderung sollte zurückgekommen sein. Vergl. DE WETTE, exeg. Handb., 1, 1, S. 119. - Was sich hierauf bei Matthäus (V. 43 - 45.) anschliesst, die Rede von den verstärkt wiederkehrenden Dämonen, scheint bei Lukas (11, 24 f.) Matthäus nicht bloß wie Lukas Kine Zeichenforderung, in Verbindung mit jenem Vorwurfe, sondere noch eine andere (16, 1 ff.) nach der sweiten Speisung, welche ande Markus (8, 11 f) hat, der dagegen die erstere, weglistet. Hier treten Pharisäer (bei Matthäus in der unwahrsebeim lichen Begleitung von Sadducäern) zu ihm zund ersendem ihn um ein σημεῖον ἐκ τῦ ἐρανῦ, worauf ihnen Jesus eine Antwort gibt, deren Schlußsats: γενεὰ ποτηρὰ καὶ μοικοίλις σημεῖον ἐπιζητεῖ, καὶ σημεῖον ἐ δοθήσεναι ανῦς, εἰ μὴ τὸ σημεῖον Ἰωνᾶ τῦ προσήτε, bei Matthäus wörtlieb mit dem Anfang der früheren Abweisung, 12, 39., zusammenstimmt lat schon dieß, daß Jesus jene Zumuthung zweimal mit derselben räthselhaften Hinweisung auf Jepas und anch

in Verbindung mit den Aeusserungen gegen den Vorwurf einer Austreibung der Dämonen durch Beelzebul passender zu stehen, als bei Matthäus erst nach den Reden gegen die Zeichenforderung. Sehen wir indessen genauer zu, so ist es sehr unwahrscheinlich, dass Jesus an die ihm gewaltsamabgedrungene Apologie seiner Dämonenaustreibungen gegem Feinde eine so ruhige, rein theoretische Ausführung, welche, wo nicht für ihn interessirte, doch empfängliche Zuhörer voraussetzt, geknüpst haben sollte, und wir finden hier in letzter Beziehung keinen andern Zusammenhang, als dass beide Reden von Austreibung der Dämonen handeln. Durch diese Aehnlichkeit liess sich der Referent im dritten Evangelium verführen, die Verbindung zwischen den Reden Jesu gegen die oftgenannte Beschuldigung und gegen die Zeichenforderung, welche, als die zwei stärksten Proben des böswilligen Unglaubens seiner Feinde betreffend, in der Ueberlieserung zusammengesügt gewesen zu sein scheinen, zu sprengen; eine Gewaltsamkeit, deren der erste Evangelist sich enthielt, und daher die ihm durch jene Verdächtigung der Dämonenaustreibungen Jesu in das Gedächtniss gerufene Rede von der Wiederkehr der Dämonen zurückbehielt, bis er zuvor auch die Zurückweisung der Zeichenforderung mitgetheilt hatte.

sonst mit denselben Worten abgefertigt habe, anwahscheinfich genug: so sind die in der zweiten Stelle de Matthian dom zuletztungeführten Satze vorangehende Worte (V. 2 and 3.) vollends unbegreiflich. Dem wir Joons and the Forderung eines wunderbaren Zeichen m Himmel seiten Geguern erwiedern kann, daß sie swu auf die natörlichen Zeichen am Himmel sich gut vertisden, desto schlechter aber auf die geistigen Zeichen die ser messianischen Zeit, das ist so dunkel 1), dass aus der Verzweiflung an einem Zusammenhange die sonst miegrundete Auslassung der Verse 2 und 3. 5) hervergegugs scheint. Lukas, der diesen Vorwurf Jesu, dass seine le genossen-besser die Zeichen der Witterung als der Li verstehen, nur sum Theil mit andern Worten, gleichlik hat (12, 54 f.), gibt demselben eine andere Stellung, we che man für die bessere ansehen könnte, sofern nach des Reden von dem Feuer, das er anstinden, und der Latsweiung, welche er herbeiführen werde, Jesus zu gus schicklich zum Volke sagen konnte: von den unverkenbaren Vorzeichen einer so großen Revolution, wie sich durch mich eine vorbereitet, nehmet ihr keine Notis, w schlecht versteht ihr euch auf die Zeichen der Zeit'). Doch genauer erwogen reiht Lukas diese Gnome den ver hergegangenen Reden ebenso abgebrochen an, wie 13, 18 die beiden Parabeln 7. Sehen wir von hier auf Matthia surück, so zeigt sich uns leicht, wie er zu seiner Dr stellung kommen konnte. Zur Verdopplung der Zeicher forderung mag ihn die Variation veranlasst haben, welche er vorfand, dass das geforderte Zeichen bald als orquio schlechtweg, bald als σημεῖον ἐχ τε ερανεί bestimmt #

<sup>4)</sup> Vgl. DE WETTE z. d. St.

<sup>5)</sup> s. GRIESBACH, Comm. crit. z. d. St.

<sup>6)</sup> Etwas anders Schleiermachen, S. 190 f.

<sup>7)</sup> DE WETTE, exeg. Handb. 1, 1, S. 139. 1, 2, S. 72.

werden pflegte. Und wenn er nun wußte, daß Jesus die Juden von dem διακρίνειν τὸ πρόσωπον τὰ ερανᾶ auf die διάκρισις der σημεῖα τῶν καιρῶν verwiesen hatte: so lag ihm die Vermuthung nicht alleu ferne, daß die Juden diese Abfertigung vielleicht durch das Verlangen eines σημεῖον ἐκ τῦ ερανῦ veranlaßt haben mögen. So begegnet uns hier Matthäus, wie sonst öfters Lukas, mit einer gemachten Einleitung einer Rede Jesu; zum Belege für den von Sieffer swar aufgestellten e), aber zu wenig berücksichtigten Satz, daß es in der Natur solcher traditionellen Berichte, wie wir sie an den drei ersten Evangelien haben, liege, daß der eine Zug in diesem, der andre im andern sich besser erhalten zeige, somit bald dieser bald jeuer im Nachtheil gegen die übrigen sei.

### S. 85.

Besuch der Mutter und der Brüder Jesu, und die seligpreisende Frau.

Sämmtliche Synoptiker wissen uns von einem Besuche der Mutter und der Brüder Jesu zu erzählen, bei dessen Anmeldung Jesus, auf seine Jünger deutend, den Ausspruch gethan habe, dass die seinem Worte Folgsamen seine Mutter und Brüder seien (Matth. 12, 46 ff. Marc. 3, 31 ff. Luc. 8, 19 ff.). Matthäus und Lukas sagen von dem Zwecke dieses Besuches nichts; also auch nicht, ob jene scheinbar abweisende Aeusserung Jesu durch etwas Besonderes veranlasst war. Markus hat hierüber eine unerwartete Auskunft, indem er uns (V. 21.) zu wissen thut, dass, während Jesus unter einem Volkszulause, der ihn selbst am Essen verhinderte, zu lehren gepflegt habe, seine Verwandten, in der Meinung, er sei verrückt, ausgegangen seien, um sich seiner zu bemächtigen, und ihn in Familien-

<sup>8)</sup> Ueber den Ursprung, S. 115.

gewahrsam zu nehmen!). Nachdem er hierauf, wie er scheint, bloß der Aehnlichkeit wegen, welche zwischen dem die Verwandten betreffenden ελεγον, ὅτι εξές, und dem οἱ γραμματεῖς ελεγον, ὅτι Βεελζεβελ ἔχει κ. τ. λ. (vgl. Joh. 10, 20:) stattfindet, diesen Vorwurf sammt Jesu Antwort, aber ohne die Veranlassung durch eine Dāmonenaustreibung, eingeschaltet hat, läßet er die indeß angekommenen Verwandten Jesu, als welche jetzt näher seine Mutter und Brüder namhaft gemacht sind, bei ihm angemeldet werden, und ihn hierauf die obige Antwort ertheilen.

Diese Notis des Markus ist den Auslegern sehr willkommen, um die Härte, welche in der Entgegnung Jen auf die Anmeldung seiner nächsten Verwandten zu liegen scheint, aus der verkehrten Absicht ihres Besuchs zu erklären und zu rechtfertigen. Allein auch abgesehen devon, dass bei der gewöhnlichen historischen Auffassung der Kindheitsgeschichte Jesu sich schwer erklärt, wie seine Mutter nach solchen Ereignissen später so weit an ihrem Sohne irre werden konnte, so fragt es sich doch sehr, ob wir jene Notiz des Markus annehmen dürfen? Bedenkt man, wie sie theils neben der augenscheinlichen Uebertreibung steht, dass Jesus und die Seinigen des Volkszudrangs wegen nicht einmal zum Essen haben kommen können, theils in ihrer Abgebrochenheit sich selbst nicht minder seltsam ausnimmt: so wird man kaum umhinkonnen, dem Urtheil Schleiermacher's beizutreten, dass in diesem Zusatze kein Aufschluss über das damalige Verhältnis Jesu su seiner Familie zu suchen sei, derselbe vielmehr zu jenen Uebertreibungen gehöre, welche Markus sowohl in den Eingängen einzelner Begebenheiten, als in den allge-

<sup>1)</sup> Den Beweis für diese Deutung der Ausdrücke: of nag' aven nearginat und igery führt Fritzschu, Comm. in Marc. p. 97 fl

meinen Darstellungen so gerne anbringe ). Er wollte die abweisende Antwort Jesu auf die Anmeldung seiner Verwandten begreißich machen; glaubte desswegen ihrem Besuche eine für Jesum unerwünschte Absicht unterlegen su müssen, und weil er nun von den Pharisäern wulste, dass sie ihu unter Einflus des Beelsebul gestellt haben, so schrieb er auch jenen eine ähnliche Ansicht zu<sup>3</sup>).

Legen wir diese Notiz des Markus bei Seite, so bietet swar die Vergleichung der sehr ähnlichlautenden drei Berichte an sich keine Ansbeute ); wohl aber muß uns die verschiedene Verbindung auffallen, in welche die Evangelisten diese Begebenheit setzen: Matthäus und Markus nämlich nach der Vertheidigung gegen den Verdacht eines höllischen Beistands und vor der Parabel vom Säemann; wogegen Lukas den Besuch um ein Ziemliches vor jene Beschuldigung, die Parabel aber noch vor den Besuch stellt. Merkwürdiger Weise dagegen hat Lukas an derselben Stelle, nach der Vertheidigung gegen den Vorwurf eines Teufelsbundes, wo die beiden andern den Besuch

<sup>2)</sup> Ueber den Lukas, S. 121.

<sup>3)</sup> Vgi. DE WETTE, z. d. St.

<sup>4)</sup> Wenn Schrecheraurera (über den Ursprung, S. 54.) in dem εἰπεί τις und dem ἐχτείνας την χείρα bei Mathäus, gegenüber dem εἰπον und περιβλεψαμενος κύκλιο des Markus, eine gemachte Anschaulichkeit finden will: so ist diess eine Probe der parteisischen Scharfsichtigkeit zu Ungunsten des Mathäus, welche in der neuesten Kritik dieses Evangeliums eine so grosse Rolle spielt. Denn wer sieht nicht, wenn nun umgekehrt Mathäus das εἰπον hätte, wie es alsbald zu den Zügen verwischter Anschaulichkeit gezählt werden würde? An dem ἐχτείνας την χείρα aber ist vollends gar nichts zu entdecken, was diesem Ausdruck mehr als dem περιβλειγάμενος das Gepräge des Gemachten geben sollte; ebensogut könnte umgekehrt diese letztere Formel aus der schon erwähnten Liebhaberei des Markus für Bezeichnung des Augenspiels abgeleitet, und somit als willkürliche Zuthat betrachtet werden.

der Verwandten Jesu einfügen, einen Vorfall, welcher m ein ganz ähnliches Dietum, wie jene Anmeldung, andlich Nach der Widerlegung jenes Vorwurfs nämlich, und der Belehrung über die Wiederkehr der Dämonen, bricht eine Fran unter der Menge bewunderungsvoll in eine Seligneisung der Mutter Jesu aus; worauf Jesus, wie oben bei der Anmeldung seiner Mutter, erwiedert: selig vielneh diejenigen, welche das Wort Gottes hören und beobichten! 5) Schleirmacher nun zieht auch hier den Berick des Lukas vor; von der kleinen Zwischenhandlung at der seligpreisenden Frau namentlich glaubt er, sie verathe eine frische und lebendige Erinnerung, welche in an Ort und Stelle, wo sie vorgefallen, eingeschoben n haben scheine, wogegen Matthäus mit der Antwort Jon auf den Ausruf der Frau die sehr ähnliche auf die Armeldung der Verwandten verwechselt, diese an die Stelle von jener gesetzt, und so die Scene mit der Frantbergangen habe 6). Allein wie gerade durch die technische Erörterung über die Wiederkehr der ausgetrieben Dimonen oder auch durch die vorangegangenen Straffeden die Frau sich zu einer so begeisterten Ausrufung hingerissen fühlen konnte, ist schwer begreiflich, und es möchte eher die der Schleiermachen'schen entgegengesetzte Vermuthung sich begründen lassen, dass an die Stelle der Anmeldung der Verwandten der Referent im dritten Erstgelium die ähnlich auslaufende Scene mit der seligpreises den Frau gesetzt habe. Es hatte nämlich, wie wir au

μήτης με καὶ ἀδελφοί με ਜτοί
εἰση οἱ τον λογον τῆ θεᾶ
ὰκέοντες καὶ ποιέντες αὐτόν.

Antwort auf die Seligpreisung, 11, 28:

μενάνγε μαπάριοι (8C. έχ ή κίτο μα, άλλ') οι άκποντες τόν λόγον τὰ Θεῦ καὶ φιλόπαντες αὐτόν.

<sup>5)</sup> Antwort auf die Anmeldung, 8, 21:

<sup>6)</sup> a. a. O. S. 177 f.

Matthäus und Markut sehen, die evangelische Ueberlieferung, sei es aus einem historischen, oder einem zufälligen Grunde, jenen Besuch und das Dictum von den geistigen Verwandten mit den Reden Jesu gegen den Vorwurf eines Verhältnisses zum Beelzebul und von der Wiederkehr der Dämonen in Verbindung gebracht, und auch Lukas, wo er an Schluß dieser Reden kam, wurde an jene Sceue mit deren Pointe, die Erhebung der geistigen Verwandschaft Jesu, erinnert. Nun aber hatte er den Besuch bereits oben gemeldet ); er griff daher nach der ähnlich auslaufenden Anekdote von der Frau. Dabei lässt sich aber der großen Aehnlichkeit beider Anekdoten wegen zweifeln, ob wirklich zwei verschiedene Begebenheiten zum Grande liegen; der unvergessliche Aussprach Jesu, in welchem er seine geistigen Verwandten über seine leiblichen setzte, könnte möglicherweise in der Sage swei verschiedene Fassungen oder Rahmen bekommen haben': indem es dem Einen als das Natürlichste erscheinen mochte, dass eine solche Zurücksetzung seiner Blutsverwandten mit einer wirklichen Zurückweisung derselben verbunden; dem Andern, dass die Erhebung der ihm geistig nahe Stehenden durch eine vorangegangene Seligpreisung derjenigen, die ihm leiblich am nächsten stand, hervorgerufen gewesen sei. Von diesen zwei — sei es verschiedenen Geschichten, odler Variationen derselben Geschichte - geben Matthäus und Markus nur die erstere; Lukas aber, welcher

<sup>7)</sup> Was den Evangelisten veranlasste, den Besuch nach der Parabel vom Süemann einzuschalten, muss auch nicht gerade, wie Schleienmachen meint, eine wirkliche chronologische Verbindung gewesen sein; vielmehr werden wir das ganz in seiner Art finden, dass ihm der Schluss der Auslegung jener Parabel: ἔτοι εἰοιν οἵτινες — ἀκόσαντες τὸν λόγον κατίχου καὶ καφποφορῶσω ἐν ὑπομονῆ, den ähnlichen Ausspruche Jesu bei seinem Besuche: ἔτοι εἰσιν οἱ τὸν λόγον τὰ θεῶ ἀκόσντες καὶ ποιώντες κὸτον, in die Erinnerung rief.

diese schon bei einer früheren Gelegenheit vorweggenemmen hatte, fand sieh, als er an die Stelle kam, wo in der gewöhnlichen evangelischen Tradition jene Anekdote ihren Sitz hatte, veranlaßet, sie nunmehr in der zweiten Form bier einzufügen.

## **S.** 86.

Die Erzählungen von Rangstreitigkeiten unter den Jüngern und von Jesu Liebe zu den Kindern.

Die drei ersten Evangelien erzählen uns von mehreren Rangstreitigkeiten, welche unter den Jüngern ausgebrochen seien, und von der Art, wie Jesus dieselben beigelegt habe. Allen ist ein Rangstreit gemein, welcher nach Jesu Verklärung und erster Leidensverkundigung unter den Jüngern zum Ausbruch gekommen sein soll (Matth. 18, 1 ff. Marc. 9, 33 ff. Luc. 9, 46 ff.), wobei sich zwar Differenzen in den Erzählungen finden, aber die Einerleiheit derselben durch die in allen vorkommende Aufstellung eines Kindes verbürgt ist, da so etwas, wie auch Schleiermacher bemerkt 1), sich nicht leicht wiederholt. Matthäus und Markus haben einen Rangstreit gemein, welcher durch die beiden Sohne des Zebedaus angeregt wurde, indem diese sich (nach Markus), oder ihre Mutter ihnen (nach Matthäus), die zwei ersten Stellen neben Jesu im messianischen Reiche ausbat (Matth. 20. 20 ff. Marc. 10, 35 ff.) 2). Von einer solchen Bitte der

<sup>1)</sup> a. a. U. S. 152.

<sup>2)</sup> Es ist consequent in dem Tone der neueren Kritik über den Matthäus gesprochen, wenn Schulz (üb. d. Abendm. S. 320.) in Bezug auf die bemerkte Differenz zwischen den beiden ersten Evangelisten äussert, er zweiste keinen Augenblick, dass jeder aufmerksame Leser sich ohne Bedenken der Darstellung des Markus zuwenden werde, welcher, ohne Erwähnung der Mutter, die ganze Verhandlung

Zebedaiden weils das dritte Evangelium nichts; wohl aber hat es ohne diesen Anlass noch einen weiteren Rangstreit. bei welchem ähnliche Reden fallen, wie sie die beiden ersten an jene Bitte angeknöpft haben. Bei dem letzten Mahle nämlich, das Jesus vor seinem Leiden mit seinen Jüngern hielt, lässt Lukes unter den Jüngern eine giloveixία ausbrechen, wer von ihnen der größte sei, welche Jesus sofort durch dieselben Gründe, zum Theil mit denselben Worten, niederzuschlagen sucht, wie nach Matthäus und Markus die über die Bitte der Zehedalden unter den Jüngern entstandene avarantige, wornnter ein Ausspruch sich findet, den Lukas selbst und Markus auch bei der Aufstellung des Kindes schon fast ebenso gehabt haben, und welchen Matthäus, außer bei der Bitte der Salome, auch noch in der großen antiphariskischen Rede hat (vgl. Luc. 22, 26. Marc. 9, 35. Luc. 9, 48. Matth. 20, 26 f. 23, 11.). So glaublich es nun auch sein mag, dass bei den weltlichen Messiashoffnungen der Jünger öfters Rangstreitigkeiten unter ihnen zu dämpfen waren, so ist es doch keineswegs wahrscheinlich, dass z. B. die Sentenz: wer unter euch der größte sein will, sei Aller Diener, 1) bei der Aufstellung des Kindes, 2) aus Anlass der Bitte der Zebedaiden, 3) in der antipharisäischen Rede, und 4) bei dem letzten Mahle gesprochen worden sei. Sondern hier findet augenscheinlich eine traditionelle Ver-

zwischen Jesus und den beiden Aposteln vorgehen lasse. Allein, was die historische Wahrscheinlichkeit betrifft, so möchte ich wissen, warum eine Frau, welche zu den Begleiterinnen Jesu gehörte (Matth. 27, 56.), eine solche Bitte nicht sollte haben wagen dürfen; was aber die psychologische, so hat das Gefühl der Hirche in der Wahl der Perikope auf den Jakobustag wohl mit Recht für die Darstellung des Matthäus entschieden, da eine so feierliche Bittscene aus dem Stegreife ganz in der Art eines Weibes, und mäher einer für ihre Söhne sich verwendenden Mutter ist.

wirrung statt, sei es nun, dase, wie Surrunt in solchen Fällen gerne annimmt, mehrere ursprünglich verschiedene Vorgänge in der Sage assimilirt, d. h. hier dieselben Reden irrig bei verschiedenen Anlässen wiederholt, oder dass aus Einem Falle durch die Sage mehrere gemacht, d. h. hier zu denselben Reden verschiedene Veranlassungen erdacht worden sind. Zwischen diesen beiden Möglichkeiten wird darnach entschieden werden müssen, ob die verschiedenen Facta, an welche die analogen Demuthsreden sich knüpfen, eher das unselbetständige Ansehen bloßer Rahmen für die Reden, oder das selbstständige von Vergängen haben, welche ihre Wahrheit und Bedeutsamkeit in sich selber tragen.

Hier nun wird vor Allen der Bitte der Zebedaiden nicht abgesprochen werden künnen, für sich schon etwas so Bestimmtes und Merkwürdiges zu sein, dass sie gar nicht darnach aussieht, nur als Einfassung der folgenden Reden sich angesetzt zu haben, und ebenso wird man über die Aufstellung des Kindes urtheilen müssen: so daß wir also vorerst swei für sich bestehende Fälle von Rangstreitigkeiten hätten. Wollen wir jedem dieser beiden Fälle die zu ihm gehörigen Reden zutheilen, so gehören die Aussprüche, welche Matthäus bei der Aufstellung des Kindes hat: wenn ihr nicht wieder werdet wie die Kinder u. s. w., und: wer sich erniedrigt, wie diels Kind u. s. w., unverkennbar zu diesem Anlase, und andrerseits die von Herrschen und Dienen in der Welt und im Reiche Jesu scheinen der Bitte der beiden Jünger um die Herrscherstühle im messianischen Reiche, womit Matthäus sie verbindet, ganz angemessen zu sein; wogegen das Dictum vom Ersten und Letzten, Größten und Kleinsten, welches Markus und Lukas auch schon bei der Kinderscene haben, Matthäus mit Recht für die Scene mit den Zebedaiden aufgespart zu haben scheint. Anders als mit den bisher besprochenen beiden Anlässen verhält es sich mit dem Wetteifer,

Luc. 22, 24 ff. Dieser knüpft sich weder an eine besondre Veranlassung, noch läuft er in eine markirte Scene aus (wenn wir nicht aus Johannes, der übrigens keines Wettstreits gedenkt, die Fusswaschung herübernehmen wollten; wovon jedoch erst in der Leidensgeschichte die Rede werden kann); sondern er wird nur eingeleitet durch gydyero đề xal qulovenda er autois, fast mit denselben Worten. wie Lukas bereits den ersten Rangstreit (9, 46.) eingeführt hatte, und veranlasst Jesum su Reden, welche, wie schon erwähnt, Matthäns und Markus ihn bei den früheren Rangstreitigkeiten führen lassen: so dass also für diese hier nichts Kigenthümliches übrig bleibt, als nur die Stelle beim letzten Mahle, welche aber auch nicht die sieherste ist. Denn dass unmittelbar nach den für die Jünger so demüthigenden Reden vom Verräther ihnen der Hechmuth alsbald wieder sollte so stark gewachsen sein, ist ebenso schwer zu glauben, als es bei Gegeneinanderhaltung der Verse 23. und 24. leicht zu entdecken ist, wie der Referent ohne geschichtlichen Grund verführt werden konnte. einen Rangstreit hicherzustellen. Unverkennbar nämlich waren es die Worte: καὶ αὐτοὶ ἤρξαντο συζητεῖν προς έαυτες. το, τίς άρα είη έξ αὐτων ό τέτο μέλλων πράσσειν; welche ihm das ähnliche: eyévero de xal quloreixla ev aurois, τὸ, τίς αὐτῶν δοκεῖ εἶναι μείζων; d. h. es waren die Streitreden über den Verräther, welche ihm die Streitreden über den Vorrang in die Erinnerung riefen. Einen solchen Streit hatte er zwar bereits gemeldet, aber mit demselben, Eine Sentenz abgerechnet, nur jene Reden, zu welchen Jesum das Kind veranlasste, in Verbindung gebracht: nun waren ihm noch die andern übrig, welche die beiden ersten Evangelisten an die Bitte der Zebedaiden knupfen, ein Anlass, der dem Erzähler im Lukasevangelium nicht gegenwärtig gewesen zu sein scheint, wesswegen er die dazu gehörigen Reden hier mit der unbestimmten Angabe eines ausgebrochenen Rangstreits einfügt. Indess die chronologische Stellung auch der zwei zuerst genannten Rangstreitigkeiten, beidemale nach einer Leidenverkündigung, welche doch, wie die Veraussagung des Verraths, solche irdische Hochmuthsgedanken scheint haben niederschlagen zu müssen, hat so wenig Wahrschein lichkeit 5), dass der Fingerseig willkommen sein nus, welcher in der evangelischen Darstellung selbst über die Art liegt, wie die Referenten auf ungeschichtliche Weis zu einer solchen Anordnung gekommen sind. In Jest Antwort auf die Bitte der Salome nämlich war die Hisweisung auf das ihm und seinen Jüngern bevorstehede Leiden das Hervorstechendste: daher schloss sich duch die natürlichste Ideenassociation an die Leidensverkünggung die Erzählung von dem auf das bevorstehende Laden verwiesenen Ehrgeiz der beiden Jünger an. Bei der ersten Rangstreitigkeit aber geht die voranstehende Ledensyerkundigung nach den beiden mittleren Evangelisten in die Bemerkung aus, dass die Jünger die Reds Jest nicht verstanden, und doch, Jesum darüber zu ingen, sich gefürchtet (also ohne Zweifel über den Sinn der Rede unter sich gesprochen und gestritten) haben: und hier schloss sich nun sehr natürlich der gleichfalls hinter Jest Rücken geführte Streit über den Vorrang an. Auf die Erzählung des Matthäus übrigens findet diese Erklärung ihre Anwendung nicht ebenso, da hei ihm zwischen die Leidensverkündigung und den Wetteifer die Anekdote von dem erangelten Stater eingeschoben ist 4).

Mit diesen Rangstreitigkeiten hängt durch Vermittelung des bei einer derselben aufgestellten Kindes noch eine andere Anekdote zusammen, die nämlich, wie die Leute Kinder zu Jesu bringen, um sie von ihm segnen zu

<sup>3)</sup> Vgl. Schleiermacher, a. a. O. S. 283.

Hiemit vergl. die Bemerkungen nu Warru's, exeg. Handh.
 1, 2, S. 107.

lassen, die Jünger es hindern wollen, Jesus aber das freundliche: ἄφετε τὰ παιδία κ. τ. λ., spricht, und bemerkt, dass nur Kindern und ihresgleichen das Himmelreich beschieden sei (Matth. 19, 13 ff. Marc. 10, 13 ff. Luc. 18, 15 ff.). Diese Erzählung hat mit der von dem inmitten der Jünger aufgestellten Kinde viele Aehnlichkeit. 1) Beidemale stellt Jesus die Kinder als Muster vor und erklärt, das nur Kinderähnliche in das Reich Gottes kommen können; 2) beidemale erscheinen die Jünger in einem Gegensatz gegen die Kinder, und endlich 3) sagt Markus beidemale, Jesus habe die Kinder in die Arme genommen (ἐναγκαλισάμενος). Wollte man desshalb nur Einen Vorfall als zum Grunde liegend vermuthen, so müsste jedenfalls die letztere Erzählung als die der Wahrheit nähere festgehalten werden, weil das Wort Jesu: ασετε τὰ παιδία x. τ. λ., welches in seiner durch alle Berichte hindarch sich gleich bleibenden Originalität den Stempel der Aechtheit unverkennbar an sich trägt, nicht wohl bei jener andern Gelegenheit gesprochen werden konnte; wogegen die angeblich aus Anlass des Rangetreits gethanen Aussprüche von den Kindern als Demuthsmustern gar wohl bei der unsrigen im Rückblick auf frühere Rangstreitigkeiten vorgetragen sein könnten. Eher möchte indess hier der Ort sein, eine Assimilation ursprünglich verschiedener Falle anzunehmen, da wenigetens Markus sein ἐναγκαλισάμενος offenbar nur der Aehnlichkeit beider Scenen wegen bei beiden gleicherweise angebracht hat.

#### S. 87.

## Die Tempelreinigung.

Wenn Johannes (2, 14 ff.) Jesum bei seinem ersten, die Synoptiker (Matth. 21, 12 ff. parall.) bei seinem letzten Aufenthalt in Jerusalem eine Tempelreinigung vornehmen lassen: so dachten die älteren und denken auch noch

manche neuere Ausleger 1) an zwei verschiedene Begebeheiten; zumal außer der chronologischen Differens auch in der Darstellung des Vorgangs sich zwischen den drei ersten Evangelisten und dem vierten einige Abweicher Während nämlich in Bezug auf das Verfahren Jesu bei jenen nur überhaupt von einem expaller die Rede ist: heisst es bei diesem, er habe sich zu diesen Behnfe ein φραγέλλιον έχ σχοινίων gemacht: ferner, wilrend er dort gegen alle Verkäufer auf gleiche Weise verfährt: scheint er hier einigen Unterschied su machen, und die Taubenhändler etwas milder zu behandeln; ach ist bei Johannes davon nicht die Rede, dass er mit des Verkäufern auch die Käufer ausgetrieben hätte. Auch der Rede Jesu bei diesem Anlasse findet sich die Differen, dass die Synoptiker sie genau in Form eines Citats au dem A. T., Johannes aber nur als ungefähre Anspieles darauf gibt. Besonders aber im Erfolge zeigt sich der Unterschied, dass nach dem vierten Evangelium Jest sogleich Einsprache gethan wird, wovon die Synoptiker nichts berichten, sondern erst Tags darauf die jüdichen Hierarchen eine Frage an Jesum richten lassen, welche Bezug auf die Tempelreinigung zu haben scheint (Math. 21, 23 ff.), and welche Jesus auch ganz anders antwertes, und namentlich ohne die berühmte Rede vom Abbrack und Wiederaufbau des Tempels, mittelst welcher er nach dem vierten Evangelium jene Einsprache zurückweist. Die Wiederholung einer solchen Execution sucht man durch die Bemerkung erklärlich zu machen, dass, da auf die erste Austreibung hin der Unfug schwerlich unterblieb, bei jeder Erneuerung desselben Jesus auch zu wiederhob tem Einschreiten veranlasst gewesen sei; dass aber niber die johanneische Tempelreinigung eine frühere als die

<sup>4)</sup> PAULUS und TROLUCK z. d. Absch. Auch NEARDER, L. J. Chr., S. 388. Anm., findet eine Wiederholung möglich.

synoptische sei, davon glaubt man die Spur eben auch darin zu entdecken, dass bei jener Jesu alsbald Einsprache gethan wurde, bei dieser hingegen seines inswischen gestiegenen Ansehens wegen nicht mehr.

Allein bei allen Abweichungen ist doch die Uebereinstimmung der beiden Erzählungen überwiegend. Derselbe Unfug; dieselbe gewaltsame Art, ihm durch exballer der Leute und avaspéque der Tische zu steuern; ja auch im Wesentlichen dieselbe Rede zur Begründung dieses Verfahrens, welche, wenn gleich nicht mit ebensovielen Worten, doch auch bei Johannes eine Hinweisung auf Jes. 56. 7. Jer. 7, 11. enthält. Jedenfalls muste man dieser bedeutenden Aehnlichkeiten wegen mit Sieffert 3) annehmen, die zwei sich ursprünglich weniger ähnlichen Vorfälle seien in der Ueberlieferung assimilirt, die Züge des einen auf den andern übergetragen werden. Allein soviel scheint doch klar: die Synoptiker wissen nichts von einer frühern Begebenheit dieser Art, so wenig als von einem früheren jerusalemischen Aufenthalte Jesu überhaupt; und ebenso scheint der vierte Evangelist die Tempelreinigung nach dem letzten Einsug Jesu in die Hauptstadt nicht desswegen übergangen zu haben, weil er sie als aus den übrigen bekannt voraussetzte, sondern weil er den einzigen Act dieser Art, der ihm überhaupt bekannt war, in eine frizhere Zeit setzen zu müssen glaubte. Wissen so sämmtliche Evangelisten nur je von Einem Vorfalle dieser Art: so berechtigen uns weder die kleinen Abweichungen in der Beschreibung, noch die bedeutende in der Stellung der Begebenheit, zwei verschiedene Vorfälle vorauszusetzen, da ja namentlich chronologische Differenzen in den Evangelien keineswegs selten, und bei traditionell entstandenen Schriften auch ganz natürlich sind. Recht haben daher nach älteren Vorgängen die neuesten

<sup>2)</sup> Ueber den Ursprung, S. 108 ff.

Das Leben Jesu 3te Auft. I. Band.

Ausleger des Johannes sich für die Identität beider Geschichten erklärt 3).

Auf welcher Seite hiebei der Irrthum, namentlich is chronologischer Beziehung, liege, darüber kann man is Voraus wissen, wie sich die jetzige Kritik entscheiden wird: nämlich zu Gunsten des vierten Evangeliums. Die Peitsche, die abgestufte Behandlung der verschiedenes Klassen von Händlern, die freiere Anspielung auf die A. T. liche Stelle, sind nach Lücke ebensoviele Kennzeichen des Augen - und Ohrenzeugen; in Bezug auf die Chronologie sei ohnehin anerkannt, daß die Synoptiker sie gar nicht beobachten, sondern nur Johannes: weiswegen es, nach Sieffert 1), das Gewisse gegen das Legewisse aufgeben hiefse, wenn man die johanneische Erzählung der synoptischen gegenüber fallen lassen wollte. Allein, was jene Anschaulichkeit betrifft, so hat auch Markus in seinem: xal ex Taler, Eva us dievégen ozeros δια τε ίερε (V. 16.), einen solchen Zug vor den übrigen voraus, der sich überdiels einer Stütze in der jüdischen Sitte erfreut, welche nicht erlaubte, den Tempelvorh if zum Durchweg zu machen 5). Setzt man dennoch von diesem Zuge voraus, dass er zu der willkörlichen Ausmalung gehöre, wie sie Markus auch sonst liebt 67: was berechtigt dann, ähnliche malerische Züge, wenn man sie bei dem vierten Evangelisten findet, als Kennzeichen seiner Autopsie zu betrachten? Sich dabei auf seine anerkannte Augenzeugenschaft zu berufen 7), ist doch eine gar zu grelle petitio principii, wenigstens auf dem Stand-

<sup>3)</sup> Lücke, 1, S. 435 ff.; DE WETTE, exeg. Handb. 1, 1, S. 174 f. 1, 3, S. 40.

<sup>4)</sup> a. a. O. S. 109.; vergl. Schneckenburger, S. 26 f.

<sup>5)</sup> Lightroot, S. 632, aus Bab. Jevamoth, f. 6, 2.

<sup>6)</sup> Lücke, S. 438.

<sup>7)</sup> Lücke, S. 437.; Sieffert, S. 110.

punkt einer vergleichenden Kritik, auf welchem es lediglich nach der inneren Wahrscheinlichkeit entschieden werden muss, ob nicht auch die malerischen Züge des vierten Evangeliums blosse Ausmalung sind. Wenn hier die verschiedene Behandlung der verschiedenen Menschenklassen ein für sich wahrscheinlicher, die freiere Besugnahme auf das A. T. wenigstens ein indifferenter Zug ist: so verhält es sich mit dem auffallendsten Zuge der johanneischen Erzählung ganz anders. An dem Flechten und Anwenden der Strickpeitsche hat schon Origenes, als an einem gar zu gewaltthätigen und ordnungswidrigen Schritte. Anstol's genommen 8): und die Milderung neuerer Erklarer, dass Jesus dieselbe nur gegen das Vieh gebraucht habe 9, ist theils gegen den Text, welcher mittelst des σραγέλλιον πάντας austreiben lässt; theils kann auch mit dieser Milderung noch das Anwenden einer Geissel überhaupt für eine Person von Jesu Würde unschicklich erscheinen, und insbesondre nur geeignet, das ohnehin Tumultuarische der Handlung zu vermehren 10). Solche Schwierigkeiten hat der dem Markus eigenthümliche Zug nicht gegen sich: und doch soll er verworfen, der des Johannes aber angenommen werden.

Ebenso wird in Betreff der chronologischen Differenz fast einstimmig gegen die Synoptiker und für den vierten Evangelisten entschieden. Und doch ist man nicht im Stande, Einen Grund aufzubringen, um dessen willen die fragliche Begebenheit besser in die Zeit des ersten, als in die des letzten von Jesu besuchten Pascha taugen sollte 11);

Comm. in Joh. Tom. 10, §. 17, Opp. 1, p. 522, ed. Lommattech.

<sup>9)</sup> Humbl, z. d. St.

<sup>10)</sup> BRETSCHNEIDER, Probab., p. 43.

<sup>11)</sup> Nach NEARDER (S. 387. Anm.) musste Jesus nach seinem letzten Einzuge in Jerusalem, wo die Begeisterung der Menge

wohl aber lässt sich in entgegengesetztem Sinne nicht Ugegründetes geltend machen. Zwar, wenn man es w wahrscheinlich findet, dass Jesus so frühe schon, wie « nach der Doutung des Johannes durch den Ausspruch von abzubrechenden und wiederaufzubauenden Tempel gethas hätte, auf seinen Tod und seine Auferstehung hingewiesen haben sollte 12); so werden wir seinesorts sehen, dass eben diese Besiehung auf den Tod nur durch den Evangelisten in jene Worte hineingetragen ist. Die Frage aber lässt sich der johanneischen Stellung der Begebenheit engegenhalten, ob wohl Jesus bei seinem besonnenen Takte so frühe schon einen so gewaltsamen und für Manche zrückstoßenden Act seiner messianischen Auctorität werte ausgeübt haben 18)? Sonst sehen wir ihn von Anfang a noch weit mehr auf gütliche Weise mit seinen Volkagenossen zusammentreffen: und man kann daher zweisela ob er gleich Anfangs, ohne in Güte einen Versuch su machen, so kriegerisch aufgetreten sein wird. In die letzte Woche seines Lebens hingegen passt ein solcher Anstritt vollkommen. Damals, nach seinem messianischen Kinzug in Jerusalem, legte er es absichtlich darauf an, durch Alles, was er that und sprach, dem Widerspruch seiner Feinde sum Trots, sich als den Messias zu geben; damals stand Alles schon so auf der Spitze, dass durch einen solchen Schritt nichts mehr zu verlieren war. - Und dennoch, wenn es wahr ist, dass der vierte Evangelist

sich für ihn erklärt hatte, Alles vermeiden, was auf eine Absicht, durch äussere Macht zu wirken, Unruhen stiften zu wollen, gedeutet werden konnte. Allein diess musste er theils gleicherweise am Anfang wie am Ende seiner Laufbaha zu vermeiden suchen; theils war die Handlung im Tempel vielmehr ein Aufbringen der äusseren Macht gegen sich, als eine Benützung derselben für sich.

<sup>12)</sup> So englische Ausleger, bei Lücke, 1, S. 435 f. Aum.

<sup>13)</sup> Dieselben a. a. O.; vgl. auch pr Werrs, a. a. O.

Recht het mit seiner Unterscheidung mehrerer Festreisen Jesu, von welchen die übrigen nichts wissen: so ist es nicht gans richtig, zu sagen, diese verlegen die Tempelreinigung in den letzten jerusalemischen Aufenthalt Jesu; vielmehr verlegen sie dieselbe in den Einen, von dem sie nur wissen, und aus welchem nun wir nach Johannes die übrigen auszuscheiden hätten. Da demnach der bestimmten Zeitangabe des vierten Evangelisten die übrigen eigentlich ohne Zeitbestimmung gegenüberstehen: so kann uns, bei unserer mangelhaften Kenntnis der Zeitverhältnisse und nähern Umstände, der Schein größerer innerer Schwierigkeit auf Seiten der Zeitbestimmung im vierten Evangelium noch nicht berechtigen, sie gegen eine andere zu verwerfen, die gar kein bestimmtes Zeugniss für sieh hat.

Was die Begebenheit an sich betrifft, so hat Origenes unglaublich gefunden, dass dem einzelnen Manne von noch immer sehr bestrittenem Ansehen eine solche Menge von Menschen so ohne Widerstand sollte gewichen sein; wogegen er sich aber auf die höhere Macht Jesu berief, vermöge deren Jesus den Grimm seiner Gegner plötzlich su dämpfen oder doch unschädlich zu machen im Stande gewesen sei: wesswegen denn Origenes diese Austreibung den größten Wundern Jesu an die Seite setzt <sup>14</sup>). Allerdings ist sie ein Wunder, und gewirkt durch höhere Kraft: nämlich ein Wunder der religiösen Begeisterung, gewirkt durch die unwiderstehliche Macht, mit welcher das lange verletzte Heilige sich oft mit Einem Male gegen seine Verächter kehrt <sup>15</sup>).

#### **S. SS.**

Die Erzählungen von der Salbung Jesu durch ein Weib.

Von einer Salbung Jesu durch ein Weib während eines Gastmahls erzählen uns sämmtliche Evangelisten

<sup>14)</sup> Comm. in Joh. Tom. 10, 16. p. 321 f.

<sup>15)</sup> Vgl. Lücke, DE WETTE und NEANDER.

(Matth. 26, 6 ff. Marc. 14, 3 ff. Luc. 7, 36 ff. Joh. 12, 1 ff.); mit Abweichungen freilich, welche besonders swisches Lukes und den übrigen bedeutend sind. Erstens nämlich, die Chronologie betreffend, setzt Lukas dez Vorgang in die frühere Zeit des Lebens Jesu, vor seine Abreise aus Galiläa, die übrigen dagegep in die letzte Woche seiner Lebens; zweitens, des Charakter der salbenden Fran aslangend, ist diese nach Lukas eine γυνή αμαρεωλός, mach den beiden andern Synoptikern aber eine unbescholtees Person, welche Johannes sogar als die Bethanische Maria nüber bestimmt. Mit diesem zweiten Punkte bangt des susammen, dass der Vorwurf der Anwesenden bei Luke der Zulassung einer so verrufenen Person, bei den ühigen nur der Verschwendung des Weibes gilt; mit beiden das, dals Jesus in seiner Vertheidigung dort die dankbere Liebe der Frau im Gegensatze gegen die stolze Lieblosigkeit des Pharissers, hier seinen baldigen Tod im Gegensatz gegen die immer zu habenden Armen herverhebt. Geringere Differenzen sind noch, dass als die Ortschaft, in welcher das Gastmahl und die Salbung vor sich geht, von den zwei ersten und dem vierten Evangelium Bethanien (was nach Joh. 11, 1. eine κώμη war), bei Lukes unbestimmt eine molis genannt wird; ferner, dass der Vorwurf nach jenen dreien von Seiten der Jünger, nach Lukas von dem Gastgeber kommt. Daher denn nun bei den meisten Erklärern die Unterscheidung von zwei Seloungen, deren eine Lukas, die andere die übrigen Evangelisten erzählen 1).

Allein es fragt sich, wenn man den Lukas mit den drei übrigen einstimmig zu machen verzweifelt, ob die Uebereinstimmung von diesen unter sich so entachieden

<sup>1)</sup> So Paulus, exeg. Handb. 1, b, S. 766. L. J. 1, a, S. 292.

THOLUCK, LÜCKE, OLSHAUSEN, z. d. St.; HASE, L. J. 6. 96

Anm.

ist, und nicht vielmehr von der Unterscheidung zweier Salbungen noch weiter zur Unterscheidung von dreien oder gar vieren fortgegangen werden mass? Zu vieren nun freilich wird es wohl nicht reichen, da Markus von Matthäus nur derch einige. Züge seiner wohlbekannten Veranschaulichung abweicht; wohl aber finden sich zwischen diesen beiden auf der einen und Johannes auf der andern Seite Differenzen, welche sich denen zwischen Lukas und den übrigen an die Seite stellen dürfen. Die erste betrifft das Haus, in welchem das Gastmahl vor sich gegangen sein sell: nach den swei ersten Eyangelisten namich im Hause eines sonst unbekannten Zipur, der als ο λεπρος bezeichnet wird; der vierte nennt zwar den Gastgeber nicht ausdrücklich, da er aber Martha als die aufwartende, und ihren Bruder Lazarus als mitspeisenden namhaft macht, so ist nach ihm ohne Zweifel das Haus dieses Letzteren als das Local' des Gastmahls zu denken 2). Auch die Zeit des Vorgangs ist nicht ganz dieselbe, sondern nach Matthäus und Marcus geht die Scene nach dem feierlichen Einzug in Jerusalem, höchstens zwei Tage vor dem Pascha, vor: nach Johannes dagegen vor dem Einzug, schon 6 Tage vor dem Pascha. Die Frau ferner, welche nach Johannes die Jesu so eng verbundene Maria von Bethanien ist, wissen die beiden ersten Evangelisten nur unbestimmt durch you) zu bezeichnen; auch lassen sie dieselbe nicht wie die Maria in das Haus und zu der Familie des Wirths gehören, soudern, man weiss nicht woher, zu dem bei Tische liegenden Jesus kommen. Auch der Act der Salbung ist im vierten Evangelium ein ande-

<sup>2)</sup> Diese Differenz ist auch dem Origenes aufgefallen, welcher überhaupt eine kritische Vergleichung dieser vier Erzählungen gegeben hat, wie man sie in neueren Commentaren in dieser Schärfe vergebiich sucht; s. dessen in Matth. Commentariorum series, Opp. ed. de la Rue. 3, S. 892 ff.

rer als in den beiden ersten. Nach diesen nämlich gick die Frau ihre Nardensalbe über Jesu Haupt aus, mei Johannes dagegen salbt sie ihm die Füsse, und trochm dieselben mit ihren Haaren; was der ganzen Scene ein andere Farbe gibt. Endlich wissen die beiden Synoptike auch davon nichts, dass eben Judas es gewesen sei, welcher den Tadel gegen die Frau aussprach, sendern Mathäus legt ihn den Jüngern, Markus den Anwesende überhäupt in den Mund.

So ist also zwischen der Kraählung des Johann und der des Matthäus und Markus ein kaum geringen Unterschied, als zwischen dem Berichte dieser drei suns men und dem des Lukas: wer hier swei verschiedene & gebenheiten voraussetst, ist nur dann consequent, was er diess auch dort thut, und so mit Origenes einsweile drei verschiedene Salbungen annimmt. Dennoch aber, sobald man sich diese Consequenz näher ansicht, zzis man über dieselbe bedenklich werden. Denn wie mwihrscheinlich ist es doch, dass Jesus nicht allein dreimal, jedesmal bei einem Gastessen, allemal von einer Frau, . aber jedesmal wieder von einer andern, kostbar gesikt worden sein, sondern daß es sich hiebei auch jedesmi gefügt haben sollte, dass Jesus diese Handlung der Im gegen Angriffe der Zuschauer zu vertheidigen hatte! Wie lässt sich namentlich das denken, dass, wenn Jesus bei einem, und selbst bei swei früheren Aulässen die ihn erwiesene Ehre der Salbung so entschieden in Schutz go nommen hatte, die Jünger oder einer derselben sie dech immer wieder sollten getadelt haben 5)?

Muss man sich hiedurch getrieben finden, auf Beductionen bedacht zu sein: so wird es allerdings imme

<sup>5)</sup> Origenes a. a. O.; Schleiermacher, über den Lukes, S. 111: Winer, N. T. Gramm. S. 149.

am nächsten liegen, mit den Ersählungen der beiden ersten Synoptiker und der des Johannes den Anfang zu machen; denn sie haben nicht allein den Ort der Handlung, Bethanien, gemein, sondern im Allgemeinen auch die Zeit, die letzte Woche des Lebens Jesu; hauptsächlich aber int Rede und Gegenrede auf beiden Seiten nahezu dieselbe: und bei diesen Achnlichkeiten wird man über die Differenzen theils durch den Drang der Unwahrscheinlichkeit. eines dreimal wiederholten Vorfalls so eigener Art, theils durch die Wahrscheinlichkeit hinweggehoben, dass bei der traditionellen Fortpflansung der Anekdote dergleichen Abweichungen sich eingeschlichen haben mögen. Hat man aber auf dieser Seite in Betracht der Achnlichkeiten, unerachtet der Differenzen im Berichte, die Identität des Vorfalls zugegeben: so können auch auf der andern Seite die der Erzählung des Lukas eigenthämlichen Abweichungen nicht mehr hindern, sie mit der der drei übrigen Evangelisten für identisch su erklären, sobald sich nur einige erhebliche Aehalichkeiten zwischen beiden bervorstellen. Und diese sind wirklich vorhanden, indem Lukas bald mit Matthäus und Markus gegen Johannes, bald mit diesem gegen jene auffallend zusammenstimmt. Dem Gastgeber gibt Lukas denselben Namen, wie die zwei ersten Evangelisten dem Hauswirth, nämlich Simon, nur dass ihn jener durch Φαρισαΐος, diese darch ὁ λεπρὸς, näher bezeichnen. Auch darin stimmt Lukas mit den übrigen Synoptikern gegen Johannes überein, dass nach ihrer gemeinsamen Darstellung die salbende Frau eine nicht zum Hause geliörige Ungenannte ist; ferner darin, dass sie dieselhe mit einem αλάβαςρον μύρυ anftreten lassen, während Jehannes nur von einer  $\mathcal{U}_{\mathcal{I}\mathcal{Q}\alpha}$   $\mu\nu_{\mathcal{Q}\mathcal{B}}$ , ohne Angabe des Gefälses, spricht. Mit Johannes hingegen stimmt Lukas auf merkwürdige Weise in der Art der Salbung gegen die beiden andern Evangelisten susammen. Während nämlich diesen zufolge die Salbe auf das Haupt Jesu ausgegossen

wird: salbt nach Lukas die Sünderin, wie nach Johanne Maria, Jean vielmehr die Füsse; und selbst der auffallende Zug findet sich bei beiden fast mit den gleichen Werten angegeben, dass sie mit ihren Haaren seine Füsse getrocknet habe'): nur dass bei Lukas, wo die Fran als Sünderin gehalten ist, noch die Benetzung der Füsse durch ihre Thränen sammt dem Küssen derselben hinsakommt. — Ohne Zweifel haben wir also hier nur Kine Geschichte in drei ziemlich abweichenden Formen; was schon die eigentliche Ansicht des Origenes gewesen zu sein scheint, und neuerlich von Schleiermachen angenemmen werden ist.

Dabei sucht man dann aber möglichst wohlfeilen Kaufes absukommen, und die Abweichungen der verschiedenen Evangelien wenigstens vor dem Schein des Widerspruchs zu bewahren. Was suerst die Differenzen zwischen den beiden ersten Evangelisten und dem letzten betrifft, so hat man vor allem die verschiedene Zeitungabe durch die Voraussetzung auszugleichen gesucht, dass das Bethanische Mahl swar wirklich, wie Johannes berichtet, 6 Tage vor Ostern gehalten worden sei, dass aber Matthäus, welchem Markus nachgeschrieben, keine dem widersprechende, sondern vielmehr gar keine Zeitbestimmang habe; denn dass er jenes Mahl erst nach dem Ausspruch Jesu: ὅτι μετὰ δύο ἡμέρας τὸ πάσχα γίνεται, einrücke, beweise nicht, dass er dasselbe der Zeit nach später stellen wolle, vielmehr hole er bier, ehe er auf den Værath des Judas komme, die Begebenheit nach, bei welcher dieser den schwarzen Entschluß dazu faßte, namlich das Mahl, bei welchem ihn die Verschwendung der Maria ärgerte, und die abweisende Antwort Jesu erbit-

Luc. 7, 38.: κὰς πόδας αὐ τὰ — ταῖς ởριξι τῆς κεφαλῆς
 Φρίξι αὐτῆς ἰξέμασοι.

Joh. 12, 3: Εύμαξε τω, Θρών αύτης τὸς πόδας αὐτο.

terte<sup>5</sup>). Allein hiegegen hat die neueste Kritik gezeigt, wie einestheils in der milden und gans allgemeinen Rede Jesu nichts persönlich Erbitterndes für den Judas liegen konnte, und wie anderntheils die zwei ersten Evangelien als Tadler der Salbung nicht den Judas, sondern die Jünger oder die Umstehenden überhaupt nennen, da sie doch, wenn sie die Scene bei der Salbung lediglich als Motiv der Verrätherei des Judas hier nachholten, diesen namentlich herverheben mülsten<sup>6</sup>). Folglich bleibt hier ein chronologischer Widerspruch zwischen den beiden ersten Synoptikern und Johannes, welchen auch Olshausen anerkennt.

Der weiteren Differenz, rücksichtlich der Person des Gastgebers, hat man auf verschiedene Weise; anszuweichen gesucht. Da Matthäus und Markus nur von der oixla Simoros 28 leags sprechen, so haben Einige den Hauseigenthümer Simon von dem Gastgeber, welcher ohne Zweifel Lazarus gewesen sei, unterschieden, und angenommen, dass nun beiderseits ohne Irrthum der vierte Evangelist diesen, die swei ersten jenen namhaft machen ). Allein wer bezeichnet denn ein Gastmahl durch den Namen des Hauseigenthümers, wenn dieser nicht irgendwie zugleich der Gastgeber ist? Weil übrigens Johannes den Lazarus nicht ausdrücklich als den Wirth, sondern als einen der σινανακειμένων bezeichnet, und, dass er zugleich der Gastgeber gewesen, lediglich daraus geschlossen wird, dass seine Schwester, Martha, διηχόνει: so haben Andre den Simon als den entweder wegen Aussatzes abgesonderten, oder bereits verstorbenen Gatten, oder unbestimmt als einen Verwandten der Martha betrachtet, bei welcher

<sup>5)</sup> Kuxör, Comm. in Matth. p. 687.

Sizerear, über den Ursprung, S. 125 f. Vgl. DE WETTE, z.d. St. des Matth.

<sup>7)</sup> S. bei Kuinoi, a. a. O. S. 688.; auch Tholuck, S. 228.

siell damais auch Lazarus aufgehalten habe ); eine in nahme, die sieh zwar eher als die verige mit den Erzilungen vereinigen, aber durch nichts Sicheres stätten läß,

Die Abweichung in Besug auf die Art der Salbug, welche den zwei ersten Evangelisten zufolge das Hupt, nach dem vierten die Fösse Jesu betraf, hat man meh der älteren, trivialen Ausgleichung, dass vielleicht beite der Fall gewesen sei, neuestens durch die Annahme bezulegen versucht, dass Maria zwar wirklich nur die Absicht gehabt haben soll, Jesu die Füsse zu salben (Johnnes), dass aber, da sie zufällig das Gefäls serbrack (m τρίψασα, Marc.), auch das Haupt Jesu mit Salbe über gossen worden sei (Matth.) ); eine Ausgleichung, we che dadurch in's Komische fällt, dass, da man nicht deken kann, wie die zu einer Fassalbung sich anschickent Fran das Salbengefäß über das Haupt Jesu bringen konnt, man sich ein Aufwärtsspritzen der Salbe, wie eines schiemenden Getränkes, vorstellen mässte. So dass auch bier der Widerspruch bleibt, und swar nieht bloß swiehen Matthans und Johannes, wo ihn auch Schleiernacht anerkennt, sondern auch Markus ist mit Johannes nicht gu vereinigen.

PAULUS, exeg. Handb., 2, S. 582. 3, b, S. 466; Thouyer und OLSHAUSEN, 2. d. St.

<sup>9)</sup> Schnechenburger, über den Urspr. u. s. f. S. 60. So weig tibrigens in der Darstellung bei Markus eine Spur ist, dass das συντερίψασα το αλάβασρον ein unabsichtliches Zerbrechen bezeichne; so wenig kann es doch mit Paulus (exeg. Handb. 3, h, S. 471.) und Fartzsche (in Marc. p. 602.) ohne die härteste Ellipse von dem blossen Aufbrechen des Verschluses der Mündung verstanden werden; sondern es kann, ungezwungen erklärt, nur ein Zerbrechen des Gefässes selbt bedeuten. Fragt man hiegegen mit Paulus: wozu das (hostbare) Gefäss verderben? oder mit Fartzsche: wozu eine Verletzung der eigenen Hand und vielleicht auch des Haup-

Am leichtesten glaubte man mit den beiden Abweichungen rücksichtlich der Person der salbenden Frau und ihres Tadlers fertig zu werden. Dass, was Johannes nur dem Einen Judas zusehreibt, Matthäus und Markus auf sammtliche Jünger oder Anwesende übertragen, glaubte man einfach durch die Annahme zu erklären, während die äbrigen ihre Missbilligung nur durch Gebärden zu erkennen gaben, habe Judas den Sprecher gemacht 10). Allerdings nun muss das Eleyov, da ihm bei Markus avaverenter apòs éaures vorangent, bei Matthaus mes de ó Inger folgt, nicht nothwendig ein lautes Reden sämmtlicher Jünger bezeichnen; da indess die zwei ersten Evangelisten unmittelbar nach diesem Mahle den Verrath des Judas berichten, so hätten sie gewiss den Verräther auch dort schon namhaft gemacht, wenn er sich ihres Wissens bei jenem habsüchtigen Tadel besonders hervorgethan hatte. Dass aber Johannes die salbende Frau, deren Namen die Synoptiker nicht nennen, als die Maria von Bethanien beseichnet, ist nach der gewöhnlichen Ausicht nur ein Beispiel, wie der vierte Evangelist die früheren ergänst 11). Allein, da jege beiden auf die Handlong der Frau so großes Gewicht legen, dass sie, was Johannes nicht hat, ihr Unvergesslichkeit ankündigen lassen: so würden sie sicher auch den Namen der Thäterin angegeben baben, wenn er ihnen bekannt gewesen wäre; so daß · also in jedem Falle soviel bleibt: sie wissen von der Frau

tes Jesu riskiren? so ist das ganz richtig bemerkt für die Handlung der Frau, nur nicht für die Frzählung des Markus. Denn dass diesem ein solches Zugrunderichten auch des köstlichen Gefässes zu der edlen Verschwendung der Frau mitzugehören schien, das ist ganz in seiner, uns längst bekannten, übertreibenden Art.

<sup>10)</sup> Kurnöl, in Matth. p. 689.

<sup>11)</sup> So Paulus, exeg. Handb., 3, b, S. 466. und viele Andere.

müsse 14), welcher indess bisweilen noch durch den ist schen Obersatz weiter begründet wird, daß, wer me ausfährlicher und anschaulicher erzähle, der genauen Referent, der Augenzeuge, sei 15). Von solchen Aucher lichkeiten wird man wohl leicht geneigt sein, dem Marku sein συντρίψασα als Ausmalung zurückzugeben: hat abe nicht auch Johannes in seiner Angabe von einem Pfunk Narden einen an Uebertreibung gränzenden Zug, so du die Extravaganz, welche Olshausen in Bezug auf eine so unverhältnismässigen Verbrauch von Salbe der Liebe Maria's zuschreibt, auf die Phantasie des Evangelie möglicherweise übertragen werden müßte? Beneriswerth ist auch, dass die Zahlbestimmung des Wertherie Salbe zu 300 Denaren nur Johannes und Markus gebes; wie auch bei der wunderbaren Speisung gleichfalls dies beiden den Anschlag der nöthigen Lebensmittel auf 24 Denare gemein haben. Hätte bloss Markus diese niberen Bestimmungen: wie schnell wären sie, wenigstens von Schleiermacher, für Zusätze aus den eigenen Mitteln des Erzählers erklärt; was, wie nun die Sachen stehen, die ses Urtheil selbst als Vermuthung nicht aufkommen lift, ist es etwas Anderes, als das Vorurtheil für das vierte Evangelium? Hat man 'doch selbst die Hauptsalbung der beiden Synoptiker, weil Johannes statt derselben eine Fulsealbung hat, für ungewöhnlich und sum Mahle nicht passend ausgegeben 16); während, wie auch Licai ein. räumt, umgekehrt das Salben der Fülse mit kesthares Oel das minder Gewöhnliche war 17).

Ganz hesonders dankbar ist man aber dem Augenzeugen Johannes dafür, daße er den Namen sowell der

<sup>14)</sup> SIEFFERT, a. a. O. S. 123 f.

<sup>15)</sup> Schulz, a. a. O. S. 320 f.

<sup>16)</sup> Schnechenburger, a. a. O. S. 60.

<sup>17)</sup> Comm. 2, S. 417.; vgl. Lientsoor, horae, S. 468. 1081.

salbenden Frau als des tadeinden Jüngers der Vergessenheit entrissen hat 18). Da in Bezug auf die Frau die Auskunft, die Syneptiker haben ihren Namen wohl gewulst, ihn aber aus Rücksicht auf mögliche Gefahr für die Familie des Lazarus verschwiegen, und erst der später schreibende Johannes habe wagen können, ihn zu nennen 15), auf unerwiesenen Voraussetsungen beruht: so bleibt es dabei, dass die ersten Evangelisten von dem Namen der Frau nichts gewusst haben, und es fragt sich, wie diess möglich war? Da Jesus der That des Weibes ausdrücklich Verewigung verhiefs, so mufste die Tendens entstehen, auch ihren Namen aufzubewahren, und wenn dieser nun mit dem bekannten und vielfach genannten der Bethanischen Maria susammentraf, so ist nicht leicht einzuseben, wie dieses Band in der Ueberlieferung wieder gelöst, und jene salbende Frau zur Unbekannten werden konnte. Nicht minder unbegreiflich aber ist, wie, wenn der habsüchtige Tadel der Frau wirklich von dem nachmaligen Verräther ausgesprochen worden war, diess in der Ueberlieferung vergessen, und derselbe den Jüngern überhaupt zugeschrieben werden konnte. Wenn von einer sonst unbekannten Person namentlich etwas erzählt wird, oder auch von einer bekannten etwas, das mit ihrem anderweitigen Charakter nicht sichtbar zusammenhängt: so ist es natürlich, dass sich in der Ueberlieferung der Name verliert; wenn aber das erzählte Wort oder Werk einer Person so ganz mit ihrem sonst bekannten Charakter übereinstimmt, wie hier dar habsüchtige und heuchlerische Tadel mit dem Charakter des Verräthers: wie da die Sage diesen Namen verlieren kann, ist nicht so leicht su begreifen. Zumai da die Geschichte, bei

<sup>18)</sup> SCHULZ, a. a. O.

<sup>19)</sup> So GROTIUS, HERDER.

weicher jener Tadel ausgesprochen wurde, besonders nach ihrer Stellung bei den zwei ersten Evangelisten, so nahe mit dem Zeitpunkte des Verraths susammenfiel. und se eine Beziehung dieses Schrittes auf jene Aculserung fast aufgedrungen war. So sehr in der That, dass, wenn ione Acuserung versteckten Geizes auch nicht wirklich von Judas gethan worden war, man sich doch später versucht finden mulste, sie ihm als Beitrag zu seiner Charakteristik und zur Erklärung seines nachmaligen Verathes suzuschreiben. So dass sich hier die Sache ukehrt, und die Frage entsteht, ob wir nicht, statt in Johannes su loben, dass er uns diese bestimmte Notism halten hat, vielmehr die Synoptiker rühmen mässen, den sie sich einer so nahe liegenden, aber unhistorisches Cobination enthalten haben. Dasselbe läfet sich in Betreff der Bezeichnung der salbenden Frau als Maria von Bethanien fragen: ob nicht statt einer Ablösung jener ihr angebörigen That von ihrem berühmten Namen vielmehr das Umgekehrte anzunehmen sei, dass die sich fortbildende Sage eine Handlung ergebener Liebe gegen Jesum, wens sie auch ursprünglich einer andern, minder bekanntet Person angebörte, derjenigen zuschrieb, deren inniges Verhältniss zu Jesu dem dritten und vierten Evangeliss zufolge frühzeitig großen Ruhm in der ersten Geneinde erlangt hatte.

Doch so große Schwierigkeit es hat, das Verekwinden der Namen von Maria und Judas aus der synoptischen Ueberlieferung von dieser Scene zu erklären: so ist es doch noch weniger rathsam, das vierte Evangelium gerade hier einer unhistorischen Namengebung su beschuldigen. Denn das Verhältniß Jesu zu der Familie is Bethanien ist, wie die mehreren Festreisen, ein Punkt, an welchem dieses Evangelium aller Wahrscheinlichkeit nach vor den übrigen genauere Notizen voraus hat. Wenn wir bei den Synoptikern lesen, während seines Festassenthalts

habe sich Jesus des Abends nach Bethanien surückgezogen (Matth. 21, 17. Marc. 11, 11 f.); wenn Lukas ohne Ortsangabe von der Einkehr Jesu bei den Schwestern Maria und Martha spricht, wobei die letztere sich als die vielgeschäftige Wirthin, die erste als die gemüthvolle Zuhörerin Jesu bewiesen habe (10, 38 ff.): wenn wir bei Matthäus und Markus von einem Mahle lesen, das Jesu in den letzten Tagen vor dem Pascha zu Bethanlen gegeben wurde, wobei ein Weib ihre tiefgefühlte Verehrung für ihn durch Salbung seines Hauptes mit köstlicher Narde an den Tag legte: so sind ja diese serstreuten Züge ebensoviele Wegweiser, welche als auf einen Vereinigungspunkt nach der Erzählung des Johannes hinzeigen, die uns auf erwünschte Weise belehrt, dass die Herberge Jesu in Bethanien eben bei jenen Schwestern und ihrem Bruder Lazarus war; dass das Wort: Eins ist Noth! eben in Bethanien gesprochen wurde, und daß die im Ergus ihres Gefühles verschwenderische Salbende keine andere als eben diejenige war, die schon früher über den Worten Jesu, zu dessen Füßen sie saß, alles Andere vergessen hatte. Hierin also hat ohne Zweifel der vierte Evangelist, sei er Johannes oder ein Anderer, das Genauere zu geben gewalst.

Dass der Name der Maria in der synoptischen Ueberlieferung verloren ging, bleibt befremdend, wie oben die
gleiche Erscheinung in Bezug auf den Nikodemus; dass
aber Lukas gar die Salbende im Hause des Simon zu einer Sünderin macht, scheint aus dem Zusammenstießen
dieser Begebenheit mit einer andern, vielleicht mit dérjenigen erklärt werden zu müssen, welche der in ihrer
Aechtheit angesochtenen Erzihlung des vierten Evangeliums von der Ehebrecherin (8, 1 ff.) sum Grunde liegt.

# Druck'fehler:

S. 33. Zeile 4. ist statt 1830 zu lesen 1803.

• ,

. •

Rept H.C. 12-41-47

