

### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

## Nutzungsrichtlinien

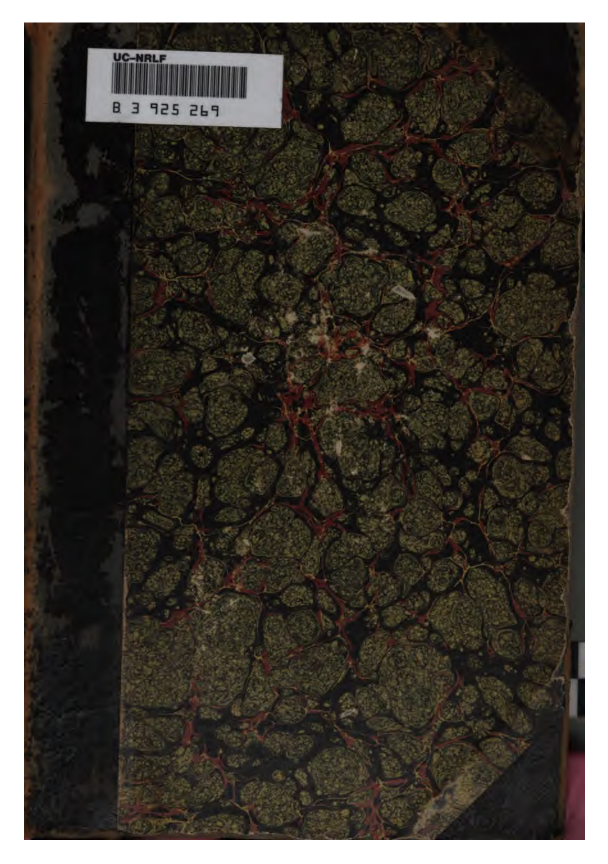
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.



LIBRARY

OF THE

UNIVERSITY OF CALIFORNIA.

Received Oct 1886

Accessions No. 32367 Shelf No.

• . • . + . .•

• •

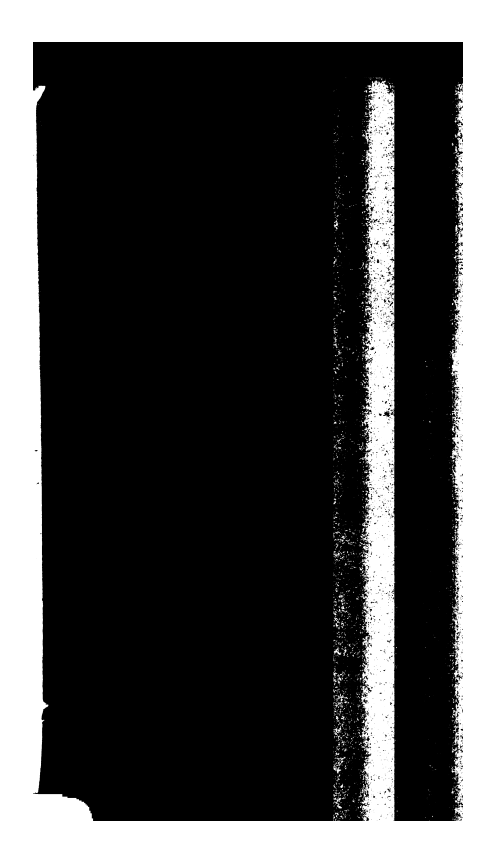
,

•

•

1

• 



**Ueber** 

# Schelling und Hegel.

Ein Sendschreiben

a n

## Pierre Leroux

v o n

## Karl Rosenkranz,

Professor an der Universität zu Königsberg.



Königsberg, 1843.

Im Verlage der Gebrüder Bornträger.

B2948 777 MAIN

32367



MM



## Mein Herr!

Sie wissen vielleicht nichts von der Verehrung, welche ich Ihnen seit der Zeit widme, dass ich mit Ihrer Arbeit über den Eklekticismus bekannt ward, eine Verehrung, welche durch die übrigen von Ihnen verfassten Artikel Ihrer Neuen Encyklopädie und durch Ihr Werk über die Menschheit, deren Princip und Zukunst fortdauernd nicht nur erhalten, sondern gesteigert worden ist. Diese Verehrung ist es, welche mich nicht gleichgültig lässt gegen das Urtheil, was Sie im Maihest Ihrer Revue indépendante in diesem Jahr über die Lage der Philosophie in Deutschland gefällt haben. (Du cours de philosophie de Schelling; aperçu de la situation de la philosophie en Allemagne p. 289—348.)

Wäre dies Urtheil von einem Deutschen, so würde es mich nicht afficiren, denn von Deutschen sich alles mögliche Böse mit der schnödesten Undankbarkeit vor-

werfen zu lassen, ist die Hegel'sche Philosophie gewohnt. Es kommt aber von einem Franzosen, von dem Redacteur eines bedeutenden Pariser Journals, dem in Frankreich. so viel ich weiss, kein anderes für die Vertretung speculativer Interessen gegenübersteht. Käme ferner dies Urtheil von einem Anonymen, wäre es von einem Parteigänger abgegeben, so würde ich es ebenfalls ignoriren. Aber es kommt von Ihnen, einem Manne, der ernsten Arbeiten sein Leben opfert, und der für Religion und Philosophie von einer Begeisterung erfüllt ist, welche die innigste Sympathie für sein Streben erwecken Es kommt von einem Manne, der im Augenblick an der Spitze der ganzen französischen Philosophie steht, der mehr als Andere zugleich ein Kenner der deutschen Philosophie ist. Wie könnt' ich das Gewicht einer solchen Stimme verkennen? Wie einflussreich muss sie nicht sowohl für Frankreich als für Deutschland sein?

Obwohl ich mit sehr verwickelten und ausgedehnten Arbeiten beschäftigt bin, so will ich mich ihnen doch einen Augenblick entreissen, um, da ich noch von keiner Erwiderung aus Deutschland gegen Sie vernommen — denn die Augsburger Zeitung gab mehr nur ein Referat Ihres Artikels — einige Worte über die eigentliche Sachlage an Sie zu richten. Sie erlauben, mein Herr, dass ich dabei gegen Sie mit der ganzen Freimüthigkeit mich aussere, welche Sie von meiner Hochachtung für Sie und von der Bedeutung der Philosophie für die Gegenwart zu fordern berechtigt sind.

Verstehen Sie mich aber wohl. Es ist nicht meine Absicht, in diesen flüchtigen Zeilen eine Darstellung und Kritik Ihrer eignen Doorrin zu geben, wie eine solche für uns in Deutschland allerdings wünschenswerth sein würde. Ich will nur eine Apologie der Hegel'schen Philosophie gegen die von Ihnen erhobenen Beschuldigungen geben, und werde daher auf Ihre eigenen Lehrsätze nur so weit eingehen, als für dies Geschäft durchaus erforderlich ist. Eine Apologie! Werden Sie nicht denken: qui s'excuse, s'accuse? Ja, mein Herr, eine Apologie. Eine nicht nur für die Wissenschaft, sondern auch für den Staat und die Religion so wichtige Philosophie, als die Hegel'sche, muss auch ihre Apologeten haben. Und diese müssen sich am wenigsten vor dem fürchten, was gegen Apologieen überhaupt gesagt werden kann. Die Hegel'sche Philosophie steht aber seit dem Tode ihres Stifters in diesem Stadium.

Bis dahin war sie mehr offensiv, aber seit jener Zeit ist sie immer mehr zur Defensive genöthigt worden. Ich kann in meiner eigenen schriftstellerischen Laufbahn diesen Fortgang verfolgen. Vor neun Jahren vertheidigte ich diese Philosophie gegen die Angriffe eines Deutschen, des Professor Bachmann in Jena; jetzt muss ich sie gegen die Polemik eines Franzosen, eines Pierre Leroux, vertheidigen. Damals handelte es sich noch ganz um den wissenschaftlichen Werth des Systems; es war die Periode der noch naiven Apolegetik: jetzt ist dies System politisch und religiös verdächtigt, und die Polemik gegen dasselbe mit tausend Nebengedanken durchzogen,

die den Angriff in die Sphäre der Persönlichkeit spielen; die jetzige Apologetik hat den schweren Stand, diese Absichten wohl zu kennen, und doch ihrerseits aller Einmischung des Persönlichen sich zu enthalten. Die Wissenschaft hat mehr wie je ihre Keuschheit zu bewähren.

Sie ahnen vielleicht nicht, welche Waffen Sie mit Ihrem Raisonnement den Feinden der Hegel'schen Philosophie geschaffen haben. Sie ahnen nicht, wie, selbst ohne Sie zu nennen, Ihre Ansichten mit der nothwendigen Dosis Entstellung bei uns auftauchen können; ahnen nicht, welch ein Werth in solchen Fällen noch auf das Urtheil des Auslandes gelegt wird; ahnen nicht, wie begierig man von manchen Seiten her, ohne Sie zu verstehen, Ihre Sätze wiederholen wird. Insofern, ich gestehe es mit Wehmuth, ist dies Schreiben an Sie sogar das Werk einer gewissen Nothwehr. Sie müssen nämlich bedenken, dass bei uns noch immer genug Leute existiren, welche von der freien Selbstentwicklung der Wissenschaft keinen Begriff haben und der Regierung immer die Meinung aufdringen wollen, dass sie in den Kampfen der verschiedenen Richtungen Partei Diese Leute sehen nicht ein, dass die nehmen soll. Richtungen der Wissenschaft erst durch eine solche Einmischung der Regierung zu wirklichen Parteien gestempelt werden. Sie verkennen den schönen Beruf der Regierung über den Parteien zu stehen, das Recht einer jeden zu wahren und eben dadurch das relative Unrecht einer jeden im Process des Kampfes sich von selbst entfalten und von selbst in

seiner Einseitigkeit verurtheilen zu lassen. Sie wissen nicht, dass der Inhalt solcher Kämpfe ein schlechtbin nothwendiger, und das Unterdrücken eines Momentes des Ganzen nur eine Verzögerung seiner Realisation, keine Auflösung, keine Ueberwindung desselben ist. Solche Leute sind es, welche den wissenschaftlichen Kampf in eine bürgerliche Anklage verwandeln, eine Wendung, die zuletzt nur damit endigen kann, den sittlichen Wandel der in Anklage gestellten Individuen einer pharisäischen Kritik zu unterwerfen, und unter der weitschichtigen polizeilichen Kategorie der Gefährlichkeit und Verantwortlichkeit eine empörende Tyrannei der Gewissen zu üben.

Vielleicht, mein Herr, wundern Sie sich aber, dass ich, was Sie im Mai dieses Jahres schrieben, erst jetzt im October beantworte. Ach, der Weg von Paris bis Wir durchleben hier die westlich Königsberg ist weit. von uns existirende Literatur immer erst in der zweiten Potenz, nachdem wir durch die Berichte der Zeitungen als erste Potenz die Anregung empfangen, uns nach den kurzen Daten selbst ein Bild zu erschaffen, - was auch sein Gutes hat. Wir machen es, wie Jean Paul's Schulmeister Wuz, der sich blos den Messkatalog kaufte, und zu den darin angegebenen Titeln die Bücher sich selber schrieb. So habe ich denn das Maiheft der Revue indépendante, das langerschmachtete, erst am 6. October empfangen.

Bevor ich nun aber auf das Einzelne eingehe, muss ich noch in Betreff meines Verhältnisses zu Schelling

einige Worte sagen. Sie sind mit der Statistik der Philosophie in Deutschland natürlich nicht so bekannt, als ein deutscher Philosoph selbst. Ich schliesse dies daraus, dass Sie im Aprilheft Ihrer Revue, worin Sie gleich Anfangs eine treffliche Uebersetzung der Rede Schelking's, mit der er seine Vortrage zu Berlin eröffnete, mittheilen, Schelling zum Nachfolger von Gans, Gans zum Nachfolger von Hegel machen. Schelling: "est venu occuper à Berlin la chaire même de Hegel, vacante par la mort prématurée d'un disciple direct de Hegel, Frédéric Gans." Dies ist ein Irrthum. Hegel's directer Nachfolger, sein Diadoche zu Berlin, ist der noch daselbst lebende Professor Gabler, den Sie gar nicht zu kennen scheinen, da Sie seiner zu erwähnen sonst kaum umhin gekonnt haben würden. Sie könnten sich daher vielleicht auch von meiner Situation ganz falsche Vorstellungen machen, und nach Lerminier's Buch: Au delà du Rhin, das Sie mehrmals citiren, der Meinung sein, dass ich Professor zu Breslau sei, wohin mich Lerminier irrthümlich hinversetzte. Ich lebe aber in Königsberg, also in einer Stadt, in welcher die Philosophie von dem Druck persönlicher Beziehungen, die in Berlin wenigstens möglich sind, ganz frei ist. Ich lebe an einer Universität, an welcher kein Professor Schelling'sche Philosophie lehrt. Ich bin folglich weder durch Schelling's unmittelbare Gegenwart noch durch einen seiner Repräsentanten, der etwa mein College wäre, genirt. freie Situation ist, wie ich hoffe, meinem Streben nach Unbefangenheit günstig.

Sollten Sie aber vielleicht denken, dass Schelling's Auftreten in Berlin überhaupt mir unangenehm sein, mir, weil ich Hegelianer bin, doch eine gewisse Säuerlichkeit einflössen müsste, so würden Sie sich irren. Allerdings, das versteht sich von selbst, bin ich nicht gesonnen, Schelling auch nur im Geringsten, wie man zu sagen pflegt, Zugeständnisse zu machen, am wenigsten, was für ihn die gröbste Beleidigung wäre, weil er vom Staat so hoch gestellt ist; allerdings bin ich nicht gesonnen, für die Erhaltung Hegel's die Zweideutigkeit zu Hülfe zu rufen, welche sagt: Hegel hat Recht und Schelling hat auch Recht; — aber niemals werde ich meine Dankbarkeit, meine Verehrung, ja, ich darf es ohne Heuchelei sagen, meine Bewunderung für Schelling verleugnen. Ich habe keine Ursach, eines meiner früheren Urtheile über Schelling zu bereuen, am wenigsten das ausführliche in meiner Geschichte der Kant'schen Philosophie Seite 481-84. Mich entzückte die Nachricht, dass Schelling nach Berlin kame. mich auf den Kampf, den diese Erscheinung verursachen muss. Ich jubelte im Stillen über diese dem Anschein nach härteste Prüfung des Hegel'schen Systems und seiner Anhänger. Ich schwelgte in dem Vorgefühl des Fortschrittes, welcher der Philosophie hieraus erwachsen muss. Ich begrüsste diese Herausforderung als ein in der Philosophie noch nie dagewesenes Phänomen, dass ein Philosoph die Macht haben sollte, den Kreis seiner Schöpfung zu überschreiten und seine Consequenz zu begreifen, was in der bisherigen Geschichte der Philosophie ohne Beispiel ist. Es hindert

mich daher nichts, in Ihr Lob der Freussischen Regiegung einzustimmen: "Ce gouvernement ne s'est laissé entraver ni par les vaines clameurs, qui poursuivoient Schelling de l'accusation du panthéiste, ni par d'autres clameurs, qui le représentaient comme un converti catholique. Ce choix annonce au moins de la grandeur et un coup d'oeil profond. Le gouvernement prussien sait, que, pour l'Allemagne, la philosophie est une religion."

Und nun noch eine Bitte. Erwarten Sie nicht ein kunstvolles Sendschreiben. Wir haben neuerdings in Deutschland eine solche Fluth derselben erlebt, dass man nicht unbillig vermeinen könnte, wir müssten es in dieser Stylgattung zu einer bedeutenden Höhe gebracht haben. Ich werde, unbekümmert um die Etiquette der herkömmlichen Feierlichkeiten, nur ganz einfach die Irrthümer, die ich bei Ihnen zu finden glaube, berichtigen. Eine Menge von Aeusserlichkeiten, zu deren Berührung Sie Veranlassung geben könnten, muss ich übergehen, weil sie zum Theil in die Geschichte unserer inneren Politik, unseres Censurunwesens, unserer Rivalitäten zwischen Berlin und München, unserer Proselytenmacherei u. dergl. gehören, Dinge, welche ein Franzose ohne weitläufige Auseinandersetzung kaum verstehen kann. klagen mit Recht darüber, dass Deuschland ein wahres Aegypten sei. Es liegt dies lediglich an dem Mangel wahrer Oeffentlichkeit. Ich versichere Sie, dass wir Deutsche selbst oft nicht wissen, wie wir unsere änigmatischen Hieroglyphen deuten sollen. Sie erlauben, dass ich, wie Sie, in kurzen Sätzen meine Berichtigung Ihrer Behauptungen vortragen darf.

1) Ihre Auffassung der Hege Rechen Philosophie tiberhaupt ist falsch.

Sie halten diese Philosophie für einen abstracten Rationalismus, während dieselbe der concreteste Spiritualismus ist. Sie setzen die Eigenthümlichkeit derselben in die Logik, während die Logik nur ein Moment ihrer Totalität ist, und zwar das Moment der Abstraction, der reinen Form. Sie stellen als Nerv des Hegel'schen Systems auf, dass in demselben die Formel des Unendlichen, des Endlichen und der Beziehung beider auf einander alle Bestimmungen beherrsche. Ich ersehe hieraus, dass Sie von Hegel's Logik gar keinen Begriff haben, wie viel weniger von dem Rest des Systems. Denn diese Kategorieen des Unendlichen und Endlichen sind solche, welche dem Sein angehören, und deren man in höheren Sphären sich allerdings auch noch bedienen kann, wie dies ja immer geschieht, aber bei deren Gebrauch man in diesem Falle wissen muss, dass sie unzureichend sind. Wenn ich sage: der endliche Geist, so muss ich diesen Ausdruck sogleich berichtigen, indem der Geist als endlicher zugleich in sich unendlich ist, denn ohne das Moment der Unendlichkeit würde er gar nicht Geist sein. Sosort werde ich dem endlichen Geist den unendlichen 🗓 als den in seiner Unendlichkeit endlichen entgegensetzen, aber auch diesen in dem Begriff des in seiner Unendlichkeit unendlichen aufheben müssen. Wenn ich nun auf diese Weise die Kategorie der Endlichkeit und Unendlichkeit an dem Begriff des Geistes durchgeführt

habe, werde ich mich leicht von der Unzulänglichkeit dieser Bestimmung überzeugen. Ich werde einsehen dass ich auch eine andere Kategorie hätte wählen können. Lie jedoch eben so wenig für sich erschöpfend sein würde. Mit anderen Worten, die Entwicklung des Begriffs des Geistes schliesst alle logischen Kategorieen in sich. Sie müssen nicht glauben, dass, wenn Hegel die Unterschiede des Begriffs des Geistes als den Unterschied des subjectiven, objectiven und des absoluten Geistes, d. h. in concreterer Form, des einzelnen Menschen, des Volkes und Gottes, darstellt, diese Bezeichnung von Subject. Object und deren Identität in der Absolutheit das Letzte sei, was er sagt. Diese Bezeichnung ist vor der Hand diejenige, welche die Sache epitomatorisch noch am Genügendsten darstellt, allein zum Begriff der Sache selbst würde eben nichts weniger, als ihre vollständige Entwicklung gehören, aus welcher alsdann hinlänglich resultirt, dass jene Charakteristik, die als Titel an die Spitze gestellt worden, nur von einem Moment des Ganzen hergenommen ist, weil denn doch das Darstellen der Wissenschaft ohne eine solche vereinfachende 'Terminologie nicht möglich ist. Der Philosoph wird eben deshalb auf die Terminologie einen grossen Werth legen, um nämlich, die in der That umfassensten und angemessensten Ausdrücke zu finden, andererseits aber gar keinen, weil keine isolirte Kategorie ihm genugzuthun vermag.

In dem Wahn befangen, dass jene Formel des Unendlichen, Endlichen und ihres Rapportes der Kern Hesel's sei, ergehen Sie sich nun in weiteren Ausmalungen eines solchen Standpunctes, und contrastiren damit die Vorstellung, welche Sie sich von Schelling, den Sie noch weniger als Hegel zu kennen scheinen, fingirt haben. Sie sagen also, dass Hegel's Gott nur eine Idee sei; dass Hegel's System nur Vernunft, aber keine Seele habe; Wärme, Seele, habe Schelling der Philosophie zurückgegeben. Beinahe sind Sie mit solcher Versicherung bei dem so trivialen, als falschen Satz angelangt, dass das Licht der Vernunst die Geister zwar erhelle, aber nicht erwärme. Elende Bildersprache! Eine Wärme des Herzens, welche nicht aus der Vernunft entspringt, dürste wohl keinen sonderlichen Anspruch machen. Es kann mit Nichts bewiesen werden, dass die Vernunst der Intensität der Gesinnung Eintrag thue; im Gegentheil. Allein es ist auch nicht die Vernunft, welche man bei solchen Reden im Sinne hat, sondern der berechnende, egoistische, von der Vernunft und ihren Zwecken abgefallene Verstand. Diese Unterscheidung von Vernunft und Verstand ist in Frankreich noch zu unbekannt. Allein ohne dieselbe werden die Franzosen nicht vorwärts kommen, und die deutsche Philosophie nicht verstehen. Ich sehe aber aus der immer allgemeineren Verbreitung der Kant'schen Schristen in Frankreich, dass man sehr wohl merkt, wie man ohne diese von Kant aufgestellte Basis nicht weiter kommen werde. Bautain in Strassburg sich noch ohne hierarchische Beängstigung der Philosophie widmete, schrieb derselbe einmal eine Brochüre über Kant's Kategorieen, die sehr gut war und eine gedeihliche Fortsetzung hoffen liess.

Sie scheint aber, segar von ihm selbst, vergessen zu sein.

.

Ich protestire also gegen Ihre Trennung des Gemüths von der Vernunft, wie Hegel, aber auch Schelling, in Deutschland diesen Protest gegen die Sentimentalität, dem Kopf das Herz entgegenzusetzen, oft kräftig genug abgegeben haben.

Aus Ihrem eigenen Bericht ersehe ich, dass Deutsche Ihnen schon gesagt haben, Sie verständen Hegel nicht. Sie sind entrüstet darüber. Sie meinen, es sei unmöglich, weil doch nun schon so Viele, Lerminier, Barchou de Penhoën, Bénard u. A. darüber berichtet hätten. Die Uebersetzung der Hegel'schen Aesthetik durch Letzteren kenne ich noch nicht. Barchou de Penhoëns Bericht ist, seine compendiarische Magerkeit abgerechnet, wohl geeignet, eine bessere Vorstellung von Hegel's System zu geben, als Sie mit jener Formel, die Sie als den Talisman desselben preisen, blicken lassen. Ich finde aber nicht, dass Sie von Barchou de Penhoëns Darstellung, obwohl Sie dieselbe in Pausch und Bogen citiren, speciellen Gebrauch machten. Sie citiren Lerminier. Aber Lerminier ist ein zwar gewandter, jedoch sehr oberflächlicher Schriftsteller, der sich zu schnell mit seiner allerdings brillanten Rhetorik befriedigt. Ich wundere mich, dass Sie unter den Hülfsmitteln, welche Sie zur Kenntniss der Hegel'schen Philosophie aufführen, nicht Willm: "Essai sur la philosophie de Hegel, Strasbourg 1836" nennen, die zwar auch nur eine Skizze, allein doch eine vollständigere und richtigere gibt, als

bei Ihnen gewöhnlich ist. Den Deutschen Ahrens können Sie insofern nicht als eine gute Quelle betrachten, als derselbe, da er ein Schüler des verstorbenen Krause ist, zu den Gegnern Hegel's gehört. Was aber Ritter's Name hier soll, gestehe ich, nicht einzusehen.

ř

Trösten Sie sich jedoch mit Ihrem Unverständniss Hegel's! Es gibt in Deutschland auch genug, die ihn nicht verstehen, und noch mehr, die ihn nicht verstehen und doch verstanden zu haben glauben. Das ist einmaldas Schicksal aller welthistorischen Philosophieen.

. 2) Sie sind wesentlich durch Cousin zur falschen Auffassung Hegel's verleitet.

Obwohl Sie selbst es erwähnen, dass die Hegel'sche Schule die Darstellung, welche Cousin von Hegel's Philosophie in Frankreich gegeben, niemals anerkannt hat, so behaupten Sie nichts desto weniger, dass Cousin vollkommen Recht habe, und dass sein Eklekticismus, dessen Fezzen Sie ihm nachgewiesen, der wahre Hegelianismus sei. Sie stützen diese Versicherung vorzüglich auf die Thatsache, dass Cousin Hegel's Vorlesungen so stark benutzt habe. Diese Thatsache will ich nicht bestreiten. Aus den Briefen Cousin's an Hegel, die in meinen Händen sind, ersehe ich, dass Cousin wiederholt Hegel um gute Nachschriften von seinen Vorträgen bittet. Allein man kann sehr viel von Jemand entlehnen, und ihn doch in dem eigentlichen Wesen verfehlen. Cousin's Talent besteht in einem gefälligen, aber auch bequemen Reproduciren der Philosophieen Anderer. Ich lese seine

Schriften, auch wo ich ihm nicht beistimme, mit Vergnügen. Seine Nettigkeit, Sauberkeit macht mir einen angenehmen, erheiternden Eindruck. Ich lese ihn, wie man wohl einen Roman liest, an der geschickten Gruppirung, an der fliessenden Diction sich zu erfreuen. Nur muss man nicht tiefgehende Speculation von ihm verlangen. Die ist seine Sache nicht; darin lässt sich nichts von ihm lernen; er kann wohl über sie sprechen, allein sie hervorzubringen ist er unfähig. Wenn Sie von ihm anführen, dass nach seiner Exposition Hegel's Gott aus drei Theilen, aus dem eigentlichen Gott, aus dem Menschen und aus der Natur bestehen und die Vernunft. der Wille und die Sinnlichkeit des Menschen dazu die analoge Trias ausmachen soll, so versichere ich Sie. dass dies eine Barbarei ist, wie man sie sich nicht ärger vorstellen kann, und dass Hegel's Schüler Recht gehabt haben, über einen aus jenen drei Bestandstücken zusammengesetzten Gott, wie Sie selbst anführen, herzlich zu lachen. Sie freilich wissen nicht recht, wie Sie sich dies Lachen erklären sollen, und rufen halb argerlich aus: "Si le système de Hegel ne gît pas en cela. où aît il?"

Sie berusen sich also, um Hegel's Philosopheme anzugeben, auf Cousin. Aber wissen Sie wohl, dass Sie damit zu Schelling in eine sonderbare Lage gerathen? Schelling liess 1834 eine Vorrede zu der Uebersetzung der Vorrede zur zweiten Ausgabe von Cousin's Fragmenten drucken, worin er Cousin auf seine Seite stellte. Cousin's Aeusserungen über Schelling, dessen System er

das wahre nannte, hatten den Sinn, den Franzosen zu sagen, dass er Hegel zwar nicht wenig verdanke, dass ihm aber erst im Umgang mit Schelling das tiefere Verständniss der deutschen Philosophie eröffnet sei. Da Hegel todt war, und Cousin in der That von ihm vielerlei Detail entnommen und auf seine Weise verarbeitet hatte, so wollte Cousin durch jene Versicherung unstreitig vor dem Publicum sich von der Meinung einer Abhängigkeit von Hegel emancipiren.

Er erklärte sich demnach für Schelling, und Schelling nahm durch jene Vorrede förmlich Besitz von ihm. Sie, der Sie Cousin's Eklekticismus gestürzt haben, Sie, der Sie Schelling den Franzosen als den wahrhaften Genius der deutschen Philosophie preisen, Sie ignoriren, dass Cousin Schelling ianer sein will, ignoriren, dass Schelling, Mancherlei gegen ihn sagend, seinen Eklekticismus dech mit grosser Zustimmung behandelt? Sie sind versessen darauf, Cousin zum Hegelianer zu stempeln? Was wird Schelling dazu sagen, dass Sie ihm seinen Cousin rauben, seinen Cousin, dessen Formeln zu den seinigen viel besser passen, als zur Hegel'schen Dialektik?

3) Die Antecedenz, welche Sie der deutschen Philosophie in den Franzosen Lamarck und Dupuis geben, ist falsch.

Sie haben die Vorstellung, dass der Gedanke der Perfectibilität, des progressiven Processes, den Mittelpunct der deutschen Wissenschaft, der deutschen Weitansicht enthalte. Sie selbst sind diesem Gedanken mit Andacht ergeben. Sie erblicken in ihm den Zauber, der alle Völker zum schönen Bunde der Humanität vereinen wird. Viele Franzosen denken jetzt alinlich, wie Sie, und wir Deutsche können uns ihnen in diesem Gedanken brüderlich anschliessen. So viel ich weiss, galten bis jetzt auch in Frankreich Lessing, Herder und Kant als die ursprünglichen Verkünder des universellen Fortschrittes. Nun gefallt es Ihnen, mit Einem Mal zu behaupten, wir Deutsche hätten von Lamarck und Dupuis diesen Gedanken überkommen.

Zunächst muss ich Sie erinnern, dass dieser Gedanke als Princip der deutschen Reformation angehört, dass er als Selbstbewusstsein das ganze achtzehnte Jahrhundert bei den Deutschen, Engländern und Franzosen herrschte, dass mithin die Neunung Einzelner als seiner Erfinder unmöglich ist, dass aber die Befruchtung der Wissenschaft mit demselben ihre Ansänge in der Leibnitzischen Philosophie, in dem hat, was Leibnitz die lex continuitatis nannte.

Nun sollen Lamarck und Dupuis es gewesen sein! Sie empfinden selbst, wie blass diese Behauptung aussieht. Sie behaupten daher weiter, dass freilich die Franzosen nicht den Nutzen aus diesen Schriftstellern gezogen hätten, wie wir Deutsche, weil wir so erstaunlich gelehrt wären und uns um Alles bekümmerten. Nein, ich versichere Sie, auf Lamarck und Dupuis haben wir zu warten nicht Ursach gehabt. Ehre diesen Männern! Dank ihren Forschungen! Allein Hegel's Religionsphilo-

sophie zu einer Entlehnung aus Dupuis machen, wie Sie es thun, beweis't nur, dass Sie Hegel oder Dupuis. oder alle Beide nicht kennen. Sie citiren eine halbe Seite aus Lerminier, welcher eine Uebersicht der Hegelschen Auffassung der Geschichte der Religion gibt. Sie bemerken darin, dass Hegel mit der Naturreligion anfängt, und mit der Religion des Geistes aufhört. Dupuis fangt auch mit der rohesten Naturreligion, mit dem Fetischismus an, und steigt dann zu intellectuelleren Formen empor. Da haben wir die Quelle Hegel's, rufen Sie zu geschwind aus; da sehen wir denselben Gang vom Concreten zum Abstracten! O nein, Verehrter, Hegel geht umgekehrt immer vom Abstracten zum Concreten. Naturreligion ist ihm die abstracte. Doch die Hauptsache vergessen Sie. Dupuis hatte als Chronologe nur die Eine Idee, die astronomischen Cykeln in den Religionen durchzuführen. Diese ungeheuere Einseitigkeit, die ihn das Wesen der Religionen ganz missverstehen liess, ist zugleich seine Stärke, und von dieser Seite hat Creuzer, dessen Sie erwähnen, und der doch nicht etwa auch ein Hegelianer sein soll, Rücksicht auf ihn genommen.

In Ihrem Eifer, Hegel alle Eigenthümlichkeit abzusprechen, erlauben Sie sich Seite 332 in der Note die italienische Uebersetzung von Hegel's Philosophie der Geschichte mit dem Bemerken anzustihren, dass Ihr Freund, der Ihnen von derselben schreibt, darin im Allgemeinen nichts als: "Une redite de l'immortel ouvrage de Condorcet," erblicke. Entweder hat Ihr Freund nicht

den Gondorcet oder nicht Hegel gelesen, wenn er so urtheilte. Ein Drittes ist gar nicht möglich. Wenn wir Deutsche nun sagten, Condorcet verdanke sein Buch, das er auf seiner unglücklichen Flucht 1794 schrieb, den Deutschen? Sind nicht Herder und Iselin u. A. Vorgänger Condorcet's? Was wollten Sie dagegen sagen? Oder wollten Sie dann, wie Sie gern zu thun pflegen, Voltaire vorschieben?

Es ist ein trauriger Handel, um das Mein und Dein. Ich stimme Ihnen vollkommen bei, wenn Sie im Aprilheft Ihrer Revue, Seite 20 sagen: "Certes, il est bon, de s'instruire de l'histoire de la philosophie, mais philosophie vaut mieux encore." Wenn man denn aber einmal, was Sie doch thun, auf die Geschichte der Philosophie sich einlässt, so muss man auch genau, gewissenhaft und nicht nach Hörensagen und nach flüchtigen Notizen urtheilen.

4) Die Stellung, welche Sie Hegel zu Schelling geben, ist falsch.

Sie sehen das Verhältniss Hegel's zu Schelling so an, wie Cousin, in jener verhängnissvollen Vorrede zuerst ausgesprochen und Schelling selbst es ihm in der seinigen nachgesprochen hat, nämlich wie das von Wolf zu Leibnitz. Hegel soll nur das formal - mechanische Talent der Ausführung und Anwendung der von Schelling erfundenen Ideen besessen haben. Er soll mithin ohne jene originelle Schöpferkraft gewesen sein, welche doch für einen Philosophen, der zu solchen Ehren gekommen, billig vorausgesetzt werden muss. Sie sagen S. 326: "Les admirateurs les plus fanatiques de Hegel conviennent unanimement, que la base de son oeuvre lui a été fourni par Schelling. Cette base, c'est l'idée d'une essence une pour toutes choses, essence que Hegel appelle l'idée, la notion, l'être, l'absolu, tous mois synonymes dans sa langue. Ce qui disent lui être propre, ce n'est pas même d'avoir trouvé la loi des modifications de cette unité, de cet absolu. Car cette loi des trois états d'identité, de distinction et de retour à l'identité, lui avoit encore été fourni par l'inventeur Schelling, C'est l'application, qu'ils revendiquent pour Hegel."

Dagegen habe ich einzuwenden, dass der Begriff der Einheit des Wesens für alle Dinge, wie Sie sich ausdrücken, gar nicht von Schelling erfunden, vielmehr von Schelling aus Spinoza nur wieder aufgenommen ward, mithin, wenn es auf diesen Begriff ankame. Spinoza genannt werden müsste, auf welchen man damals durch Jacobi und Lessing wieder aufmerksamer geworden war, so dass Schelling in dieser Hinsicht zunächst nur das Verdienst einer glücklichen Passivität hat. — Wenn Sie weiter versichern, dass bei Hegel die Worte: Idee, Begriff, Wesen, Absolutes, lauter Synonyma wären, so ist das eben so wahr als unwahr. Wahr, weil jedes dieser Worte eine Berechtigung hat, als abstracter Ausdruck der speculativen Wahrheit zu geltenunwahr, weil Synonyma zugleich unterschieden sind und Hegel sich die Mühe genommen hat, in seiner Logik ausführlich die Definitionen des Begriffs des Begriffs, des Wesens, des Absoluten u. s. w. zu geben. Es ist gar

nicht so einerlei, ob ich die eine oder andere Bestim-Nun soll Hegel nach Ihnen den Begriff mang setze. des Absoluten nach der Formel der Identität, ihrer Unterscheidung und Rückkehr zu sich aus dem Unterschied nur modificirt und eben diese Formel von Schelling erhalten haben. Und wir Hegelianer sind nun so unverschämt, - dies ist die natürliche Consequenz solcher Prämissen — von einer durch Hegel begründeten Methode zu sprechen, besonders nachdem Schelling in eben jener Vorrede den Diebstahl, den Hegel an ihm auch hiermit begangen, ohne Schonung als angemasste Aneignung fremden Eigenthums aufgedeckt hat? Was für engherzige, aber auch was für bornirte Menschen müssen wir sein! Das Wahre ist, dass Kant die Triplicitat des Begriffs unter dem Namen Trichotomie der Verstandeskategorien zuerst wieder in bestimmte Erinnerung brachte; dass Fichte dieselbe sodann als Thesis, Antithesis und Synthesis in die systematische Philosophie einführte; dass Schelling unter dem Namen Construction diese Form beibehielt; dass endlich Hegel eben diese Construction von der subjectiven Fassung befreiete und die immanente Selbstbewegung der Dialektik lehrte, welche er Manifestation -nennt.

Ist davon die Rede, die Basis Hegel's in Schelling nachzuweisen, was Niemand leugnen wird, was Hegel selbst nie geleugnet hat, so liegt doch darin gar nicht die Unmöglichkeit, dass auch Hegel, von dieser Basis ausgehend, eine eigene Weltanschauung in sich getragen habe. Und dem ist wirklich so. Hegel's Spiri-

tualismus ist weit über den Schelling!schen Rationalismus hinaus. Schelling machte nacheinander das Ich, die Natur, die Kunst, die Vernunft, das Ewige, die Idea (wie er nach Jakob Böhme und F. Baader zu sprechen anhab) und zuletzt den Willen zum Absoluten. Hegel's absolut-Absolutes ist der absolute Geist, der als die, sich mit sich selbst vermittelnde. Einheit der absoluten Substantialität und absoluten Subjectivität in seiner weltfreien und darum weltschaffenden Persönlichkeit das Sein, das Denken, das Wollen nur als Momente seiner sich ewig gleichen Totalität producirt. Schelling hat niemals gewusst, wie er die Priorität und Superiorität Gottes erhalten solle, ohne ihn aus dem Werke der Erscheinung zu eliminiren. Er hat deshalb die Realität der erscheinenden Welt, um Gott nicht zu ihrem todten Jenseits zu machen, so mit Gott verbunden, dass derselbe als Prius der Welt zwar dynamisch an sich schon Alles ist, was er und was aus ihm werden kann, dass Gott aber erst nach der in der Zeit erfolgenden Beendigung seines Selbstgebährungsprocesses für sich Alles actu geworden sein wird, was er nach seiner Selbstbestimmung werden soll. Schelling hat die Worte, welche Hegel als das Contrum der Erfahrung des Bewusstseins aus Schiller am Schluss seiner Phanomenologie citirte, dass Gott aus dem Quell des Geisterreichs seine Unendlichkeit schäumt, in dem stricten Sinn durchzusühren gesucht, dass Gott als der vollkommene erst durch die Potenzenreihe seines theogonischen Processes sich zum Resultat macht. Bei Hegel ist dagegen Gott in seiner Thatigkeit sich ewig Anfang, Mitte

med Ende; Voraussetzung, Aufhebung und Resultat seiner selbst, ohne an die Welt als Bedingung für sich gebunden zu sein. Die Welt als freies Product Gottes— und nur ein freies Produciren heisst Schaffen — ist in sich frei. Die Entwicklung der Natur und Geschichte ist allerdings eine Bntwicklung aus Gott und zu ihm, aber als actuelle Existenz nicht durch ihn, sondern durch sich. Die absolute Aseität Gottes ist der Grund der relativen Aseität der Welt, ehne welche das Wort Freiheit eine Lüge und die Welt in der That von Gott ohne Unterschied wäre. Ein Gott, der erst frei wird, ist nicht der wahrhafte Gott.

Doch, ich fange an, zu philosophiren, was ich hier ja gar nicht will, wo ich nur als kritischer Historiker mich zu verhalten habe. Genug, Hegel ist von Schelling qualitativ unterschieden. Zahllese Einzelbegriffe sind durch Hegel in die deutsche Philosophie eingeführt, von denen Schelling sich nichts hat träumen lassen. Nicht blos in dem Koomog vontog der legischen ldee, nicht bles in der Psychologie und Politik, sendern auch, was dem Ununterrichteten, der sich nur vague Vorstellungen macht, zunächst unglaublich vorkommen muss, auch in der Naturphilosophie hat Hegel eine Menge Erfindungen gemacht, die schlechthin nur auf ihn zurückzuführen sind. Es ist ein armseliger Kunstgriff, diese Ersindungen — Sie und Schelling lieben es, sich so auszudrücken — dadurch in ihrem Werth herabsetzen zu wollen, dass man sagt, Hegel habe nur die Systematik der Schelling'schen Speculation durchgeführt. Denn gesetzt, es verhielte sich nur so, se würde auch dies noch ein unendlicher Ruhm sein, da alles nichtsystematische Philosophiren, seit ein Kant in der Welt gewesen, nur einen secundaren Werth hat, nur als Studie, als Kritik, als Essai, wie Sie gern sagen, dienen kann. Nur als System, nur als organische Tetalität, in deren Cyklus jeder Begriff seine bestimmte Stelle hat, nur als Wissenschaft der Wissenschaften kann die Realität der Philosophie ihrem Begriff entsprechen. Und das ist Schelling's schwache Seite. Im Auffassen der Aufgaben, im Aufstellen derselben, im Anlauf zu threr Lösung, in dem begeistert begeisteruden Besprechen allgemeiner Gosichtspuncte hat Schelling ein grosses Talent; die Entwicklung einer Wissenschaft sucht man bei ihm jedoch vergebens und hier eben liegt Hegel's Grösse.

Hegel hat aber nicht nur eine ihm eigenthümliche Gedankenwelt, die auch durch eine aus ihr entsprüngene, vom nördlichen und westlichen Deutschland grossentheils adeptirte Terminologie sich charakterisist, sondern Schelling hat auch von Hegel entlehnt, was gewöhnlich ganz übersehen wird. Professor Michelet hat hierüber Berlin 1839 eine eigene Brochüre: Schelling und Hegel, herausgegeben, worin Sie das Nühere nachlesen können.

Endlich aber ist es merkwürdig, wie die Leidenschaft so verbienden kann, zwar in Bezug auf Hegel von Schelling als seiner Basis zu sprechen und Hegel dadurch zu beschränken, allein gar nicht daran zu denken, dass es Schelling doch auch nicht an solchen Basen fehlt. Bei uns in Deutschland können wir Schelling

fast für jede seiner Schriften den Impuls nachweisen. Erst war es Fichte, dann Spineza, dann, für den Begriff der Dynamik und Organik Kant, dann die Schlegel, dann Hegel, dann Jakob Böhme, dann Creuzer, die ihn nach einander befruchteten, von Kant nicht weitläufiger zu sprechen, aus dem alle unsere Philosophen fortwährend schöpften. Und nicht nur für die Sache entnahm Schelling die Anregung, sondern auch seine Darstellung wandelte nach dem jedesmaligen Vorbilde ihre Färbung. Deswegen ist Schelling uns doch Schelling. Wir verstehen ihn von seinen Vorgängern doch zu unterscheiden, wie wir es ja auch mit Fichte rücksichtlich Kant's, mit Hume rücksichtlich Locke's, mit Spinoza rücksichtlich Descartes u. s. w. machen. Noch nie ist Jemandem vorgeworfen, dass er eine Antecedenz hatte. Warum soll nun Hegel allein die Antecedenz Schelling's nicht wie einen Segen, sondern wie einen Fluch an sich tragen? Warum kann man sich bei ihm nicht in den Gedanken finden, dass Schelling's Philosophie eine Episode seiner Entwicklung war? Eine Episode, denn Hegel war schon Doctor der Philosophie, als Schelling noch auf den Banken des Gymnasiums sass und hatte also bereits bewiesen, dass er auch ohne Schelling philosophiren konnte. Er hatte schon eine Abhandlung de immortalitate animae geschrieben und drucken lassen, die bis jetzt in seinen sammtlichen Werken fehlt, hoffentlich aber darin aufgenommen werden wird.

5) Es ist falsch, dass nach Hegel die Religion nur darin bestehe, sich als Gott zu wissen (se savoir Dieu).

Nach Hegel ist zur Religion nothwendig: 1) das Wissen von Gott; 2) das Wissen von sich; 3) das sich Wissen Gottes im Menschen und des Menschen in Gott. Daraus folgt, dass in jeder Religion; 1) eine Vorstellung von dem enthalten sein muss, was Gott ist; 2) ein Cultus, d. h. ein organisirtes Thun, um in dem sich Wissen das Moment der exclusiven Egoität aufzuheben und sich der Einigung mit Gott zu erschliessen; 3) die wirkliche Andacht, in welcher actu das Wissen Gottes von sich zum Wissen des Menschen wird, aber damit sein ganzes Gemüth durchdringt. Das Wissen ist die für die Existenz der Religion unerlassliche Bedingung. Das Thier, was keine Vorstellung von Gott zu haben vermag, vermag auch keine Religion zu haben. verschiedenen Religionen unterscheiden sich nur dadurch von einander, als was und wie sie Gott wissen. Aber freilich darf man von dem religiösen Wissen das Pathos nicht subtrahiren wollen, mit welchem es den Menschen erfüllt. Dies Pathos ist aber in seiner Qualität von der Qualität der Vorstellung abhängig, welche sich der Mensch von Gott macht, was ich wohl nicht weiter auszusühren nöthig habe und worin Sie beistimmen werden.

Nun aber nehmen Sie das Wissen Gottes so, als wenn nach Hegel der Mensch sich selbst als Gott wüsste und die Religion in dieser Apotheose bestünde. Ein grosser, auch bei uns, gang und güber Missverstand Hegel's. Nach Hegel ist in der Einheit des Wissens Gottes und des Menschen der Unterschied beider von einander aufgehoben, aber keineswegs vernichtet.

1

Wenn Gott nicht für sich ware, was er ist, so würde er auch nicht für den Menschen sein können. Und wenn der Mensch nicht für sich wäre, so würde er Gott nicht von sich unterscheiden und nicht für Gott als Geist sein können. Das Wissen aber von Gott macht noch nicht die Religion aus; ich kann wissen, was er ist, dass er ist u. s. w. Allein religiös wird dies Wissen erst durch unmittelbare Beziehung auf Gott als das Subject aller Pradicate, die das Wissen ihm zuertheilt. Und diese Beziehung hat den Sinn, nicht, wie Sie sagen, mich als Gott, sondern ihn als mich selbst zu wissen und, was die Folge solches personlichen Rapportes ist, in meinem ganzen Gemüth als mein Wesen zu empfinden. Das Wissen ist nur die Bedingung, ist nur die theoretische Seite der Religion; die Verwandlung des Gewussten in meine Existenz ist die andere eben so nothwendige Seite, welche Hegel, insofern sie sich zu einem Kunstwerk symbolischer, liturgischer und anderer Acte ausbildet, Cultus nennt. Allein in weiterem Sinne ist ihm nicht nur der geordnete Dienst des Gottes Cultus, sondern die gemüthstiefe Durchdringung und Versöhnung des Menschen mit Gott überhaupt. Der Ausdruck, dass in der Religion das Selbstbewusstsein Gottes zum Selbstbewusstsein des Menschen wird, ist doch wohl etwas ganz Anderes, als dass der Mensch sich als Gott wisse, ein Streben, ein Zustand, der allerdings in den Religionen als Entwicklungsphase ebenfalls vorkommt Sie erzählen S. 308 ganz ernsthaft: "Le résultat définitif de la philosophie de Hegel se résume dans ce que nous avons entendu dire un jour, après diner; à un des

écrivains les plus spirituels de l'Allemagne, disciple direct de Hegel: "Mes amis, nous sommes tous des dieux, qui avons bien diné."

Es schmerzt mich, dass ein Mann, wie Sie, dem hyperbolischen Ausdruck des Wohlbehagens eines ganz harmlos vom Tisch aufstehenden Hegelianers, der vielleicht in dem Augenblick an nichts weniger, als an Speculation dachte, eine solche Verantwortlichkeit vindiciren. Wahrlich, da müsste man sich mit Ihnen zu sprechen fürchten, wornach ich mich doch recht sehr sehne. Wenn ich etwa einmal sagte: Das ist göttliches Wetter, oder das ist göttlicher Wein — und sopflegen wir in Deutschland zu sagen, wenn wir uns recht freuen —, könnten Sie daraus nicht am Ende folgern, ich sei ein Naturalist?

Wenn Hegel sagt, dass das Selbstbewusstsein Gottes zu dem des Menschen werde, so will er damit sowohl die Transcendenz Gottes über als Immanenz Gottes in dem Menschen bezeichnen. Sie verstehen dies so, als ob er ohne den Menschen auch für sich ohne Be-wusstsein sein würde, gegen welchen Unsinn Spinoza bereits protestirte, indem er, Gott die Persönlichkeit im Sinn einer atomistischen Individualität absprechend, der Substanz das Denken als ewiges Attribut beilegte. Cartesius in seiner Weiterbildung des ontologischen Beweises hat sehr gut gezeigt, dass in demselben die Präexistenz des Seins und Wissens Gottes von sich die Bedingung für das Wissen des Menschen von ihm ist. Est Deus, ergo est notio Dei. Ich will Ihnen nicht bestreiten, dass nicht in Deutschland Hunderte von Anhän-

gern, wie Hunderte von Geguern Hegel so verstehen, als wenn er lehrte, dass Gett als die allgemeine Substanz erst im Menschen zum selbstbewussten Sabject würde. Viele halten diese Auffassung sogar für die einzig richtige, und behaupten, wenn man ihnen bestimmte Aeusserungen Hegel's von entgegengesetztem Inhalt nachweist, dass dieselben Zugeständnisse seien, die Hegel in schwachen Stunden der orthodoxen Dogmatik gemacht habe. Eine solche Accommodation würde denn von Heuchelei doch nicht weit entfernt gewesen sein. Allein dem ist nicht so. Man muss Hegel nehmen, wie er ist, und ihn nicht nach der Einseitigkeit der Ausleger beurtheilen. Die von ihm selbst geschriebenen Vorlesungen über die Beweise für das Dasein Gottes sind seine authentische Theologie und daran muss man sich halten. Aber auch ganz abgesehen von Hegel, wenn nur Sinn und Verstand in solcher Titanenreligion ware, die es liebt, mit Napoleonisch gekreuzten Armen und mit Byron'schem Humor den Glauben an Gott zur Phänomenologie der Mythik zu rechnen! Wenn man nur begreifen könnte, wie die pure Natur es zu solcher Weisheit hat bringen können!

6) Sie irren, wenn Sie behaupten, dass nach Hegel alle Religion nur als Incarnation Gottes bestimmt würde.

Weil es Ihnen einmal fest steht, dass nach Hegel Religion nur das sich als Gott Wissen sein soll, so wersen Sie ihm vor, dass er die Religion tiberhaupt, insbesondere aber das Christenthum, nur als Menschwerdung

genommen habe. Richtiger in Ihrem Sinn müssten Sie eigentlich sagen, dass er die Religion und das Christenthum insbesondere nur als Deification des Menschen missverstanden habe. Dies ist nun ein grosser Hegel hat allerdings das Dogma von der Menschwerdung Gottes zum Gegenstand tießinniger Speculationen gemacht, allein er hat den Geist nicht darüber vergessen. Vielmehr hat er allen Momenten der Trinität gleiche Gerechtigkeit widerfahren lassen. Er hat, nachdem lange Zeit nur von Religionsgesellschaften die Rede gewesen, das Verdienst gehabt, den Begriff der Gemeinde als der Form, in welcher der göttliche Geist sich manifestirt, wieder hervorgehoben zu haben. Er entwickelte in seiner Phanomenologie weitläufig und mit dem heiligsten Ernst den Process der Entstehung der christlichen Gemeinde, und so sehr hat diese Entwicklung in unsere Wissenschaft eingegriffen, dass die Extreme, welche in ihr jetzt zu Tage kommen, nichts als Beweise der Anstrengung sind, dem Begriff der Gemeinde Realität auch im Einzelnsten zu schaffen. Allein auch in seiner Religionsphilosophie finden Sie eine weitläufige Auseinandersetzung des Reiches des Geistes, so dass Ihr Vorwurf in der That schlechthin grundlos ist. Hatten Sie denselben für Schelling aufgespart, so würden Sie mehr im Recht sein, denn Schelling hat allerdings nach dem Begriff des Geistes wohl gestrebt, allein ihn nicht erreicht. Er ist bei der Beziehung der Substanz und des Subjects stehen geblieben. Sein Gott, als ein durch die Welt zu seiner wahren Herrlichkeit sich fortkämpfender, ist

wesentlich nur der progressiv sich incarnirende, der sich der Reihe der sich steigernden Potenzen allmälig abzugewinnen sucht. Kennten Sie Schelling genauer, so würden Sie wissen, dass er schon seit 1804, noch mehr seit 1809 zum Gnostiker geworden ist, der einen Abfall der Dinge vom Absoluten, der einen dunklen Grund, eine Hyle in Gott setzt, der den googogog mit dem lovos auf gemeinschaftliche Wurzel zurückbringt, und der, so zu sagen, von der Schädelstätte zur Auferstehung im Geist sich nur wegsehnt, aber sich noch nicht in dem Hause befindet, in welchem, nach der Vollendung des Wirkens des Sohnes, alle δμοθυμαδον versammelt waren. Hegel ist das Schwert des Leidens des Gottmenschen auch durch die innerste Seele gegangen, allein nicht weniger hat die affirmative Macht des aus Tod und Verwesung sich neu erhebenden Geistes ihn durchdrungen.

Wenn Sie nicht blos nach dürstigen Auszügen, nach flüchtigen Notizen, Hegel's Religionsphilosophie beurtheilt, sondern das Werk desselben selbst eingesehen hätten, so würde Ihnen eine solche Auffassung, als Sie geben, unmöglich gewesen sein. Sie würden sich auch überzeugt haben, dass Hegel keinesweges nur die Formen bespricht, in welchen die Religion erschienen ist, sondern dass er bis in das innerste Wesen derselben zu dringen versucht hat, und bis jetzt Niemand ihm darin gleichgestellt werden kann. Seine Religionsphilosophie hat weder bei uns, noch sonst in einer Literatur einen Rivalen. Sie ist ein eben so gelehrtes als speculatives Werk und es ist einer der sonderbarsten Irzthümer

Schelling's, seine Philosophie der Mythologie und Offenbarung für eine noch nicht dagewesene Wissenschaft zu halten.

7) Ihre Versicherung, dass Mr. Enfantin seine Lehre von Hegel entlehnt habe (S. 331), ist von Ihnen nicht bewiesen.

Mein Herr, Sie haben vielleicht nicht bedacht, was diese von Ihnen hingeschleuderte Versicherung für eine Incrimination enthält, denn hätten Sie dies gethan, so würden Sie den Beweis hinzuzufügen nicht unterlassen haben. Gewisse Dinge darf man, ohne ihnen den Beweis als Taufschein mitzugeben, gar nicht aussprechen. Sie waren selbst St. Simonist. Sie waren es, dem es zur Ehre gereicht, in jener verhängnissvollen Septembersitzung, als Enfantin seine colossalen Verirrungen vom freien Weibe predigte, zuerst das schauerliche Schweigen zu brechen, und sich, wie auch Bazard that, von Enfantin loszusagen. Zehn Jahre sind seitdem vergangen. Die St. Simonisten sind in alle Richtungen der Welt hin zerstreuet. Viele von ihnen zeichnen sich im Staatsdienst aus. Enfantin selbst ist ein ganz brauchbarer Posthalter Die Lehre St. Simons ist unterdessen auch geworden. bei uns hinlänglich bekannt geworden. Zwei Schüler Hegel's, Carové und Moritz Veit, waren die ersten, welche eine Darstellung und Kritik derselben gaben. Dann folgte Bretschneider u. s. w. Niemand hat sich aber bei uns einfallen lassen, Hegel für Enfantin's Irrthümer verantwortlich zu machen, Hegel, der ein solcher Vertheidiger der Ehe war, dass er sie um ihrer. Mensch die Tiefe dieser Institution erfahre. Sie haben vielleicht sich sagen lassen, dass bei uns das sogenannte junge Deutschland eine Consequenz der Hegel'schen Philosophie sei, und Sie mögen nach solchem Gerede die Lehre von der Emancipation des Weibes, von der Rehabilitation des Fleisches als Hegel'sche Dogmen ansehen. Nichts kann falscher sein. Die Vaterschaft dieser Richtung unserer Literatur gebührt Heine.

Sie argern sich, dass Sie Hegel nicht verstanden haben sollen, und rusen aus: "Hélas! pouvons nous répondre, nous la connoissons trop bien, cette terrible philosophie. Nous l'avons vue de près, nous l'avons vue à l'oeuvre. Ce n'est point seulement de l'école éclectique de M. Cousin que nous entendons parler. On veut, que M. Cousin n'ait pas compris Hegel, et nous l'accordons volontiers. Mais nous avons eu des relations suivies avec d'autres hommes qui avoient sort bien compris Hegel."

"Il faut tôt ou tard que la vérité se fasse jour. La France connoit les idées exposées par M. Enfantin. Il faudra bien, qu'on sache un jour que la métaphysique de M. Enfantin est positivement de Hegel, et que c'est à la suite de Hegel, que l'école St. Simonienne s'est égarée."

Als einen Schimmer von Beweis führen Sie nun folgenden Schluss vor:

Hegel lehrt die progressive Incarnation Gottes im Menschen.

St. Simon hielt sich für eine solche Incarnation oder wenigstens hielten die St. Simonisten ihn für eine solche.

Also sind die St. Simonisten Hegelianer.

Abgesehen von der evidenten Falschheit dieses Schlusses, da es natürlich auf die Bestimmung des Wie der Incarnation ankommt, so handelt es sich ja um Enfantin, nicht um St. Simon und das Specifische in Enfantin's Lehre war doch immer nur das freie Weib. Sein Ehrgeiz, der Vater der Vertheilung des Lohnes an die Arbeiter, der Papst des St. Simonismus zu sein, war etwas Persönliches. Jene Lehre aber hat in Hegel's Philosophie gar keinen Boden.

Sie versichern ferner, ohne Namen zu nennen, dass der Pantheismus der St. Simonisten von Anhängern St. Simons herrühre, welche in Hegel wohl bewandert gewesen seien. Sie sagen sogar, St. Simons Lehre: "Manquait d'une métaphysique, lorsque les Hégeliens lui apportèrent de Berlin la doctrine de Hegel, l'Incarnation." Guter Gott, dazu brauchten sie wahrlich nicht erst nach Berlin zu reisen! Diesen Gedanken in der Oberstächlichkeit, wie Sie denselben der Hegel'schen Philosophie zuschreiben, konnten sie eben so gut aus dem ersten, besten Compendium der Mythologie von den Indischen Awâtars entlehnen.

Dass Enfantin eine Metaphysik im Hegel'schen. Sinne gehabt haben soll, ist unmöglich. Sie konnen nicht darüber urtheilen, da Sie selbst nicht wissen, was Hegel'sche Metaphysik ist. Aber gesetzt, er hätte dieselbe besessen, so ist es wieder ummöglich, von ihr auf die Emancipation des Weibes zu kommen. Und sogar wenn man zugeben wollte, dass der Begriff der Incarnation Hegel's Metaphysik enthalte, wie hängt die Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlichen Potenzirung mit der für die Moral so gestährlichen Lehre Ensantia's vom freien Weibe zusammen? Eine Lehre, die bei Enfantin ganz den Weg einschlug, den sie bei christlichen Secten, bei den Labbadisten u. s. w. so ost schen eingeschlagen.

Soll denn Enfantin durchaus eine Metaphysik gehabt haben, so wüsste ich nur die verworrene Four iersche Grundlehre zu nennen. L. Stein, der Socialismus und Communismus des heutigen Frankreichs, Leipzig 1842, sagt S. 200 in der Anmerkung: "Victor Considérant sagte mir, dass Enfantin in seiner Bibliothek das erste Werk Fourier's, die Théorie des quatre mouvements, heimlich verborgen gehabt, und dass Abel Transon es später, viel gebraucht, unter den Büchern desselben wiedergefunden habe. Abel Transon habe denselben mehrmals beim Lesen des Buches überrascht, aber Enfantin habe nie gestehen wollen, dass er etwas demselben verdanke."

Diese Nachricht wird von Ihnen erst widerlegt werden müssen, Ihrer dreisten Versicherung, Hegel zum Lehrer Enfantins zu machen, mehr Glaubwürdigkeit zu verschaffen.

Sallten Sie sich über den nachdrücklichen Ton wundern mit welchem ich Hire Hypothese zurtickzuweisen mich gedrungen fühle, so muss ich Sie auf unsere Deutsche, von den Französischen Verhältnissen so sehr abweichende Politik und auf die augenblickliche Lage der Megel'schen Schule in Deutschland verweisen. In ersterer Beziehung werden Sie unschwer einsehen, dass die Verwandlung Enfantin's in einen Hegelianer bei unseren Regierungen die Besorgniss erwecken könnte, wenn auch nicht aus jedem, doch aus manchem Hegelinher vinen Enfantin hervergehen zu sehen. Wenn nun Frankreich einen selchen durch den Process der Rue Turanne und Menilmontant seine Theorie wie seine Praxie zu cassiren sich gezwungen sah, so mogen Sie erwägen, was für Folgen auch bei uns nur aus dem Verdacht schon entspringen dürften. Als Schelling in jener oft erwithnten Vorrede den Franzesen am Schluss recht grosse Lobsprüche wegen ihres wissenschaftlichen Genius machie, beklagte er nicht nur das Uebertragen der Manieren politischer Partelungen in die Literatur, sondern er hielt es für angemessen, um jedes Stänbehen von Hinneihung zu den in Frankreich gührenden sosialen Elementen von sich abzuwischen, in einer Parenthese den St. Simonismus als einen plumpen Scandal zu bereichnen. Ich fürchte nicht, dass Schelling die grosse Bedeutung des St. Simonismus für die Zukunft Frankreiche nicht nur, sondern der Menschheit, verkenne: Thite ere, so würde er die Zeit nicht mehr verstehen. Ich besiehe. deshalb seinen karten Ausdruck nur auf das Schieme. und die exclusiv Enfantin's che Periode des St. Sino-

nismus. Erwägen Sie nun ferner die mementane Lage der Hegel'schen Schule in Deutschland, so wird Ihnen klar werden, welch' einen trefflichen Stoff Sie unseren Klätschern zu neuen Denunciationen durch Ihre Insinuation geben könnten. Glauben Sie ja nicht, dass der Deutsche und der rechtschaffene Mann in dem Grade identisch sind, dass unter den Deutschen nicht auch recht gründliche Schuste existirten. Ach nein, daran sehlt es uns so wenig, als Ihnen. Und diese Schuste? Bei ihrer inneren Leerheit, bei ihrer Unfähigkeit, durch tüchtige Leistungen sich auszuzeichnen, diese Schuste, ohne alle Selbstständigkeit des Urtheils, leben nur vom Neide, von der Hinterlist und machen sich ein Geschäft daraus, jede lelse Andeutung aus den höheren wie niederen Regionen, von Oben nach Unten, von Unten nach Oben, hin und her sogleich zu einer entschiedenen Richtung auszuprägen, aus dem Schneeball eine Lawine zu machen. Solche Elende sind es, welche die Hegel'sche Philosophie jetzt für jeden Schnupsen verantwortlich haben möchten, der sie oder ihre Vorgesetzten incommodirt. Mir fällt, wenn ich ihr ungewaschenes Raisonnement zuweilen in den Journalen lese, immer ein, was Dicken Boz\*in Niklas Nikleby den verrachten Schulmeister Herrn Squeers sagen lässt: "Masern, Reissen, Keuchhusten, das kalte und das hitzige Fieber und Kreuzschmerzen, Alles ist Philosophie: daher kommt es. Die Himmelskörper sind Philosophie und die Erdkörper sind Philosophie. Wenn an einem Himmelskörper eine Schraube locker wird, so ist das Philosophie, und wenn eine Schraube an einem Erdkörper locker wird, so ist das auch Philosophie, es

müsste denn sein, dass hisweilen etwas Metaphysik mit darunter wäre, aber das kommt nicht oft vor. Philosophie, das ist mein Fach."

Wir Hegelianer sind nach der Reihe des Hochverraths am Preussischen Staat, der Zerstörung des Christenthums, der Wiederherstellung des Paganismus, der
Untergrabung der Moral, des Atheismus, des Verderbnissea der Poesie u. s. w. u. s. w. angeklagt worden.
Nun sollen wir auch noch Herrn Enfantin's confuse und
libidinöse Doctrin auf dem Gewissen haben? Wahrlich,
dies eben hätte uns noch zu unserem Glücke gefehlt.

8) Ihre Behauptung, dass Hegel nicht lehre, was. Gott sei, ist falsch.

Sind Sie nicht recht wunderlich? Uebereilen Sie sich nicht gewaltig? Sie erzählen Ihren Lesern, wie nach Hegel alle Religion darin bestehe, dass der Mensch sich als Gott wisse. Sie wundern sich, wie Hegel, solches behauptend, den Anfang der Mosaischen Genesis habe tibersehen können, in welchem bereits das Dogma der Incarnation in der Vorstellung der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott enthalten sei. Sie wissen nicht, wie breit die Hegel'sche Schule nach dem Vorgang ihres Meisters die Worte der Blehim: Adam ist worden, wie unser einer! getreten hat. Sie wissen nicht, wie hundertmal die Wissensscheuen und die angestellten Theologen darauf den Göthe'schen Faust wegen der Muhme Schlange und wegen des Bangewerdens vor der Gotthinlichkeit eitirt haben. Doch gesetzt, Sie hätten mit jener

dinnen Vergiebetung Recht, so würde immerhin doch daring was Sie ganz themsehen, eine Befinition Gettes liegen. Wenn ich sage, der Mensch ist Gotts sa sollte ich glauben, dass der Mensch denn doch schon ein Wesen ist, von dem sich etwas Positives aussagen lässt. In der Methode der kirchlichen Dogmatik, für Gott durch Steigerung menschlicher Eigenschaften, via eminentiae. Attribute zu schaffen, geschieht ja nichts Anderes. erinnere mich so eben, in meinen Studien S. 116 -154 vor mehren Jahren eine Abhandlung haben abdrucken zu lassen, worin ich den Unterschied der Religionen durch die Urtheile: Der Mensch ist Gott: Gott ist Gott und der Mensch ist Mensch; Gott ist Mensch; mit logischer Consequenz vom kategorischen bis zum disjunctiven. vom assertorischen bis zum apodiktischen Urtheil durchzusthren versuchte. Aber noch mehr. Feuerbach's Work: des Wesen des Christenthums, enthält nur den Einen Godankon: die Anthropologie ist die Theologie und von ihm können Sie lernen, wie fruchtbar selbst dieser einseitige Standpunct ist

Wag min aber Hegel speciell betrifft, so hat ja derselhe ganz bestimmt erklärt: der absolute Geist ist Gott. Um dies wissenschaftlich zu erkennen, musn man freilich die ganze Philosophie durchnehmen. Hegel hat keine Theologia ausser der Philosophie, Jede Stufe des Systems enthält auch eine Definition Gottes. Aber zum absoluten Bagriff Gottes gahört ehen, die Totalität der verschiedenen Definitionen als Identität zu denken. Erst dieses Danken, in welchem die Idee als

legische, als Natur und Geist sieh zusammenstesen, etreicht den Begriff des Geistes als des absoluten. Kennen Sie eder Schelting einen köheren Begrifff Ich antworte in Ihrer Beider Namen mit Bestimmtheit: Nein. Und mit diesem Nein erklären Sie die Hegel'sche Philosophie für diejenige, welche bis jetzt den wahrhaftestem Begriff des Absoluten, nämlich als des absoluten Geistes, gefasst hat. An den Einzelbestimmungen eines solchen Systems kisst sich nun zwar Vieles hin und her wenden, allein seine Grundvesten sind nicht zu erschüttern.

Sie sagen ganz zuversichtlich, dass Cousin um Gott sehr verlegen gewesen sei, und fahren S. 309 fort: "C'est, que le Dieu de Hegel n'est nulle part défini dans son système. Chose bizarre! c'est avec Dieu, avec l'idée divine, avec l'idée absolue, que Hegel explique tout; mais Dieu, dans l'oeuvre de Hegel, fait précisément comme dans la création: il se cache, il ne se révèle directement à personne." Hier muss ich Ihnen im Vorbeigehen erzählen, wie Viele auch bei uns nicht darüber hinweggekommt haben, dass in Hegel's Encyklopadie als dem Gesammtabriss sich im Inhalteverzeichniss gar kein apartes Capitel entdecken lässt, in welchem rund und nett der Begriff Gottes aufgestellt würde. Man hat sich einmal gewöhnt, von Gott als einer besonderen Existenz neben andern zu lesen. Selbst in Hegel's Religionsphilosophie ist der Abschnitt, der expressis verbis von Gott handelt, nur dürstig. Erst bei der Auseinandersetzung der christlichen Religion, erst bei Erklärung des Ausdruckes Dreieinigkeit, wird Hegel warm. Bever man jedoch einen

Mann, wie Hegel, einmal tadelt, sollte man sich billig zehnmal besinnen. Denn da, we Hegel in der Religionsphilosophie sich mit dem Begriff Gettes kürzer fasst, steht er am Anfang, wo er aber weitläufig sich darin vertieft, am Ende. Dort hat er den Begriff nur erst in abstracto anzugeben, hier in concreto. Dort muss von dem Allgemeinen weiter gegangen werden, hier kann man nicht weiter gehen. An sich enthält natürlich jener Anfang dies Ende, das Ende aber schliesst den Anfang so in sich ein, dass er als ein von uns in ihm gesetzter erscheint.

Aber wir würden Hegel, dessen ganze Philosophie ein perennirendes Definiren Gottes ist, Unrecht thun, wenn wir ihm abstritten, sogar in Ihrem Sinne eine Definition Gottes gegeben zu haben. In der Encyklopädie, 3. Ausg., §. 554 heisst es: "Der absolute Geist ist eben so ewig in sich seiende als in sich zurückkehrende und zurückgekehrte Identität; die Eine und allgemeine Substanz als geistige, das Urtheil in sich und in ein Wissen, für welches sie als solche ist."

Eine solche Definition ist nun zwar nicht schlechter, als andere Definitionen, aber doch nur eine Definition, die wenig Werth hat, wenn sie nicht im Fluss des ganzen Verlaufs der Entwicklung begriffen wird. Ich künnte Ihnen an Ihnen selbst zeigen, wie schwierig und misslich das Streben ist, philosophisch so in aller Kürze zu sagen, was Gott ist. Sie haben nämlich im Aprilheft Ihrer Revue einen Artikel: de Dieu, geschrieben, der voll von jenem tiefen Ringen nach Klarheit, voll von jener ächten Religiosität und aufrichtigen Liebe zur Mensch-

helt ist, derentwegen Sie mir so theuer sind, und die Hochachtug aller agrovor in so hokem Grade verdienen. Nun bedenken Sie einmal, was Sie in diesem Artikel vortragen. Sie nennen Gott das allgemeine Lebenwelches bei der Existenz des individuellen Lebens beständig intervenire. Sie suchen zu zeigen, dass Gott in seiner Einheit mit sich von sich unterschieden sein. und diese Triplicität auch in den Dingen als Reflex sich darstellen müsse. Sie fangen mit der speculativen Auslegung des Christenthums an, und hören mit den Wahlverwandtschaften der Chemie auf, denn auch in diesen erkennen Sie noch die Manifestation Gottes, da sich das Wirken Gottes im All auf nichts Besonderes beschränken Sie sagen in Betreff der Trinität Seite 49: "Ainsi, soit en Dieu le Père, c'est à dire dans l'état, antérieur à toute création et par conséquent à toute vie particulière; soit en Dieu le Fils, c'est à dire dans chaque acte de vie créatrice et de manifestation de la vie au sein des créatures; soit en Dieu l'Esprit-Saint, c'est dire en cet état latent et virtuel où chaque être passe après une manifestation de la vie et avant une autre manifestation, l'être individuel était distingué de l'Être universel, bien qu'il n'en fût jamais separé et qu'il reposat toujours dans son sein." Diese Erklärungen der Trinität haben wir in Deutschland zu Dutzenden gehabt, Schelling selbst hat im Bruno, in der Schrist: Philosophie und Religion, in den Aphorismen (in den Jahrbüchern für Medicin) und anderwärts dergleichen versucht, Hegel hielt für nothwendig, alle in solchen Erklärungen als Mittel gebrauchte

Ausdrücke, wie Leben, Allgemeinheit, Einzelheit, Wirksamkeit u. s. f. selbst erst zu untersuchen. Er bemühnet sich, die Wahrheit dieser Begriffe dadurch zu finden dass er sie in ihrem eigenen Zusammenhang entwickelte. Seine Kritik ist nicht, wie Sie meinen, eine nur negative, die Unhaltbarkeit von Begriffsbostimmungen aufzudecken, sondern dies negative Moment ist bei ihm pur eine Seite des Ganzen, indem das Positive. insefern es nicht das schlechthin Absolute ist, seinen Mangel an sich selbst und aus sich selbst enthülten muss. Diese Selbstnegation ist an sich die Pesition eines. anderen Positiven, das einerseits Resultat der Negation des ihm vorangehenden Positiven, damit aber andererseits der positive Grund der Negation selber ist., folglich das von ihm negirte Positive als positives Moment in sich als der negativen Identität aller seiner Bestimmungen einachliesst.

9) Ihre Behauptung, dass Hegel Religion und Philosophie absolut trenne, ist falsch.

Indem ieh zu schreiben fortfahren will, ergreift mich eine tiefe Wehmuth. Der böse Dämen flüstert mir zu: es ist umsenst, es hilft zu nichts. Der gute Geist aber, der heilige Geist der Wahrheit, mahnt mich: schreib und lass es darauf ankommen, was daraus wird. Es ist kein Wunder, wenn wir Anwandlungen der Feigheit und Faulheit haben, wenn uns zuweilen zu Muthe wird, als sei Verständigung, Belehrung unmöglich. Da sind Hegel's Schriften! Welche Reihe stattlicher Bände! Wie viel Subscribenten auf der Liste! Man sollte meinen, dass seine

Philosophie so bekannt sein müsste, wie das Einmaleins. Da sind die Schriften seiner Schiller, erweiternd, commentirend, bevicktigend. Ach, da sind endlich meine eigenen Schriften, die gan kein anderes Thoma haben, die sich seit Jahren darin verzehren, den wahren Sinn des Hegel'schen Systems, vorzüglich in Ansehung der Religion, an's Light zu stellen! Und wie wenig noch wind Hogel grandlich studiet, wie wenig daher recht verstanden. Die Halbwersteher, die ihn sich für ihre Zwecke. zurecht machen, sind eben so schlimm, als die Nichtversteher, die sich ein Phantom als Hegel in den Kopf setzen. Sie selbst gestehen S. 342, dass Hogel's Philosophie wie eine dunkle, schwere Wolke bis dahin auf Ihnen gelastet hahe, dass Sie aber mit dem Urtheil noch zurückgehalten hätten. Nun aber, seit Schelling gesprechen, sei Ihnen Alles klar, und Sie hätten nicht geglaubt, das Hegel'sche System der Consin'schen Copie so ähnlich, so dürr in der Metaphysik, so schwach, so ohne Liebe und Frömmigkeit zu, inden. Sähe man nicht zu deutlich, dass Sie von Hegel so gut wie Nichts wissen, dass Sie durch Vorurtheil für Schelling eingenommen sind, und das Hegel'sche System durch diesen schon gestünzt wähnen, so miisste man ein solches Aburtheilen auf die Austorität eines Anderen hin auf das Bitterste tadeln, und Sie beschuldigen, dass Sie nicht als Philosoph handeln:

Ein Hauptvorwunf, welchen Sie Hegel machen, besteht darin, dass derselbe die Religion von der Philosophie unterscheidet.

Sie haben mit Nichts bewiesen, dass beide nicht unterschieden seien. Sie fragen gewöhnlich nur, ob die Religionsstifter nicht Denker, ob die Philosophen nicht religiös gewesen? Sie machen den Unterschied der Philosophie von der Religion, indem Sie denselben nur als Negation der Einheit setzen, zu einer Specialität, wie Sie es in dem Aufsatz, le Christianisme, nennen. Sie verrathen nirgends eine Kenntniss davon zu wissen, wie Hegel den Unterschied bestimmt. Sie machen sich nur eine ungefähre Vorstellung davon, und halten sich besonders daran, dass Hegel die Philosophie über die Religion stellt. Sie sind von der Besorgniss erfüllt, dass die Uebereinstimmung der Philosophie mit dem Christenthum, welche Hegel lehrt, entweder die grösste Absurdität oder die grösste Heuchelei sein müsse. Die grösste Absurdität, weil das Christenthum eine Idololatrie enthalte, welche mit der Philesophie schlechthin unverträglich sei. Oder die grösste Heuchelei, weil der, welcher die Idololatrie des Christenthams erkannt habe, nicht mehr Christ sein kenne.

Diese Besorgniss beherrscht auch bei uns nicht Wenige. Es ist auch bei uns, wegen des Missbrauchs, den pfäffisch Gesinnte mit dem Christenthum treiben, schon so weit gekommen, dass Derjenige, der dem Christenthum die Wahrheit zugesteht, Vielen nicht mehr für einen Philosophen gilt. Umgekehrt dünkt sich jetzt Mancher schon mit der einfachen Versicherung der Negation des Christenthums ein Philosoph zu sein. Wir besitzen bereits eine ganze Literatur, welche von dem Verktin-

diger des Unterganges des Christenthums Profession macht. Ja nicht nur das Christenthum wird als antiquirt betrachtet, sondern die, welche auf der Höhe der Zeit zu stehen sich schmeicheln, sehen sogar den Glauben an einen persönlichen Gett so an. Und doch sind diese Negationen nur Producte der Furcht, mit der Hingebung an den Theismus, an den Christianismus, der Hierarchie und mit dieser der politischen Unfreiheit Vorschub zu leisten. Wenn daher ein Philosoph das Christenthum anerkennt, wenn er den Glauben an den persönlichen Gott als nothwendig zu beweisen sucht, so erweckt er sogleich den Verdacht, entweder ein bornirtes Subject zu sein. oder auf den Wegen des Jesuitismus zu wandeln. Sie sprechen von Heuchelei. Die Hegel'sche Philosophie stellt in ihren Anhängern eine grosse Mannigfaltigkeit von Ansichten über das Verhältniss der Philosophie zum Christenthum auf, allein sie hat bis jetzt wenigstens den Ruhm erhalten, dass ihre Anhänger aufrichtig sind. Richter wie Göschel, Michelet wie Gabler, Strauss wie Daub, Ruge wie Gans, Vischer wie Hotho, Bayrhofer wie Hinrichs, u. s. w., an Keinem haftet der Vorwurf der Hypokrisie. Noch mehr! Die Pietisten haben den Hegelianern die Aufrichtigkeit sogar zum Verbrechen gemacht. Sie haben die Offenheit tadelnswerth gefunden, mit welcher einige derselben den Nichtglauben an die Persönlichkeit Gottes und an die Unsterblichkeit bekannt haben.

Sie sagen S. 335: Hegel avoit appellé le Christianisme la religion absolue; il l'avoit paré du titre de dernière des religions, afin de mieux bui enlever pour les adeptes ce caractère même de religion. Il avoit consenti à ce que le Christianisme fût la détermination la plus élevée de l'esprit dans la sphère religieuse, pourvu qu'on hui accordat que le dernier terme du développement de l'esptit n'est pas la religion, mais bien la philosophie. Il fallait, comme l'a fait Schelling, fouler aux pieds ces distinctions. La vérité est une, et si le Christianisme est la religion absolve, il n'y a rien au-dessus de lui."

"Cette juxtu-position d'une philosophie indépendante, qui explique la religion, et d'une religion indépendante, qui n'est pourtant pas la philosophie, est la plus grande des absurdités, si ce n'est pas la plus grande des hypocrisies."

"Mais il fallait en même tems oser plus encore. Il fallait, en identifiant la religion avec la philosophie, renouveler la religion et ne pas s'enfermer dans le Christianisme. Il fallait aller plus loin que Hegel; il fallait franchir ce cercle fatal, où Hegel, en apparence du moins, s'étoit contenu en appelant le Christianisme la religion absolue."

"Puis qu'on renonçait à la ruse, il fallait mettre son salut dans l'audace."

"On plutôt il fallait uniquement suivre l'inspiration, qui parlait en ton coeur, illustre et venéré Schelling! Nous savons ta pensée profonde. Tu ne l'as pas vainement confiée à tes amis. Tu crois à un nouveau Christianisme, au Christianisme de S. Jean." Um also das Christenthum, wie Sie es darstellen, gegen die Philosophie zu erniedrigen, geben Sie zu verstehen; habe Hegel sich des Kunstgriffs bediemt, es als die höchste Stufe der Religion zu fassen. Eine solche Wendung, mein Herr, war ihrer nicht würdig. In Deutschland überlassen wir solche Constructionen der Werke der Philosophen den Misologen. Nein, Hegel's Anorkennung des Christenthums war ohne Hintergedanken. Er hat die ausgebreitetsten und mithsamsten Studien von Jugend auf daran gesetzt, wie Sie unter Anderem aus den Mitheilungen ersehen können, welche ich aus Hegel's Leben im Prutz Literarhistorischem Taschenbuch, I. Jahrgang, gemacht habe.

Wenn er aber sein System mit dem Begriff der Philosophie selbst schloss, so beruhete dieser Schluss eben so wohl auf der Einheit der Religion mit der Philosophie, als auf dem Unterschiede derselben. Die Religion ist mit der Philosophie darin identisch, dass sie zu ihrem Inhalt die absolute Versöhnung des göttlichen und menschlichen Geistes hat. Sie ist aber darin von der Philosophie unterschieden, dass die theoretische Form, in welcher diese Versöhnung für sie existirt, noch die der Vorstellung, nicht die des speculativen Denkens ist "Diese Form," sagt Hegel in der Encyklopädie 3. Ausg. 6. 565: "gibt den Momenten seines (des Goistes) Inhalts einerseits Selbstständigkeit und macht sie gegen einander zu Voraussetzungen, und aufeinander folgenden Erscheinungen und zu einem Zusammenhang des Geschehens nach endlichen

Reflexionsbestimmungen; andererseits wird solche Form endlicher Verstellungsweise in dem Glauben an den Einen Geist und in der Andacht des Cultus auch aufgehoben." Und 6. 571 sagt Hegel von der Offenbarung, dass sie das Leben des Geistes in dem Kreislanf conereter Gestalten der Vorstellung explicirt und fährt fort: "Aus ihrem Auspinandertreten und zeitlichem und ausserlichem Aufeinanderfolgen nimmt sich die Entfaltung der Vermittlung in ihrem Resultat, dem Zusammenschließen des Geistes mit sich selbst, nicht nur zur Einsachheit des Glaubens und der Gestihlsandacht zusammen, sondern auch zum Denken, in dessen immanenter Einfachheit eben so die Entfaltung ihre Ausbreitung hat, aber gewasst als ein untrennbarer Zusammenhang des allgemeinen, einfachen und ewigen Geistes in sich selbst. In dieser Form der Wahrheit ist die Wahrheit der Gegenstand der Philosophie."

Hegel nennt die Kunst, die Religion als geoffenbarte und die Philosophie die verschiedenen Formen, in denen die Absolutheit des Geistes zur Existenz der Erscheinung kommt. Er sagt jedoch ausdrücklich, dass man diese ganze Sphäre überhaupt die der Religion nennen könne. Ihre Ausdrücke von einer Philosophie, die unabhängig von der Religion, von einer Religion, die unabhängig von der Philosophiebestehen sell, würde Hegel nur in Anschung des Formunterachiedes angenommen haben. Das Begreifen des Inhaltes der Religion wie ihrer Form ist Sache der Philosophie. Die Religion fordert Glauben. Des Glauben

, 5

ist Wissen, aber ein Wissen, welches nicht die absolute Form des freien, sich selbst bestimmenden Denkens hat. In dem religiösen Wissen oder Glauben ist das reine Denken mit der Phantasie vermischt. Die Philosophie begreist nicht nur diese Vermischung; sondern sie begreist auch, dass dieselbe für die Religion nothwendig ist, we'll Religion für Alle, Philosophie nur für Wenige ist. Das philosophische Denken ist von dem Standpunkt der Bildung der Intelligenz abhängig. Die Ungleichheit der Bildung ist es, welche die Menschen in Philosophen und Nichtphilosophen unterscheidet. Oder sind Sie alles Ernstes der Meinung, dass alle Menschen die Stufe des speculativen Denkens erreichen sollen? Versuchen Sie es mit den Mannern. Sie werden sehen, wie weit Sie kommen. Die Frauen bitte ich jedoch damit zu verschonen und sie bei der Naivetät des Glaubens zu belassen. Zwischen dem Wissen des Glaubens und dem philosophischen Wissen liegt der Zweisel mitten inne. der wie das Fegefeuer der Intelligenz zwischen zwei Paradiesen seine kalten Nebel, seine rüttelnden Stürme ausbreitet.

Die Philosophie steht von Seiten der Gewissheit über dem Glauben der Religion, weil sie durch die Vermittelung des Zweisels an der Wahrheit der Gewissheit hindurchgeht und die Nothwendigkeit als vernünstige begreift, beweist. Wollen Sie dies läugnen Kann die Philosophie etwa dastir, dass aus dem Fürwahrhalten des Glaubens die Negation des Zweisels hervorzutreten vermag? Der Glaube ist nicht gedankenlos, aber das Glauben

als solches ist ohne die Nothwendigkeit, sich, was es glaubt, dialektisch, systematisch zu rechtfertigen. Unser Unterricht in der Religion wird schon philosophisch, sobald er den an und für sich seienden Zusammenhang der Religionswahrheiten, wie man wohl bei uns sagt, zu entwickeln unternimmt. Wollten die Theologen recht positiv gläubige Menschen bilden oder vielmehr haben, so mitssten sie nur factisch verfahren und sagen: so ist es. Das Warum ist schon ein Attentat gegen das Glauben. Die Leeture der Bibel ist desshalb von dem römischen Katholicismus consequent den Laien untersagt und tiberhaupt der für hierarchische Zwecke durchaus nothwendige Unterschied von Laien und Klerikern gemacht.

Schelling und Hegel haben die Beschuldigung oft erfahren müssen, dass sie einen neuen Katholicismus aufstellten, indem sie die speculative Einsicht auf einen kleinen Kreis beschränkten und das philosophische Wissen als ein esoterisches Eigenthum bezeichneten. Allein sie haben Niemand von dem Uebergang aus dem exoterischen Zustande des Wissens zum esoterischen ausgeschlossen; sie haben den Esoterismus der Philosophie als einen freien, sich von selbst erzeugenden betrachtet, der in der Natur der Sache liege und für welchen desshalb äusserlich gar keine Schranken zu ziehen seien.

Sie können sich also nicht in eine Philosophie finden, welche ihr System mit ihrem eigenen Begriff schliesst und tiber der Absolutheit des Wissens hinaus nicht noch eine andere, höhere, besondere Gestalt des Geistes kennt? Sie können sich in eine Philosophie nicht finden, welche

behauptet, dass der Inhalt der geoffenbarten Religion von dem der Philosophie nicht verschieden sei? Sie kunnen es nicht. Sie nicht, welcher doch lehrt, dass der Fort schritt der Menschheit das Wahre und Göttliche im Chris stenthum nicht aufgeben könne? Sie nicht, der das gegenwärtige Problem der Philosophie für Schelling und sich selbst mit den Worten ausdrückt: " Expliquer le Christia nisme suns détruire ce qu'il y a de divin en lui?" Sig nicht, der der Politik die Gleichheit, der Moral die Humanitat, der Metaphysik die Erklärung der Trinitat, als Problem zuweist? Sie können es nicht, der seine Philosophie zur Religion machen will? Sie sollten nicht einsehen konnen, dass man Philosoph und doch religios. religiös und doch Philosoph sein könne? Sie nicht, der Schelling eben desshalb so verehrt, weil derselbe der Philosophie Seele, Warme zurückgegeben? Und wodurch zurückgegeben? Doch eben dadurch, dass er, wie Sie meinen, eine neue Religion lehre, ein neues Christenthum verkündige? Doch eben dadurch, dass er die Religion der Kritik der Vernunft unterwirft?

Zwischen Schelling und Hegel ist weder darin ein Unterschied, dass sie die Philosophie der Religion von der Religion selbst unterscheiden, noch darin, dass sie den Unterschied keineswegs, wie Sie sagen, als abseinten bestimmen, da die Aussassung des Universums sub specie deterni gleich sehr der Religion als der Philosophie eignet. So viel mir bekaunt geworden, lehrt Schelling ausdrücklich: 1) Die natürliche Religion, deren Product die Mythologie der Heiden und Juden, 2) die

geoffenbarte Religion oder das Christenthum; 3) die Vernunftreligion. Er sucht, wie Hegel, nur auf anderem Wege, die Vorstellungen der verschiedenen Religionen von Gott speculativ in der Totalität eines organischen Zusammenhanges zu erklären. Er sagt eben so wenig. als Hegel, dass er nicht Christ sei. Er sagt nicht, wie Sie, dass das Christenthum untergegangen sei. Er würde Ihre Worte Aprilhest S. 31 nicht unterschreiben: "Le Christianisme — est tombé, et nous sommes sans religion. Irons nous, comme des enfans, nous imaginer, qu'il suffit d'abondonner la tradition du dix-huitième siècle pour que le Christianisme renaisse? L'oeuvre de nos pères n'a-t-elle pas été, elle aussi, sainte et providentielle? Nous abandonnerions aujourd'hui lâchement leur mémoire. que leur oeuvre n'en serait pas moins faite: seulement elle ne serait pas continuée. Le Christianisme ne rengitrait pas, et nous serions sans religion; et nos enfans après nous sergient sans religion. — Vivre sans religion est le plus douloureux des supplices; vivre sans religion ce n'est pas vivre, c'est errer dans les ténèbres, c'est être livré à tous les doutes, à tous les tourmens du coeur. à toutes les maladies de l'âme. Or si ce Christianisme officiel et menteur, qui n'est qu'un cadavre et une ombre. obtenait je ne sais quel aveu hypocrite de la part de ceux, qui ont consacré leur vie à la vérité, il s'ensuivrait une prolongation indéfinie de ce mal affreux de l'irreligion qui nous dévore. Car il est évident, que cette religion usée et décrépite, à laquelle on ne croit pas, empêche la véritable religion de naître et de s'établir."

Diese Worte, sage ich, würde Schelling nicht unterschreiben, da er vielmehr das Christenthum mit aller 'Thatsachlichkeit, mit Allem, was Sie Idololatrie nennen würden, in seinen Vorlesungen vertheidigt. Sie können auch ein französisches Buch darüber nachsehen. Amand Saintes: histoire de la vie et des ouvrages de Spinosa, Paris 1842, worin S. 287 ff. eine vertraute Correspondenz aus München mitgetheilt wird, in der Schelling als ein: vrai chrétien et bon protestant gertihmt wird. Es heisst wörtlich: "Nécoutez pas ceux, qui, se faisant les échas de la haine, parlent de son catholicisme; il n'est que Pour lui, Dieu est maintenant le souverain chrétien. de l'être, il est ce qu'il veut être, et la création est un acte de sa liberté. L'homme libre, la couronne de la création, s'est séparé de son créateur, et par lui le genre humain; mais le conseil de la rédemption fut conçu dans l'éternité, et Dieu l'a manifesté par l'envoi de son fils sur la terre, qui avoit pour but la réhabilitation du genre humain. — Vous pouvez donc assurer, que le Christianisme actuel de Schelling est positif."

Dass Sie sich nicht denken können, wie der Philosoph die christliche Religion anerkennen und die Philosophie selbst ohne Absurdität, ohne Hypokrisie von ihr unterscheiden könne, liegt zum Theil auch in der schlechten Psychologie, welche noch in Frankreich herrscht. Sie selbst, mein Herr, haben freilich in Ihrer Encyclopédie nouvelle besseren Ansichten die Bahn gebrochen; Sie haben sich dem falschen Dualismus von Leib und Seele widersetzt; aber die Unterscheidung dessen, was

wir Vorstellung nemen, von dem, was Gedauke, Begriff ist, dürste in der umfassenden und systematischen Weise, wie sie bei uns schon in die Wissenschaften eingedrungen ist, bei Ihnen noch nicht geläufig sein. Wollen Sie Hegel's Ansicht über die Einheit der Philosophie und Religion, wie über ihren Unterschied mit Beziehung auf die Beschuldigung des Atheismus und Pantheismus in gedrängter Kürze übersehen, so empfehle ich Ihnen die Anmerkung zu §. 573 der Encyklopädie und schreibe Ihnen zum Anreiz folgende Stelle daraus her: "Die Religion ist die Wahrheit für alle Menschen, der Glaube beruht auf dem Zeugniss des Geistes, der, als zeugend, der Geist im Menschen ist. Dies Zeugniss, an sich substantiell, fasst sich, insofern es sich zu expliciren getrieben ist, zunächst in diejenige Bildung, welche die sonstige seines welllichen Bewasstseins und Verstandes ist, hiedurch verfällt die Wahrheit in die Bestimmungen und Verhähnisse der Endlichkeit überhaupt. Dies hindert nicht, dass der Geist seinen Inhalt, der als religiös wesentlich speculativ ist, selbst im Gebrauche sinnlicher Vorstellungen und der endlichen Kategorien des Denkens gegen dieselbe festhalte, ihnen Gewalt anthue und inconsequent gegen sie sei. Durch diese Inconsequenz corrigirt er das Mangelhaste derselben; es ist darum dem Verstande nichts leichter, als Widersprüche in der Exposition des Glaubens aufzuzeigen, und so seinem Principe, der formellen Identität. Triamphe zu bereiten. Gibt der Geist dieser endlichen Reflexion nach, welche sich Vernunft und Philosophie (- Rationalismus) genannt hat, so verendlicht er den religiösen Inhalt und macht

ihn in der That zu nichte. Die Religion hat dann ihr vellkommenes Recht, gegen solche Vernunft und Philosophie sich zu verwahren und feindselig zu erklären. Ein Anderes aber ist es, wenn sie sich gegen die begreifende Vernunft und gegen Philosophie überhaupt und bestimmt auch gegen eine solche setzt, deren Inhalt speculativ und damit religiös ist. Solche Entgegensetzung beruht auf dem Mangel an Einsicht in die Natur des angegebenen Unterschiedes und des Werthes der geistigen Formen überhaupt und besonders der Denkformen, und am bestimmtesten an Einsicht in den Unterschied des Inhalts von jenen Formen, der in beiden derselbe sein kann. Es ist auf den Grund der Form, dass die Philosophie von der religiösen Seite her, und umgekehrt wegen ihres speculativen Inhalts, dass sie von einer sich so nennenden Philosophie, ingleichen von einer inhaltslosen Frömmigkeit, Vorwitrfe und Beschuldigungen erfahren hat; für jene hätte sie von Gott zu wenig in ihr (Atheismus), für diese zu viel (Pantheismus)."

10) Ihre Meinung von einem Atheismus der Massen ist falsch.

Sie betrachten das Christenthum als eine untergehende Religion; Sie erblicken als negativen Ausgangspunkt der neuen Religion den Atheismus der Gegenwart; Sie sehen in sich selbst, dem Philosophen, zugleich den Propheten und Priester der entstehenden Religion; Sie setzen Ihre Mission darin, die abgestorbene Vergangenheit als solche erkennen zu lassen, jedoch das, was sie wahrhaft Göttliches enthält, zu retten und die neue Religion, die weder Idolatrie noch Hypokrisie nöthig haben wird, die Religion der Gleichheit aller Menschen, der Humanität, des metaphysischen Verständnisses der Trinität, diese Religion vorbereiten zu helfen. O, mein Herr, wie liebe ich Sie um dieses Strebens halber! Wie gern theile ich Ihren ächt christlichen Enthusiasmus, wenn Sie die Mängel der Gegenwart enthüllen und das reizende Gemälde einer schöneren Zukunft, einer versöhnteren Menschheit aufrellen!

Ich werde mich auch wohl hüten, zu leugnen, dass in der religiösen Bildung unserer Zeit viele Erscheinungen vorkommen, die, mit früheren Formen der christlichen Religion verglichen, nichts als ein Verschwinden derselben darzustellen scheinen.

Auch müssen Sie nicht glauben, dass Ihr Gedankengang uns in Deutschland fremd sei. Sie haben sich in den Kopf gesetzt, dass die Reformation nur eine Deminegation, die Revolution eine totale Negation gewesen sei. Sie wollen dem Protestantismus einen nur negativen Charakter zuschreiben, der dennoch nicht den Muth der vollen Consequenz gehabt habe, der nach Ihnen erst Voltaire und Rousseau gebührt, welche Beide Sie als Franzose viel höher stellen, als viele Deutsche, zum Theil in der That aus Unwissenheit, zu thun pflegen. Allein Sie irren sich. Wir sind in Deutschland sogar viel gründlicher in der Negation gewesen, als die Franzosen, die allerdings geräuschvoller darin austraten. Bei uns hat die Wissenschaft in tausend stillen Thaten die Widersprüche zwischen Vernunft und

positivem Glauben derchgearbeitet. Wir haben uns nicht, wie Voltaire, mit dem Witz, nicht, wie Rousseau. mit dem Gefühl begnügt; nein, wir haben Exegese getrieben, haben den Ursprung des Kanons untersucht, haben in der Kirchengeschichte der verwegensten Skepsis, in der Degmengeschichte der kältesteu Kritik gehuldigt. Sie scheinen den Werth des Lebens Jesu von Strauss nach Ihren Aeusserungen darüber (S. 297) gar nicht zu verstehen. Sie spotten über die Erklärungsversuche unserer Theologen. Aber diese Ver-Jeder suche waren nothwendig. mögliche Standpunct musste in seiner ganzen Einseitigkeit nach allen Seiten hin sich entwickeln, um darzuthun, ob er, der Schlüssel des Ganzen zu sein, fähig ware.

Dieser Ernst, dies Streben nach Vollständigkeit, hat uns Deutsche mehr als die Franzosen vor frivoler Manier bewahrt. Werke, welche unsere Amtstheologen schon als frivol bezeichnen, würden Ihnen in Frankreich noch gar nicht so erscheinen. Feuerbach's Werk: das Wesen des Christenthums, welches unseren Theologen so vielen Kummer macht, würde Sie in Erstaunen setzen. Sie müssten erst eine Recension dieses Buches lesen, worin von dem Leichtsinn, von der Irreligiosität, von dem Spöttergeist des Verfassers mit kanzelmässiger Salbung die Rede wäre. Hierauf müssten Sie das Buch selbst lesen. Wie, würden Sie sagen, diesen sittlichen Eifer, diese glühende Liebe zur Wahrheit, dies sichtliche Bemühen, das positive Christenthum in sich zu ergründen, diese Offenheit im Aussprechen der entdeckten Widersprüche, neunen die Deutschen bereits frivol? Sie nennen es frivol, wenn Jemand einmal die capricirte Orthodoxie beim Wort nimmt und Wunder als Wunder, Hölle und Himmel als sinnlich existirende Localitaten, Blut als Blut, oder vielmehr Wein als Blut, Auferstehung des Fleisches u. s. w. baar ohne alle moralische Ausdeutung, ohne die Zweideutigkeit eines "Gewissermassen" zugestanden wissen will? Die Deutschen nennen es frivol, wenn alle jene für den Verstand unmöglichen Bestimmungen als ein Werk der consequentesten Entwicklung der ekstatischen Phantasie begriffen, ihnen gegenüber jedoch den Ansprüchen des Verstandes nichts vergeben wird?

## Die Deutschen?

Nein, mein Herr, das wäre ungerecht gegen die Deutschen. Nur gewisse deutsche Theologen urtheilen so. Diese Herrn wissen mit ihren Erfindungen von Frivolität uns interessant zu überraschen. Ich hatte letzthin drucken lassen, dass bei uns ausser den Theologen, die es von Amtswegen thun sollten, Niemand mehr die symbolischen Bücher der protestantischen Kirche läse. Ich habe damit nur ein Factum ausgesprochen, das unumstösslich wahr ist, denn selbst in pietistischen Kreisen habe ich bemerkt, dass die Leute, obwohl sie gern recht alterthümlich kirchlich erscheinen, doch in den symbolischen Büchern, den Katechismus etwa ausgenommen, wenig, oft gar nicht bewandert waren, und z. B. von den Schmalkaldischen Artikeln, von der Apologie u. s. w. nur mit genauer Noth den Namen wussten, den Inhalt aber

nicht anzugeben vermochten. Die zarte Gewissenhaftigkeit mancher unserer Theologen hat mich wegen des
Aussprechens jenes Factums einer "frechen Frivolität"
beschuldigt! Wenn bei Ihnen der l'Univers 17 Professoren in diesem Jahre als irreligiös denuncirte, wenn er
Nisard zum Atheisten machte, weil er den Styl George
Sand's bewundert, so ist das bei Ihnen lächerlich.
Villemain als Minister antwortete auf die Insinuationen
des Jesuitischen Klerus gegen die Eklektiker damit, dass
er Damiron zu Jouffroy's Nachfolger ernannte. Bei
uns ist eine solche Insinuation viel bedenklicher, weil
wir Alle uns mehr für die Theologie interessiren. Unsere
Philosophie ist daher auch mehr, als zu wünschen steht,
theologisch und vernachlässigt manche Gebiete zu sehr.

Doch um auf den Atheismus zurück zu kommen, so ist derselbe bei uns in Dentschland jetzt so gestellt, dass die Existenz Gottes als des absoluten Subjectes geleugnet, die Idee des Wahren, Guten, Schonen aber behauptet wird. Der Atheismus ist bei uns sittlich. Er hat nichts von dem Cynismus des vorigen Jahrhunderts, nichts von der Literatur des Roué's an sich. Feuerbach, sein kühnster, sein theologisch am meisten durchgebildeter Verfechter, ist dem Angriff ethisch unzugänglich. Feuerbach erblickt in der Religion als positiver nur die an und für sich überflüssige Tautologie, dass dasjenige, was das Wesen des Menschen selbst ausmacht, von ihm durch die Phantasie noch einmal als Existenz eines absoluten Subjectes projicirt, die Gitte als der Gute, die Gerechtigkeit als der Gerechte, die Weisheit als der Weise u. s. f. gesetzt wird. Diese Projection der Phantasie, dieser transcendente Anthropomorphismus, ist also theils Mangel an Binsicht, theils Schwäche des Willens. Die Religion ist nach Feuerbach ein Product der theoretischen und praktischen Unvollkommenheit des Menschen. Michelet, auf welchen Sie gewöhnlich sich berufen, denkt ähnlich. Je mehr die Blume der Religion für diese Schriftsteller den berauschenden Wunderduft verloren hat, um so mehr suchen sie dem Menschen durch die Sittlichkeit einen id ealen Halt zu geben.

Diese Wendung hat das eigentliche Geheimniss dieses modernsten Atheismus enthüllt. In der Sphäre des objectiven Geistes, in dem Bereich des freien Thuns des Menschen, hat er vollkommen Recht. Die Sittlichkeit kann ohne Autonomie, ohne Autokratie nicht bestehen. Als sittliches Wesen muss ich mich selbst entschliessen, muss ich selbst die Schuld meiner Thaten auf mich nehmen. Alle Verhältnisse der Gesellschaft beruhen auf der Voraussetzung der Zurechnungsfähigkeit. Verantwortlichkeit aber ist mit freier Selbstbestimmung identisch. In einem Sendschreiben an Professor Michelet: Gott und die Palingenesie betitelt. Berlin 1842, hat Dr. A. Cieszkowski, den Sie vielleicht persönlich kennen, den Atheismus Michelet's von diesem Standpunct aus glücklich zu widerlegen angefangen. Was für die Sphäre des rechtlichen moralischen, politischen Handelns wahr ist, das ist deswegen noch nicht überhaupt wahr. Und was der sinnlichen

Wahrnehmung das Unwahrscheinlichste ist, das kann für die Idee, wie der Lauf der Erde um die Sonne, doch das Wahrste sein. Und so wölbt sich über den Gräbern der Geschichte der Dom des Glaubens an Gott, des Glaubens, durch welchen die, deren Herzen in den Gräbern ausgeschlagen, allererst zum Handeln befeuert wurden. Kein Held war Atheist, eher Fatalist.

Feuerbach hat den Anthromorphismus, das Wunder, die juridische Satisfactionstheorie und den Magismus der Sacramente, insofern dies Alles mit dem Verstande und dem freien Willen in Widerspruch steht, vernichtet. Allein die Menschlichkeit des Göttlichen, die Herrschaft des Geistes über die Natur, die solidarische Verbindlichkeit der Liebe und die Anerkenntniss des Göttlichen in der Natur und in der Beziehung des Menschen auf dieselbe predigt er desto nachdrücklicher. Wenn nun bei uns so Viele Feuerbach unbedingt beistimmen, so sehe ich in diesem Factum nur ein der Religion günstiges Zeichen.

Ich denke nämlich, dass wir in die Epoche des Christenthums eintreten, in welcher wir Gott ganz um seiner selbst lieben werden, ohne alle egoistische Nebenabsicht. Dieser Schritt-erst, alle Nützlich-keitsbeziehung in dem Glauben an Gott aufzugeben, versetzt uns ganz in das Element der lauteren Liebe, die Christi Wesen war. Wir werden von Gott nicht mehr erwarten, dass er uns sinnlich sichtbar erscheine, denn er ist allgegenwärtig, gestaltlos, wie schon die alten

Griechen sagten, eine unendliche Kugel. Wir werden keine Theophanie mehr durch ein sinnlich horbares Wort erwarten, denn Gott bezeugt sich nur im Geist und, um alle Illusion auszuschliessen, in der Wahrheit. Wir werden keine plötzliche und mit dem Bestehenden zusammenhanglose directe gottliche Intervention erwarten, weil wir im Gegentheil wissen, dass Gott sick perennirend im Grössten wie im Kleinsten, manifestirt. Wie sollten wir unserer individuellen Bedürfnisse halber eine plötzliche Aeuderung des Ganzen, eine improvisirte, supplementarische Schapfung erwarten? Nur so vermogen wir die Grässlichkeiten der Geschichte zu ertragen. Da schmachtet ein Unschuldiger im Gesangniss. Er betet zu Gott als dem Allwissenden, seine Unschuld offenbar werden zu lassen. Umsonst. Man führt ihn zum Schaffot, wie den J. Calas. Gott, hast du keinen Blitz, keinen Donner, meine Unschuld zu bezengen? Der Himmel lächelt indifferent im schönsten Blau. Das Schwert blinkt schon und spiegelt die blitzende Sonne. Gott, wirst du nicht jetzt ein Wunder thun? Du musst es, du bist es mir schuldig, denn du bist ja der Allwissende, du bist der Heilige, dem es doch nicht gleichgültig sein kann, dass die Unschuld gemordet wird. Aber das Haupt fliegt vom Rumpf. - Wer nun nicht in so herzzerknirschenden Momenten über die Kurzsichtigkeit der actuellen Erfahrung hinauswäre, wer nicht an die Vorsehung des Gottes in der Geschichte glaubte, der würde verzweifeln müssen. Ein solcher aber erblickt schon die Nemesis, von welcher Schelling im Morgenblatt einst so schon sagte: "Nemesis ist ja doch nichts anderes, als jene unsichtbare Gewalt, die das, was geschehen soll, zum wirklichen Geschehen bringt, und die dem Bestehenden feind ist, in wiefern es verhindert, dass das einmal Seinsollende sich vollende."

Eben so wenig, als wir für uns Wunder verlangen, vielmehr, weil solche nicht für uns geschehen, des grossen Zusammenhangs wegen, worin auch unser kleines Schicksal steht und sein weitstrahlendes Licht wie seinen finstern Schatten wirst, an Gett glauben, eben so wenig erwarten wir von dem historischen Glauben an die Thatsache, dass ein Mensch für das, was ihm als Wahrheit galt, gestorben, schmählig gestorben, gekreuzigt ist. den Frieden unserer Seele. Nein, diesen todten Glauben haben wir abgethan. Wer nicht mit Christus stirbt, ersteht auch nicht mit ihm auf. Das trockne Fürwahrhalten der Versicherung, dass er sein Blut für uns vergossen, hat keine sündentilgende Kraft für uns. Wir müssen zu ihm selbst werden, wir müssen sein Schicksal als das unsrige erkennen und empfinden, wenn wir wahrhafte Gemeinschaft mit ihm pflegen wollen. Das Widerstreben unserer Zeit gegen die sogenannte Bluttheologie, welche de Maistre bei Ihnen wieder mystisch aufputzte, "weil Blut ein gar besonderer Saft," dies Widerstreben ist ein ächt christliches.

Und eben so sehe ich es an, wenn man dem Genuss der Sacramente keine zauberischen Wirkungen mehr zutraut und den Exorcismus des Teufels, wie die Vereinigung unserer als Glieder mit Christus als unserem

Haupt in der Welse vergeistigt hat, dass das Wasser der Taufe, wie das Brodt und Wein des Abendmahls in der That nur symbolische Mittel für uns sind. Dieser moderne Spiritualismus ist ein Fortschritt des Christenthums, ist seine eigene Vollendung, nicht sein Untergang.

Wir Protestanten haben ein Princip, dessen Macht in Frankreich, in Paris vielleicht weniger bekannt ist. Wenigstens könnte ich mir sonst Ihre Aeusserungen über den Protestantismus als eine blosse Halbheit nicht erklären. Dies Princip ist die Rechtfertigung durch den Glauben. Es ist wahr, dass die besonderen Formen des Protestantismus in der Bestimmung des Glaubens selbst von einander abweichen. Da ist die Confessio Augustana, Helvetica, da ist die Formula Concordiae, die Dortrechter Synode, der Heidelberger Katechismus u. s. w. Allein das Princip bleibt dasselbe, und bewährt sich gerade in solcher Mannigfaltigkeit. Gott gelten nicht Werke als solche allein, sondern gilt der Glaube an ihn und an die Versöhnung mit ihm durch ihn als den Gottmenschen. In diesem Princip liegt die Toleranz des Protestantismus garantirt. Jeder steht und fällt seinem Gott. Hierauf mussten Sie reflectiren, wenn Sie das Positive, einer unendlichen Entwicklung Fähige des Protestantismus begreifen wollten.

Das Christenthum wird nicht untergehen. Der Protestantismus wird nicht untergehen. Aber aus dem bisherigen Protestantismus wird eine reinere, christlichere Gestalt der Religion entspringen: Fahre dahin, was Menschenwerk ist, was dem kirchlichen Particularismus, was den Mangeln wissenschaftlicher und
ästhetischer Bildung angehört! Fahre dahin, was ein
Ornament der Phantasie, eine Illusion localer Befangen,
heit! Fahre dahin, was eine Organisation des Zwanges
und Hasses, nicht der Freiheit und der Liebe ist! Stürze
zusammen, im Namen Gottes, was vor dem Gericht, das
sein Geist in dem Geist der Völker übt, nicht bestehen
kann! Beuget Eure Knie dem heiligen Gotte, der aus
diesem Grabe des Vergehenden als der ewige Sieger
hervorbricht! Klagt nicht, wenn die Steine der Gebäude,
die Ihr mühsam zusammengefügt habt, zersplittern, sondern ehrt den Gott, der sich darin offenbart und wanket
nicht, wenn auch Alles um Euch herum wankt!

Sie danken Hegel dastir, dass er den abstracten Theismus und die egoistische Unsterblichkeitslehre gestürzt hat. S. 324: "Honneur à Kant, honneur à Hégel, qui ont détruit les saux dieux. Si le théisme, cette dernière forme rabougrie du dieu idoldtrique, que les Chrétiens adorèrent, ne comprenant pas le vrai Dieu caché dans leurs symboles; si le théisme, dis-je, était lui même une idolâtrie, honneur à Hégel, pour avoir servi à le détruire. Si l'immortalité de l'âme, comme on l'entend ordinairement, cette forme rabougrie du paradis et de l'enser des Chrétiens, étoit encore une chimère satale aux progrès du genre humain, honneur à Hégel pour l'avoir sait évanouir. Courage, et n'écoutons pas les conseils de la pusillanimité. Non,

non, nous n'arriverous pas au néant sur la ruine des idalétries; nous arriverons à l'être, nous arriverons à la vie, nous arriverons à Dieu."

Ist aber nun etwas Wahres an dem, wosur Sie Hegel und Kant Ihren Dank darbringen, so versichere ich Sie, dass bei diesen Philosophen auch ein positiver religiöser Fond vorhanden ist, von welchem das Negative nur die Kehrseite ausmacht. Die Zeit wird dies lehren. Jetzt sagt man Hegel auch bei uns gern todt. Jeder, der eine kleine Correctur an seinem grossen Werk anbringen kann, dünkt sich damit schon ein Held, der Hegel überhaupt widerlegt habe. Jeder, der in der Wissenschaft der Zeit einen faulen Fleck findet, behauptet, Hegel sei Schuld daran.

Auch Feuerbach's Atheismus wird Hegel imputirt. Wenn man dies so verstünde, dass Feuerbach einseitig den Standpunct des Selbstbewusstseins durchgeführt hätte, so würde man in so weit ganz Recht haben. Den Antheil, welchen die Phantasie an der Gestaltung der christlichen Religion hat, kann man nicht schärfer darstellen, als Feuerbach es gethan. Als psychologische Analyse hat sein Werk einen bleibenden Werth. Allein als absolute Gonsequenz kann es nicht gelten, wiewohl alle die, welche die Hegel'sche Philosophie durch die Confession des Atheismus wie des Achristianismus zu gern um den öffentlichen Gredit bringen möchten, es nicht daran fehlen lassen, zu behampten, dass gerade Strauss, Feuerbach, Bruno Bauer, die drei Männer im feurigen Ofen der Verdammpiss, das

Herz des Hegelianismus auf der Zunge trügen. Sie haben aber, was ihr grosses Verdienst, von Hegel nur die eine Seite fortgebildet, welche Hegel in der Phanomenologie unter der Kategorie: der Glaube und die reine Einsicht, abgehandelt hat. Die weitere Entwicklung: den Kampf des Glaubens mit der Aufklärung haben sie nicht durchgeführt. Sie haben nich daran gehalten, dass das Allgemeine, als Substanz in sich bestimmt, ohne das Einzelne Nichts ist, allein sie haben die Immanenz des Allgemeinen im Einzelnen unbegriffen gelassen, und berufen sich deshalb beständig auf die Immanenz als ihre letzte Instanz. Das Wort Immanenz soll jeder Frage den Mund stopfen. Es ist ein schones Wort, aber ohne seinen Zwilling, ohne die Transcendenz, ist es nur zur Halfie so schön, als es sein kann. Hegel's Entwicklung. welche zur negativen die positive ausmacht, beginnt vorzüglich bei den Worten S. W. H. S. 416: "Die reine Einsicht verhält sich zu dem absoluten Wesen des glaubenden Bewusstseins negativ u. s. w." Hegel nimmt erst die Vorstellung des absoluten Wesens, hierauf den Grund des Wissens von ihm und endlich den ihm gewidmeten Dienst durch und zeigt das Unrecht auf, welches dem Glauben geschieht, wenn die sinnliche Seite seiner Erscheinung fixirt und die dem Glanben selbst immanente Negation derselben unbeachiet gelassen wird. Dies Unrecht hat Fourtbach dem Glau ben angethan. Hegel spricht S. 421 mit concentrirter Ironie aus, wohin das Nichtanerkennen der Doppelwell 'des Glaubens die Aufklärung führt: "An demjenigen, was

dem Glauben absoluter Geist ist, fasst sie, was sie von Bestimmung daran entdeckt, als Holz, Stein u. s. f. als einzelne wirkliche Dinge auf; indem sie überhaupt alle Bestimmtheit d. h. allen Inhalt und Erfüllung desselben auf diese Weise als eine Endlichkeit. als menschliches Wesen und Verstellung begreift, wird ihr das absolute Wesen zu einem Vacuum, dem keine Bestimmungen, keine Prädicate beigelegt werden können. Ein selches Beilager ware an sich sträflich, und es ist es eben, in welchem die Ungeheuer des Aberglaubens erzeugt worden sind. Die Vernunft, die reine Einsicht ist wohl selbst nicht leer, indem das Negative ihrer selbst für sie und ihr Inhalt ist, sondern reich, aber nur an Einzelheit und Schranke; dem absoluten Wesen dergleichen nichts zukommen zu lassen, noch beizulegen, ist ihre einsichtsvolle Lebensart, welche sich und ihren Reichthum der Endlichkeit an ihren Ort zu stellen und das Absolute würdig zu behandeln weiss.

Feuerbach mit seinem scharfen Verstande hat auch sehr wohl seine Differenz mit Hegel erkannt und in den Deutschen Jahrbüchern feierlichen Protest dagegen eingelegt, ihn für eine blesse Gonsequenz Hegel's zu halten. Er hat sich zu ihm sogar in diametralen Gegensatz gestellt. Und doch würden Sie Feuerbach's Atheismus missverstehen, wenn Sie ihn nur als das: se savoir Dieu, in Ihrem Sinne nähmen, als wenn es nur auf die Vergottung der "schlechten" Subjectivität ankäme. Nein, Feuerbach's Idealität ist die Moralität, worin Strauss, Pr. Bauer, Bayer, Ruge u. A. mit ihm übereinstimmen

und was diese Schriftsteller jetzt unter der Terminologie predigen — denn das Philosophiren hat sich bei ihnen allmälig zum Predigen herabgelassen —: dass die Religion die gewissenhafte Praxis der Idee sei,

The state of the s

Von einem solchen moralischen Atheismus hat die menschliche Gesellschaft nichts zu fürchten und die Regierungen lassen ihn daher auch gewähren. Herwegh's Gedichte and überhaupt politische Schriften der radicalen Opposition sind verboten worden, die Werke von Strauss, Feuerbach, B. Bauer nicht. Die Regierungen sehen ein, dass man die moralische Selbstgewissheit. welche keines Gottes zu bedürfen glaubt, welche ohne diese absolute Innigkeit, ohne diese Mystik des Gemüths sich in sich zu befriedigen stark genug ist, nicht antasten darf, ohne den Menschen zur Revolution zu zwingen. Sie sehen ein, dass sie mit einem solchen Verfahren die Majestät des Gewissens angreisen würden. Sie sehen ein, dass sie kein Geschäft daraus machen - können, das Dasein Gottes dem daran Zweiselnden zu beweisen. Sie erkennen, dass diese Skepsis theoretisch durchgefochten werden muss, und erinnern sich auch wohl, wie lächerlich-erhaben Ihr Frankreich war, als es in der Revolution erst den Cultus der Vernunft, hierauf, ihn cassirend, den des höchsten Wesens decretirte. Den Glauben an Gott decretiren, ihn zu einem Paragraphen der Landesgesetze machen. Robespierre nachahmen — das wollen und werden sie nicht, wenn gleich der priesterliche Fanatismus zuweilen solche chimärische Einfalle hat.

Feuerbach hat in seinem Buch, das Wesen des Christenthums, S. 274, eine classische Stelle über das Verhältniss des blos formalen Glanbens an Gott zu dem moralisch inhaltsvollen Atheismus, die ich Ihnen hersetzen muss. Er sagt: "Die Existenz ist an and für sich eine indifferente Sache; darum keineswegs nothwendig, dass der Atheist, indem er leugnet. dass Gott ist, auch die Wahrheit, die Gerechtigkeit, die Güte, die Weisheit verwirft. Diese Pradicate haben eine innere Realität; sie dringen durch ihren Gehalt dem Menschen ihre Anerkennung auf, erweisen sich ihm unmittelbar durch sich selbst als wahr, sie bezeugen sich selbst, die Güte, die Gerechtigkeit. Die Weisheit ist dadurch keine Chimare, dass die Existenz Gottes eine Chimare ist, noch dadurch eine Wahrheit, dass diese eine Wahrheit ist. Der Begriff Gottes ist abhängig von dem Begriffe der Gerechtigkeit, Gitte u. s. w.; ein Gett, der nicht gerecht, nicht gütig, ist kein Gott, aber nicht umgekehrt. Die Gerechtigkeit, überhaupt jede Bestimmung, welche die Göttlichkeit Gottes ausmacht, wird durch sich selbst erkannt und bestimmt, Gott aber durch die Gerechtigkeit; nur in dem Falle, dass ich Gott und Gerechtigkeit schon identificirt habe, Gott unmittelbar als die Realität der Idee der Gerechtigkeit denke, bestimme ich Gott durch sich selbst."

"Die Religion wird daher, in wiesern sie sich auf die Existenz Gottes als eine empirische Wahrheit gründet, zu einer stir die innere Gesianung gleichgültigen Angelegenheit. Ja wie nothwendig in dem Cultus der Religion die Ceremonie, der Gebrauch, das Sacrament für sich selbst, ohne den Geist, die Gesinnung zur Sache selbst wird: so wird endlich auch der Glaube nur an die Existenz Gottes, abgesehen von der innern Qualität, von dem geistigen Inhalt, zur Hauptsache der Religion. Wenn Du nur glaubst an Gott, glaubst überhaupt, dass Gett ist, so bist Du schen gerettet. Ob Du Dir unter diesem Gott ein wirklich göttliches Wesen oder ein Ungeheuer, einen Nero oder Caligula denkst, ein Bild Deiner Leidenschaft, Deiner Rach- und Ruhmsucht, das ist eins — die Hauptsache ist, dass Du kein Atheist hist. Die Geschichte der Religion hat diese Folgerung, die wir hier aus dem Begriffe der Existenz ziehen, hinlänglich bewiesen."

Aller Atheismus ist relativ. Es ist die Bildung einzelner Zeiten, einzelner Menschen, welche, die Unvollkommenheit der Form einer positiven Religion entdeckend, in seine Negativität hineingerissen wird. Der Atheismus, der Zweifel an der Existenz Gottes, ist nur ein Entwicklungsmoment in der Geschichte des religiösen Bewusstseins. Der Atheismus ist die Schule der Prüfung für den Dogmatismus, der, durch ihn im Innersten erschüttert, sich zusammennehmen und alles Musorische von seinem Begriff Gottes abthun muss; der Zweisel setzt die Existenz der Wahrheit voraus, und schlägt in die Gewissheit derselben um, wie Luther auf dem Reichstage zu Worms im Gebet vor seiner Rede sagte: "O Gott, o Gott! hörst du nicht, mein Gott? Bist du todt?" hierauf aber sich selbst antwortete: "Nein, du kannst nicht sterben, du verbirgest dich allein."

Wenn Sie daher so angstlich besorgt wind, der Atheismus könnte die Massen ergreisen und unsere Kinder dem Zustande der Unreligion Preis geben, so ist diese Besorgniss ohne Grund. Viel eher, als atheistisch, werden die Massen theils pietistisch, theils katholisch. Die Propaganda des Pictismus wie des Katholicismus macht gerade durch Erregung der Furcht vor dem Atheismus, auch wo sie ganz überslüssig ist, so gute Geschäfte. Auch finde ich, dass Sie in Ihrer Encyclopédie nouvelle im herrlichen Artikel: Culte, den Beweis geführt haben, dass ein Volk nicht ohne Religion gedacht werden könne. Sie sagen freilich: Oui, il faut bien le reconnoître, à la suite du protestantisme et de la philosophie, nous sommes devenus athées. Quand Bayle osa le premier poser ce problème: "Vaut-il mieux un peuple athée qu'un peuple idolâtre, et ne serait-il pas meilleur, que les hommes n'eussent aucune religion, que d'en avoir une fausse, " Bayle fut obligé, de convenir que jamais jusque là peuple n'avait existé sans religion et sans culte. Mais l'hypothèse de Bayle est maintenant réalisée, ou près de l'être; nous sommes à la veille d'être peuple athée. — Qui peut penser, en effet, que les débris de Christianisme, qui se montrent encore au milieu de nous puissent subsister long-temps? Déjà toute la partie éclairée de la nation vit dans l'irreligion, la masse entière suivra. Le temps arrivera donc, où un peuple existera, qui ne connoîtra pas de Dieu, et ne rendra aucun hommage, aucun culte à la Divinité."

So, mein Herr, mag man zuweilen denken, wenn man in Paris das Treiben der fashionahlen Frivolität,

die Theatercoups des Klerus, oder die Unwissenheit und Rohheit des stumpfsinnigen Pöbels vor sich hat. Von dem eigentlichen Pariser Bürger, dem Nationalgardisten, von dem Ouvrier dürsten Sie doch wohl andere Vorstellungen haben müssen. In den Provinzen aber existirt bei Ihnen nicht nur der Christianismus, sondern sogar ächter Katholicismus. Ich berufe mich desshalb auf das nicht genug zu schätzende Werk: les Français peints par eux mêmes, das uns so anschauliche und genaue Sittenschilderungen der Provinzen Frankreichs gegeben hat. Das Verschwinden des ceremoniellen Cultus, der Mangel an Devotion vor dem Klerns, vor Reliquien, der Indifferentismus gegen die Sacramente u. s. f. ist noch nicht ein Verschwinden des Cultus überhaupt, der sieh, wenn seine Aussenwerke zerstört werden, in das Asyl des Herzens zurückzieht. Kennten Sie den deutschen Protestantismus näher, so würden Sie wissen, dass die Religion äusserlich zum Minimum der Erscheinung herabsinken und doch im Gemüth des Menschen mit heiligem Enthusiasmus glühen kann. Da ist ein Mann, der seit Jahren in keine Kirche geht, kein Sacrament geniesst, der nicht einmal mehr ein: Herr Jesus! im Affect über seine Lippen schlüpfen lässt, der Alles, was Religion heisst, vergessen zu haben scheint, der vielleicht nicht einmal, was doch sonst das Charakteristicum eines Protestanten, eine Bibel im Hause hat. Wollen Sie aber wagen, diesem Mann das Pradicat der Unreligion zu geben? Wissen Sie von den Geheimnissen seiner Seele? Dürfen Sie behaupten, dass der Seufzer, der sich seiner Brust entstiehlt, der Blick, der sehnsüchtig zum Himmel

irrt, das tiefe Nachsinnen, worin das gesenkte Haupt sich verliert, dass diese nicht Gott suchen, nicht den Rapport mit ihm unterhalten? Dürfen Sie wagen, ihm die Beseligung durch Gott, ihm den Namen eines Christen abzusprechen?

Nein, gewiss nicht. Dieser so unkirchliche Mensch kann vor Gott in der unsichtbaren Kirche seiner Heiligen vielleicht einen der ersten Plätze einnehmen. Man muss nicht zu rasch urtheilen. Wenn man in den von Menschen vollgepfropften Strassen einer grossen Stadt gegen das Individuum gleichgültig wird, wenn ein Mensch mehr oder weniger nichts auszumachen scheint, wenn bei der sichtbaren Spannung, welche die Interessen des Augenblicks erregen, alle Richtung auf das Ewige in diesen ephemeren Wesen ein Wahn dünkt, mit dem wir die flüchtige Gegenwart decoriren, wenn für den Verkehr mit Gott hier gar kein Raum gelassen scheint, so ist das eben nur ein Schein. Begleiten Sie jedes dieser noch eben so gleichgültigen Individuen, die sich die Existenz streitig machen, in die Kammer, wohin sie sich endlich zurückziehen und mit sich allein sind, oder treten Sie gar an das Sterbelager irgend eines dieser Menschen, sei es ein Herzog oder ein Bettler, so wird Ihre Gleichgültigkeit der lebhastesten Sympathie Platz machen und Sie werden erfahren, wie die Religion, war es sogar im verzweifelnden Kampf mit ihr, die Gemeinheit von dem Menschen nimmt und ihn zu einem höheren Wesen adelt. Ja, auf die Gefahr hin, missverstanden zu werden, möchte ich das Paradoxon aussprechen: auch der Atheismus ist eine Religion, wenn gleich nicht die Religion.

Doch Sie selbst, mein Herr, haben in jenem Artikel: Culte, das schone Wort gesprochen, das ich gern unterschreibe: "Resumons nous. On voit, que l'hypothèse de Bayle est insoutenable. Pas d'homme, dont l'esprit ne soit forcé de se poser les questions religieuses; pas de peuple, par conséquent, dont les membres puissent êtrecomplètement indifférens à ces questions. Un peuple entier de douteurs grossiers et sans art est impossible; un peuple entier de douteurs par principes, par art, par méthode, est également impossible. Enfin, les sceptiques n'ont pas paru dans le monde aux diverses époques pour · introniser à perpétuité le pyrrhonisme, mais pour amener, par un secret de la Providence, la foi, la certitude, le dogmatisme. La religion, et par conséquent le culte, qui en est l'expression, sont donc, non pas utiles, comme dit Montesquieu, mais nécessaires à toute société humaine, et vraiment inévitables."

11) Ihre Verwandlung Hegel's von einem Faust zu einem Mephistopheles ist ein Ihrer nicht würdiges rhetorisches Effectstück.

Was Sie sich nicht über Hegel Alles einbilden, nachdem Sie einmal von Schelling sich eine confuse Vorstellung gemacht haben! Was Sie nicht Hegel Alles nehmen, es Schelling zu geben! Was für Thatsachen Sie sich nicht gegen den armen Hegel erschaffen, von denen wir in Deutschland noch nichts gewusst haben! Was für ein Relief Sie den mageren, aber in's Schöne malenden Mittheilungen der Augsburger Zeitung über Schelling untergelegt und wie schnell Sie darnach Hegel von einem

grübelnden Faust zu einem Teufel umzutaufen gewussi haben. Hören wir erst Ihre Worte S. 344:

"Avec Schelling, la philosophie deviendrait active, de stérile qu'elle est restée sous la glace du Fatalisme. Car encore une fois la preuve, qu'avec Hegel la philosophie n'a pas d'âme, pas de coeur, pas de charité, pas d'amour pour tout ce qui souffre dans le monde, c'est que, pendant les vingt ans du règne de Hegel, elle fut aristocratique, servile avec les grands, méprisante et brutale avec les petits. Hegel lui-même en fit, comme M. Cousin, une doctrine pour les puissants et les riches; et il a fallu le courage de quelques disciples, pour la faire sortir de cet état d'atonie et d'indissérentisme fataliste, où elle se tenait."

"Il semble, en effet, que Hegel, ayant lu le Faust de Goëthe, ait imaginer de transformer Faust lui même, le docteur Faust, le philosophe Faust, qui cherche vainement la vérité, en Méphistophelès, l'autre personnage du drame de Goëthe; et, cette belle opération faite, de dire: Voilà Faust arrivé enfin à résoudre son problème."

"Schelling détruit d'un coup de baguette cette conception, qui (nous en savons quelque chose) a perdu tant d'apprentis philosophes, en France comme en Allemagne."

"Honneur donc à Schelling, et n'appelons pas rétrogradation une oeuvre si nécessaire."

Und nun preisen Sie noch Schelling, weil er einen Monotheismus lehre, der so höllich ist, "zn erlauben"

in der Einheit Gottes die Verschiedenheit der Personen zu fassen.

Wenn Sie einer Philosophie die Seele, dié Liebe, das Mitleiden absprechen, so heisst das doch wohl so viel, als dass in dem System Liebe, Menschenfreundlichkeit u. s. f. nicht nur nicht vorkommen, vielmehr ihm sogar widersprochen wird. Denn wollten Sie von dem Philosophen sprechen, so ware das etwas Anderes. Da kame es auf Beurtheilung seines Charakters, auf Kenntniss seines Lebens an. Sie sprechen aber nicht von Hegel. Sie sagen nicht, Hegel war Aristokrat, Hegel schmeichelte den Reichen und stiess die Geringen mit brutaler Verachtung von sich. Sie sagen nicht, Hegel war lieblos und hatte für die Leiden seiner Brüder kein Herz. So schwer dieser Vorwurf fiele und so schwer Ihnen der Beweis dafür werden sollte, so wäre er doch immer noch besser, als dass er Hegel's Philosophie trafe. Um aber dieser solche Herzlosigkeit zu imputiren, hätten Sie doch wohl Hegel's Philosophie des Staats, hätten Sie sein System der bürgerlichen Gesellschaft berücksichtigen müssen. Sagen Sie aber ein Wort davon? Und hat sich nicht auch hier wieder der Schatten Cousins zwischen Hegel und Ihrem Auge eingeschoben? Werden Sie nicht den Manen Hegel's Abbitte zu leisten haben, ihm die Cousin'sche Plutokratie unterzubreiten? Und sollte man nicht denken, dass Schelling's Philosophie, da Sie dieselbe der vermeinten Seelenlosigkeit Hegel's entgegensetzen, demokratisch, dass sie philanthropisch wäre, dass sie um den Pauperismus u. dgl. sich bekümmerte! O wie irren Sie sich. Wenn Vornehmheit einem Menschen angeboren werden kann, so ist sie Schelling angeboren. Durch Schelling's ganze Philosophie, wie durch sein ganzes Philosophiren geht ein aristokratischer Zug, der von jeher besonders in seiner Polemik mit den grellsten Farben sich abzeichnete. Und welches wären denn die Werke, die Ideen Schelling's, die eine solche praktische Gemeinnützigkeit enthielten, als Ihnen doch bei jenem Tadel Hegel's, der zugleich ein Lob Schelling's, vorgeschwebt haben muss? Was doch die eine Vorstellung vom Johanneischen Christenthum Schelling's Sie geblendet hat! Am Ende denken Sie sich unter demselben noch gar eine Emanation des philanthropischen Freimaurerthums.

Ihre Metamorphose Hegel's von Faust in Mephistopheles laborirt blos an dem kleinen Missstande, dass von Hegel das Prädicat des Faust nicht gelten kann: qui cherche vainement la vérité; denn die Ueberzeugung, die Wahrheit nicht nur gesucht, vielmehr auch gefunden zu haben, war bekanntlich in Hegel so stark, dass er sogar meinte, die Philosophie könne ihren ursprünglichen Namen: Liebe zur Weisheit, ablegen. Sie sei wirkliche Erkenntniss geworden. Er führte daher überhaupt statt des Ausdrucks philosophisch viel mehr den Ausdruck wissenschaftlich ein. Und wirklich ist der Begriff Wissenschaft etymologisch prägnanter, bestimmter, als der Ausdruck: Philosophie.

12) Sie haben nicht Unrecht, wenn Sie Schelling's Hypothese von einem neuen Jehanneischen Christen-

thum bekämpsen, aber Sie haben auch nicht Recht, wenn Sie es in das dreizehnte Jahrhundert setzen.

Ich komme zu dem letzten, für Ihre Ansicht Schelling's entscheidenden Punkt, die Zukunft der christlichen Kirche.

Darin sind wir alle drei, Sie, Schelling und ich, einverstanden, dass in der That eine grosse Epoche des Christenthums abgelaufen ist. Hierin unterscheiden wir uns von Hegel insofern, als in dessen Philosophie zwar ebenfalls die Anerkenntniss einer solchen relativen Abschliessung des kirchlichen Bildungsprocesses enthalten ist, er aber persönlich mit grosser Hartnäckigkeit sich zum Lutheranismus bekannte und merkwürdigerweise als Rector der Berliner Universität zur Feier des dreihundertjährigen Bestandes der Augsburgischen Confession in dem verhängnissvollen Jahr 1830 eine Festrede ganz in diesem Sinne hielt.

Mit uns steht es anders. Wir können uns nicht wohl mit einem bestimmten Confessionsnamen bezeichnen. Sie nennen sich nicht einmal Protestant, nicht einmal Christ. Schelling ist zwar noch Protestant, allein er hat doch den Untergang des Protestantismus ausgesprochen. Ich selbst, ursprünglich aus der französisch-reformirten Kirche hervorgegangen und in meinen kirchlichen Verhältnissen mich noch zu ihr haltend, bin eigentlich weder Lutheraner, noch Reformirter. Wir nennen die Synthese der Luther'schen und Reformirten Kirche seit der in Preussen vollzogenen Union evangelisch.

Ich bin also evangelisch.

Ich weiss genau, was ich kirchlich nicht bin. Ich bin nicht Griechischer, nicht Römischer Katholik. Ich bin nicht Luthers'cher, nicht Reformirter Christ, sofern ich ein bestimmtes Symbolum anerkennen sollte.

Aber was bin ich positiv?

Die Union der Luther'schen und Reformirten Kirche hat die Synthese nur erst negativ vollzogen. Nur erst, dass die Scheidung unwesentlich sein soll, ist ausgesprochen. Allein was nun positiv geglaubt werden solle, ist ausserhalb der Philosophie schwer zu sagen. Das Allgemeine, Gott, Christus, Sündenvergebung u. s. f. steht wohl fest, jedoch das Besondere ist noch unbestimmt. Hierauf mag sich beziehen, was Sie von Hegel erzählen und was ich erst durch Sie erfahre, dass er von der Union jener Kirchen gesagt habe: elles se sont unies dans la nullité.

Soll ich mich also bestimmter Weise über meine Auffassung eines Dogma's erklären, so gerathe ich unvermeidlich in meine Philosophie hinein und werde sagen müssen: meine Philosophie enthält den Begriff meines Glaubens. Sollte ich eine Dogmatik nennen, der ich beipflichte, so wäre es am meisten die von Marheineke. Sollte ich aber einen Prediger nennen, von dem ich mich ganz nach meinem Bedürfniss erbauet fände, der mein Innerstes zu rühren, der mich geistig und sittlich zu erwecken, der mich mit der reinsten Liebe zu Gott und zu den Menschen zu erfüllen, der mich zu demüthigen und

zu erheben, der mich zum Bewusstsein meiner Sünde und Schuld, aber auch zum Bewusstsein meiner Versöhnung mit Gott zu bringen und das Vorbild Christi als meines Meisters mir begeisternd nahe zu bringen verstände — wen anders könnte ich neunen, als dich, Schleiermacher?

Ich habe einst deine Dogmatik bekämpft und würde es auch heute noch vielleicht nicht besser machen. Aber als Prediger wirst du mir stets theuer bleiben! Ströme des Lebens gingen von dir aus und die kommenden Geschlechter werden deine Predigten lesen, als den Ausgangspunkt einer neuen religiösen Cultur.

So steht es also mit uns. Die Sache ist die wichtigste von allen. Aber ich klage nicht darüber. Ich weiss, dass eben, weil es die wichtigste aller Angelegenheiten ist, wir nichts übereilen dürsen. Die Neubildung will Zeit haben. Vor der Hand ist es nothwendig, uns auf das negative Moment der Freiheit des Cultus, wie Sie in Frankreich auch thun, zu beschränken.

Wie denken wir uns nun die Zukunst der Kirche? Wir müssen doch wohl gestehen, sehr unbestimmt.

Oder wir müssen bekennen, dass wir, sobald wir bestimmter werden wollen, die Construction des Staates nicht umgehen können. Der Staat hat jetzt das Bewusstsein, für die Praxis in seinen Institutionen die Verwirklichung des Reiches Gottes zu sein. Dass Sie so denken, weiss ich aus Ihren Schriften. Dass Schelling die Göttlichkeit des Staats anerkennt, war wenigstens in seiner früheren Philosophie der Fall und es ist kein Grund, anzunehmen, dass er in diesem Punkt sich we-

sentlich geändert habe, da er den Begriff der Geschichte als Offenbarung Gottes festhält.

Sie haben die Hauptpunkte stir die Bestimmung der kirchlichen Zukunst darin zusammengesast, dass Sie, wie schon angestihrt, die metaphysische Exposition des Dogma's der Trinität, die Humanität der Moral und die Gleichheit des Rechts verlangen. Schelling hüllt seinen Begriss in den Namen des Apostels Johannes. Er construirt so, dass Petrus die Katholische, Jakobus, und, da derselbe srüh hinweggerasst, an seiner Stelle Paulus die Protestantische, Johannes die zukünstige Kirche repräsentiren soll. Schelling hat hierbei wohl das sanste Liebessäuseln des Johanneischen Neoplatonismus, die Ausgleichung des Friedens, im Sinn gehabt, um seinem Vorbilde Leibnitz auch als Ireniker zu gleichen.

Seitdem dies bei uns durch die Zeitungen bekanm geworden, ist natürlich viel die Rede darüber gewesen. So weit jedoch ist Niemand gegangen, wie Sie, der Sie von einem Dom des Johannes träumen, welchen unser König, den Sie sehr irrig einen Schüler Schelling's nennen, an den Ufern der Spree der Kirche des Petrus am Tiberstrande entgegen errichten könnte. Sie führen S. 330 Schelling's Worte, die er, Ihnen zufolge, bereits vor zehn Jahren in München gesprochen haben soll, an: "Si j'avois à élever un temple, ce serait à St. Jean, que j'en élèverois un." Dann fahren Sie fort: "Tu élèves aujourd'hui mystérieusement ce temple, et peut-être le royal disciple, qui t'a appelé à Berlin, se flatte-t-il, qu'un jour la bannière du Christ, portée par St. Jean, remplacera, sur les bords de la Sprée, celle qui flotta

jadis sur les bords dù Tibre sous le patronage de St. Pierre."

Ich muss nun zunächst bemerken, dass Schelling bei uns keineswegs der erste ist, welcher das Banner des heiligen Johannes erhebt; Fichte in seinen "Grundzügen. des gegenwärtigen Zeitalters," Berlin 1806, hat zuerst von Seiten der Philosophen die Theorie aufgestellt, dass die Protestantische Kirche einen Paulinischen Charakter habe, d. h. nach Fichte, auf der juridischen Basis der Idee eines Vertrages zwischen Gott und den Menschen beruhe. Es sei aber Zeit, aus diesem Judaismus, der eine unselige Buchstabentheologie mit sich gestihrt, zum wahren ursprünglichen Christenthum überzugehen; S. 224; "Alsbald aber würde Friede sein, wenn man diese ganze Theorie fallen liesse, und zum Christenthum in seiner Urgestalt, wie es im Evangelium Johannes dasteht, zurückkehrte." Fichte hat diesen Gedanken in einer Reihe von Vorlesungen, die er ebenfalls zu Berlin. hielt, in der "Anweisung zum seligen Leben," ein Jahr darauf, ausführlich entwickelt, namentlich, in einer der Beilagen den durch den Unterschied des Johanneischen Evangeliums von den übrigen so nahe liegenden Gegensatz des metaphysischen und historischen Christus erörtert.

Neues also hat Schelling den Berlinern nicht gesagt, sie müssten denn, was sie 1806 durch Fichte gehört hatten, wieder vergessen haben. Von den Theologen war es besonders Schleiermacher, welcher mit Fichte hierin übereinstimmte und sich, als Bretschneider's Probabilia hervortraten, in einer neuen Ansgabe seiner:

Reden über die Religion V, Anmerkung 14, sehr entschieden erklärte. Hier in Königsberg habe ich einen Theologen Kähler zum Collegen, der in ähnlichem Sinne ein System der Moral auf dem Johanneischen Christenthum basirt hat, d. h. auf demjenigen, welches in seiner Authentie trotz Schleiermacher's Autorität kritisch bei uns durch Strauss, Lützelberger und B. Bauer am meisten angesochten worden ist.

Wenn Schelling aber sagt, er würde dem heiligen Johannes eine Kirche erbauen, so finde ich diesen Wunsch matt, denn es sind ihm schon zahllose Kirchen gewidmet. Und wenn er hinzugesetzt bat, es würde wohl eine Zeit kommen, wo man dem Johannes, Petrus und Paulus eine gemeinschaftliche Kirche erbauen dürste, so finde ich auch dies überstüssig, denn auch Apostelkirchen haben wir bereits in Menge. Ja sogar, wenn er (was, meiner Meinung nach, für einen christlichen Philosophen, sobald er einmal Kirchen bauen und betiteln will, das einzig Rechte ware) der heiligen Dreifaltigkeit eine Kirche widmen wollte, so kame er auch damit zu spat, denn auch Trinitatiskirchen gibt es genug und selbst in Berliu war Schleiermacher und ist Marheineke Prediger an einer solchen, ein Umstand, aus welchem Hegelianer künftiger Jahrhunderte (denn sobald wird dies Geschlecht nicht aussterben) vielleicht noch "eine tiefe Bedeutung" heraussymbolisiren.

Die grossen Gestalten der Kirche auf einzelne Apostel als Repräsentanten zurückzusühren, ist jedoch überhaupt ein unglücklicher, weil halber Gedanke, der nur aus mangelhaster Kenntniss der Kirchen - und Dogmengeschichte entspringen kann. Es ist unmöglich, den Reichthum der kirchlichen Entwicklung auf Gestalten zurückzubringen, deren Zusammenhang mit denselben geschichtlich gar nicht vorhanden ist. Sollte jedoch eine solche Symbolik mehr als ein geistreicher Einfall sein, so würde die Analogie, welche ich in Wiggers kirchlicher Statistik, in diesem Jahr in Hamburg herausgekommen, angedeutet finde, viel richtiger sein. Wiggers nennt als biblischen Stammvater der Morgenländischen Kirche den Johannes, als den der Römischen, wegen des Pelagianismus, der Werkheiligkeit, den Jakobus, als den der protestantisch-evangelischen Kirche den Paulus.

Sie setzen Schelling die Bemerkung entgegen, dass die Johanneische Krisis des Christenthums vom dreizehnten Jahrhundert an dem Paulinischen der Reformatoren vorangegangen sei. Sie erinnern an das Evangelium aeternum, an den Abt Joachim, an Johann von Parma, an die fratres et sorores spiritus sancti, an Amalrich u. s. w. Sie haben hiermit eine wesentliche - Instanz beigebracht. Noch vor zehn Jahren tauchten ja bei Ihnen, mitten in dem modernen Paris, die nouveaux templiers auf, welche sich auf das Pseudoevangelium Johannes, auf das Levitikon, stützten und mit der katholischen Geistlichkeit über die geistliche Monarchie, über die Sacramente u. s. f. alle jene Streitigkeiten erneueten, die von den schwärmerischen Secten des Mittelalters mit dem Papstthum geführt waren. Sehen Sie aber genauer zu, so werden Sie in dieser merkwürdigen Bewegung neben dem Johanneischen Liebeszuge überalt

eben so sehr auf Paulinische Elemente stossen. Sie werden des Paulus Lehre von der Gemeinde, Sie werden seine Lehre von der Vollendung des Reiches Gottes als einer in der Zeit nahen, Sie werden seine Verstellungen von Taufe und Abendmahl, von der Hierarchie der himmlischen Geister, wie der Areopagite sie weithäufig ausmalte u. s. w. finden. Selbst die Deutsche Theologie, dies reinste und reifste Product jener ganzen Epoche, ein Buch, auf welches die Deutsche Kirche bis heute noch beständig zurückgegangen, fängt sogleich Paulinisch an: "Der heilige Apostel Paulus spricht L Korinth, 13, 10: "Wenn da kommen wird das Vollkommene, so wird das Stückwerk aufhören."

Paulus enthält wohl den Johannes. aber Johannes nicht den Paulus. Paulus kennt die Tiefe der Logoslehre sehr wohl. Wie ein Offenbarungsdonner rollen seine Worte einher: "Gott war in Christo und versöhnete die Welt mit ihm selber." Aber er predigt nicht nur den Glauben, er predigt auch die Liebe und predigt sie mit Feuereiser. "Hätte er der Liebe nicht, so wäre er ein todtes Erz und eine klingende Schelle." Und "wenn ein Engel vom Himmel käme" und ein anderes Eyangelium, als das der Liebe predigte, sollten wir ihm nicht glauben. Paulus unter Johannes zu stellen, ist ein Irrthum Schelling's, der nur darauf beruhen kann, dass er den Paulinischen Lehrbegriff vielleicht zu einseitig gefasst hat. Ihn gar zu einem Surrogat für den Jakobus zu machen, ist vollends eine Künstelei. Wie soll der Verfasser der "strohernen Epistel", wie Luther sagte, den Paulus zum Stellvertreter haben können? Da sehe ich

keinen Faden. Paulus ist allerdings mit dem Geist der protestantischen Kirche innigst verschmolzen und sollen wir Protestanten uns durchaus einen Zugführer unter den Aposteln wählen, so kann es nur Paulus sein, Paulus, der, wie wir, nicht unmittelbar mit Christus sich berührte: Paulus, der von dem Judenthum zum Christenthum überging, der ein Christ wurde; Paulus, der den Kampf des alten und neuen Menschen bis zum Erbeben alles Festen in ihm durchstritt; Paulus, der den finstern Druck des Gesetzes und die Freundlichkeit der Gnade schmeckte; Paulus, der gegen Petrus die Toleranz in äusserlich gleichgültigen Dingen durchsetzte; Paulus, der die ganze Scala der Gefühle in sich durchbilden musste, die zwischen der Verzweiflung über die Sünde und der Gewissheit ihrer Vergebung liegen; Paulus endlich, der recht der Apostel des heiligen Geistes ist, welcher auch ihn schon in alle Wahrheit leiten musste; ja Paulus, der das Christenthum stets aus seiner Idee in sich erneuet und nach allen Seiten wendet; der von allen Aposteln die am meisten geschichtlich zweifellose Gestalt ist; Paulus, der nicht blos, wie Johannes, innerhalb der Gemeinde die Liebe empfahl, sondern in alle Welt ging, die Heiden lehrte, auf dem Markt zu Athen. dialektisch schlagfertig den Philosophen zu schaffen machte, und seinen Glauben zu rechtfertigen wusste; ja Paulus ist unser Bannerfürst, und mögen wir seiner immer würdig sein! Sollte ich denn durchaus als evangelischer Christ eine aparte Denkmalkirche bauen, so würde ich sie dem heiligen Paulus und dem heiligen Luther errichten.

Sie, wie Schelling, sprechen immer nur vom · Romischen Katholicismus und vom Protestantismus. Sie vergessen Beide, dass ausser diesen beiden Formen, vor ihnen, die Griechische Kirche eine eben so wesentliche Gestalt des Christenthums ist. (Aus einem Bericht über Schelling's System in Zeller's Theologischen Jahrbüchern, I, 3. Heft, S. 620, ersehe ich so eben, dass Schelling die Griechische Kirche zwar berücksichtigt, jedoch sogleich wieder eliminirt und im Streben der Römischen gleichgestellt hat. Es heisst: "Die Griechische Kirche macht zwar dieselben Ansprüche, wie die Romische, konnte sie aber wegen des eindringenden Muhamedanismus nicht ausbilden." Der letztere Grund ist ganz falsch, denn in Spanien, worin der Muhamedanismus so tief eindrang, so lange herrschte, ist der Katholicismus Römischer, als irgendwo, als selbst in Italien, durchgebildet.)

Mehr als diese drei Formen sind nicht möglich, weil mit dem Protestantismus der freie Wille im Staat und das freie Denken (freilich eine contradictio in adjecto, aber doch, gegen die Scholastik gesagt, wahr) in der Wissenschaft zur Realität gelangt sind. Eine neue Kirche, welche qualitativ von der bisherigen protestantischen unterschieden wäre, ist nicht vorauszusehen. Wenn die kritische Berechtigung der Vernunft erst in unseren Tagen zur Anerkennung sich durchkämpst, so tritt damit für die Theologie wohl eine neue Periode ein; und eben so, wenn das Symbol keiner protestantischen Particularkirche dem actu existirenden Glauben der evangeli-

schen Kirche adaquat ist, so tritt damit allerdings für den kirchlichen Glauben eine neue Periode ein: und endlich, wenn der Staat in seiner Sitte, Rechtspflege und öffentlichen, durch die Presse vertretenen Meinung christlich geworden ist, so tritt damit auch für das Gebiet der kirchlichen Disciplin eine neue Periode ein: aber diese neue Periode der Theologie, des Dogma's und der sogenannten Kirchenzucht ist neu nur in Beziehung auf das Untergehen von Unvollkommenheiten. Die Versöhnung der Theologie mit der Vernunft, die Auflösung des Symbolzwanges in die Individualität der verschiedenen Gemeinden. die durchgängige Erfüllung des politischen Organismus mit christlichem Wesen; dies Alles ist nicht ein kahler Tod, vielmehr ein Fortschritt zur Vollendung des Protestantismus. Ich bin, wie ich vorhin mich selbst zum Beispiel machte, nicht lutherisch, nicht reformirt, aber ein Protestant bin ich ganz gewiss und halte es für ganz unnöthig, da ich zwar die Polemik der Theologie erfahre, aber keinerlei kirchlichen Zwang verspüre und, wenn ich wollte, niemals wieder einen Fuss über die Schwelle einer Kirche zu setzen brauchte, ich sage. ich halte es unter solchen Umständen für ganz unnöthig, aus der Kirche auszutreten, wie Jemand zu Anfang dieses Jahres in den Deutschen Jahrbüchern mit grossem Pomp that, jedoch lächerlicherweise sich nur als einen Philosophen in Berlin unterschrieb, hingegen seinen Namen zu nennen unterliess, welche Offenheit allein diesem Schritt wenigstens den Reiz der Curiosität hätte geben können.

Es würde ungeschickt sein, Ihnen und Schelling über den Unterschied der Griechischen Kirche von der Römischen und Protestantischen eine weitläufigere Belehrung zu geben. Aber es würde auch wenig Achtung gegen Sie Beide verrathen, wenn mein Gedanke, dass die Griechische Kirche ein in sich abgeschlossener eigenthümlicher Organismus sei, von gestern, wenn er nur flüchtig, um Opposition zu machen, oder weil ich selbst so eben erst davon überrascht worden, aufgerafft wäre. Nein, ich darf behaupten, dass wenige Gedanken mit solcher Gewissheit in mir feststehen, wie dieser. Ich darf mich darauf berufen, dass ich in meiner Encyklopadie der theologischen Wissenschaften, 1831, S. 176 bis 325 diesen Gedanken durch die Geschichte der Verfassung, des Cultus und des Dogma's der Kirchen durchgeführt, dass ich ihn mithin bewiesen habe. Und ich wüsste nicht, dass die Kritik ihn widerlegt hätte, wenn auch Katholiken, die mein Buch nachahmten, aus leicht begreiflichen Gründen ihn verstümmelten. Gewöhnlich reflectirt man für die Differenz der Morgenländischen Kirche von der Abendländischen nur auf die Controverse über den Ausgang des Geistes vom Vater und Sohn. Allein diese ist nur die dogmatische Spitze eines harmonischen Gebäudes, insofern die Griechische Kirche nur den Vater als den den Sohn Zeugenden, nicht aber den Sohn als den mit dem Vater den Geist Sendenden verstanden hat. Die Römische Kirche dagegen vertiest sich ganz in das Moment der Hyiothesie, macht es im Papst als dem Vicarius Christi zur Carricatur, versteht aber noch nicht den Geist, den sie in den Secten, in denen er sich regt, stets bekämpft. Der Geist kommt erst im Protestantismus zu seinem vollkommenen Rechte, womit denn auch rückwärts, was der Sohn und der Vater sind, in Wahrheit verstanden wird. Natürlich müssen aber eben

hieraus auch alle Einseitigkeiten des Protestantismus sich ableiten lassen. Ein höheres Princip aber, als das des Geistes, der sich selbst als alle Wahrheit bezeugt, der sich als den ewigen Grund weiss, aus welchem die Gemeinde, die Tradition, die Auslegung, die Predigt des Glaubens, die Wissenschaft der Religion, erst entspringen, ein höheres Princip, sage ich, existirt nicht und es hat daher keine Noth mit dem Protestantismus. Eine richtigere Einsicht in die Bildung des Kanons ist noch kein Protest gegen die Wahrheit, dass der Geist Gottes in seiner Gemeinde actu existirt. (Vergleiche meine Kritischen Erläuterungen des Hegel'schen Systems 1840, S. 262). Was also in jener Controverse über den Ausgang des Geistes nur seinen allgemeinsten Ausdruck fand, das zieht sich durch alle Momente der Griechischen Kirche hindurch. Sie nennt sich auch die katholische, allein es ist fast Nichts, worin sie nicht von der Romischkatholischen different ware. Sie hat in der Verfassung eine Episkopalaristokratie, keine Monarchie. Ihre Weltgeistlichen sind nicht zum Cölibat verpflichtet. Im Cultus taucht sie den Täusling ganz unter das Wasser, besprengt ihn nicht blos; im Abendmahl reicht sie mit einem Löffel Brod und Wein, nicht blos eine consecrirte Hostie; in der Sprache schliesst sie sich der Nationalität an, bedient sich nicht einer der Gemeinde unverständlichen Sprache; Heilige hat sie wohl, aber sie duldet nur Bilder, keine Statuen derselben; ihr Gesang ist noch der alttestamentarische Psalm, nicht eine eigenthümliche Lyrik; in dem unaushörlich wiederholten Kvoie Eleigor klingt noch die Furcht vor dem Herrn, wogegen die Romische Gemeinde die Antiphonie des Dominus vobiscum und des Et cum spiritu tuo hat u. s. w. u. s. w. Nur wenn man sich in alle Einzelheiten dieser grossen kirchlichen Kunstwerke hineinlebt, versteht man den heutigen Protestantismus ganz und begreift man, wie die Tiefe seiner Innerlichkeit die Breite der ceremoniellen Aeusserlichkeit, der phantatischen Symbolik, musste zusammenschrumpfen lassen und ihn zur Philosophie emportreiben.

#### Schluss.

Doch genug des Kampfes! Er war mir aber Bedürfniss. Möchten auch diese wenigen und ich fühle es wohl, sehr flüchtigen Zeilen, ein kleiner Beitrag zu dem immer innigeren Verkebr der Französichen und Deutschen Wissenschaft sein. Möchte der edle Wetteifer in einer wahrhast humanen Politik, in Kunst und Wissenschaft, die Triarchie der Franzosen, Briten und Deutschen immer mehr befestigen! Möchten Franzosen und Briten sich überzeugen, dass wir Deutsche allmälig anfangen, uns ihnen als wirkliche Nation anzuschliessen, dass der Deutsche Bund in den Deutschen Stämmen zur Wahrheit wird, dass Preussen und die constitutionellen Staaten Oestreich nicht mehr misstrauisch von sich ausschliessen. dass Oestreich, ja Ungarn, sich uns immer mehr vereint. Warum sollte es denn so unmöglich sein, anders, als über Leichen, zur Vernunst zu kommen!

Lassen Sie mich die schönen Worte anführen, welche Sie S. 291 von Deutschland geschrieben haben: "Eh bien! qu'elle sorte encore de son sein la grande découverte, qui doit combler toutes les autres; qu'elle descende sur nous des glaciers de l'intelligence allemande, comme en sont venues, suivant Boerne, la poudre, l'imprimerie, et la Réforme religieuse. Que cette Réforme religieuse, qui appelle depuis trois siècles une conclusion, ait enfin cette conclusion, et que ce soit l'Allemagne, qui l'a donne. Que Schelling accomplisse l'oeuvre de Luther! ou plutôt (car c'est la le problème) qu'il mette fin à l'oeuvre de

Luther, en nous faisant sortir définitivement de la phase critique où la pensée humaine marche de ruines en ruines depuis trois siècles!

"Nous avons assez, nous autres Français, rempli le rôle que Boerne nous assigne: détruire, démolir le vieil édifice; déblayer, niveler le terrain. Si c'est la tâche des Allemands de fonder, d'élever un nouvel édifice social, ainsi soit-il! Qu'il vienne, qu'il vienne enfin ce congrès futur de paix, où tous les peuples de l'Europe se rassembleront; et quant à nous Français, nous cèderons de bon coeur la présidence à l'Allemagne."

Wie schmeichelhaft für Deutschland diese liebenswürdige Bescheidenheit ist, wie sehr sie die gänzliche Veränderung ausspricht, welche in der Stellung beider Nationen eingetreten ist, wie thatsächlich der Congrès scientifique zu Strassburg noch in diesem Monat Ihre Worte bestätigt hat, so glaube ich doch, würden wir Deutsche am liebsten mit dem Franzosen und Briten zusammen den Fortschritt machen. Was sage ich aber: würden wir! Ist es doch nur zu klar, dass wir nur gemeinschaftlich fortschreiten können, folglich es auch müssen! Ein Krieg der Franzosen gegen die Deutschen, oder der Deutschen und Franzosen gegen die Engländer würde zu seinem Resultat nur die Potenzirung der Ueberzeugung haben, dass keines dieser drei Völker ungestraft von anderen abstrahiren, keines mehr der Herr des andern sein kann. Wie schöne Gelegenheiten, Krieg anzufangen, hätten wir alle Drei, Franzosen, Briten, Deutsche, sonst nicht unverzeihlich vorübergehen lassen! Allein indem wir das Schwert ziehen wollen, lähmt uns der Gedanke, dass das Herrschen nur um des Herrschens willen, das Erobern nur des Eroberns wegen, dass das blutige Zusammenzwängen der Nationen dem Wunsch nach der friedlichen Vereinigung auf dem Wege der Intelligenz, der Freiheit, de Vertrauens gewichen sei. Kant schrieb seinen ewige Frieden, in welchem er zuerst den Völkerbund der Diplomatie empfahl, in einer Zeit, die seinen Hoffnungen Hohzu sprechen schien, mitten in den Stürmen der Revolktion. Aber er schrieb ihn. Er blickte weiter. Die Schlackbei Leipzig haben wir die Völkerschlacht genannt. Mit Recht. Aber die Extreme berühren sich. Von ihr ab in die Divergenz der Völker zur Convergenz geworden, in der Völkerfrieden näher gerückt.

Ein Alpdruck lastet noch auf Europa, die Furcht von der Erneuung der Greuel der französischen Revolution Die Fürsten wie die Unterthanen, die Reichen wie die Armen, die Frivolen wie die Kopfhänger, Alle begegne in ihren Phantasien noch immer dem Gespenst der Guillotine. Dies Gespenst sucht das Prunkzimmer, sucht der Mächtigen eben so heim, als die Dachkammer, als der Journalisten, der dem Zeitgeist im Schooss sitzt. Dies Gespenst ist das uneingestandene Geheimniss, das Jeder ins tiefste Verliess seiner Gedanken verkerkert, und dar immer wiederzuerscheinen noch nicht müde wird.

Diese schnöde Furcht vor der culbute, wie Sie in Paris zu sagen pflegen, muss überwunden werden. Das blutige Abendroth, das der Sonne dieses Jahrhunderts voranging, muss dem reinen Licht des Tages weichen Vertrauen muss die Nationen mit den Nationen, Vertrauen muss die Fürsten mit ihren Völkern, Vertrauen muss die Stände eines Volkes untereinander durchdringen. Dann bedarf es keiner neuen unerhörten Erfindung, keiner neuen bis dahin, so zu sagen, unglaublichen Religion. Nurder vernunfterfüllten Freiheit, nur des einfachen Gehorsams gegen dieselbe bedarf es, nur der aufrichtigen Hingebung an das, was ewig recht und ewig wahr ist — und ich verspreche Ihnen Riesenschritte. Leben Sie wohl!

Königsberg, den 24. October 1842.

Karl Rosenkranz.



### Meine Reform

ber

# Hegelschen Philosophie.

Genbichreiben

an

Herrn Dr. J. U. Wirth

40.03

Rarl Rofentrang.

Roufgaberg 1852.

mertag ber Gebruber Burnfrant.

#### Meine Reform

ber

## Hegelschen Philosophie.

Sendschreiben

an

Herrn Dr. J. U. Wirth

bon

Karl Rosenkranz.



Rönigsberg 1852. Berlag ber Gebrüber Borntrager.

•

• •

.

.

.



## Sochgeehrtester Berr,

In Ihren philosophischen Studien (Stuttgart 1851, Beft 1. S. 100 - 118) haben Sie bie Gute gehabt, mein Spftem ber Wiffenschaft einer Rritit zu unterwerfen, für welche ich Ihnen langft icon meinen Dant öffentlich auszulprechen mich gebrungen fühlte, jeboch burch vielerlei außere Gefchaftigfeit, beren ich als einer amtlichen mich nicht erwehren konnte, bisher bavon abgezogen wurde. Nunmehr endlich zu einer größeren Muße gelangend, beeile ich mich, Ihnen zu fagen, wie febr ber ernfte und wurdige Ton, mit welchem Sie meine Bemühungen aufgenommen haben, mir wohl gethan hat; Ihnen zu fagen, welche fruchtbare Unregung mir burch Ihre Ausstellungen zu Theil geworben ift; Ihnen meine aufrichtige Gochachtung aber auch baburch zu bezeugen, bag ich ben Versuch mage, mich, so gut ich es vermag, gegen Ihre Angriffe zu vertheibigen. Gin fo verbienter Belehrter, als Sie, ber feit einer Reihe von Sahren ber Philosophie fo mefentliche Dienfte geleiftet hat und beffen Schriften ich fo mannigfache und schätzenswerthe Belehrung verbante, bat gewiß bas Recht, eine Entgegnung von mir als einen Ausbruck meiner bankbaren Anerfennung zu erwarten.

Bwar glaube ich nicht, im Volgenden etwas Anderes zu sagen, bas ich nicht schon früher gesagt hatte, namentlich in meinem Sendschreiben an Pierre Lerour und in der Widerlegung der Borwürfe des herrn Dr. Erner, die ich der zweiten Ausgabe weiner Phychologie hinzugefügt habe. Allein es wäre möglich, daß es mir gelänge, mich deutlicher als anderwärts auszudrücken; möglich, daß ich Ihre Zustimmung zu wichtigen Puncten erhielte; möglich, daß die Philosophie selbst in ihrem allgemeinen Gange

hiervon einigen Rugen goge. Möglichkeiten genug, mich gu meinem Entschluß zu ermuthigen.

Erlauben Sie nun, mein herr, baf ich Ihre Rritit fchrittweife mit meinen einfachen Gegenbemerkungen begleiten barf.

Bunachst erkennen Sie an, daß meine Darstellung bes Hegelschen Spitems "alle diejenigen Berbesserungen in sich aufgenommen hat, die der fortgeschrittene Geist der Speculation verlangt." Wie schwer diese Worte für mich wiegen, können Sie sich kaum vorstellen. Mein redliches Bestreben ist allerdings darauf ausgegangen, mir dieses Lob zu erwerben. Sie versichern mich nun, dies Ziel auch erreicht zu haben und gewähren mir dadurch eine jener süßesten Genugthungen, deren philosophische Schriftsteller sich so selten erfreuen. Ich din also doch fortgeschritten, ich bin also doch dem Geiste nicht fremd geblieben, der nunmehr die Speculation durchdringt, ich darf also hoffen, auch weiterhin an dem Process der Philosophie einen progressiven Antheil zu nehmen und dem mir einmal zu Theil gewordenen Sobriquet, das Gentrum der Hegelschen Schule zu sein, durch die That dauernd zu entsprechen.

Aber gleich barauf bebauern Sie, bag ich mich von Begel nicht noch mehr emancipirt butte. Sie behaupten, ich fei in innere Biberfpruche verfallen, weil ich bas Brincip ber Segelichen Philosophie beibehalten hatte und boch von feinen ursprunglichen Confequengen abgegangen ware. Sie bemerten, bag einzelne Berbefferungen ba nichts ausrichten konnten, mo ber Rebler in ber Grundanschauung liege. Dit biefer Bemerkung haben Sie auch gang Recht. 3ch wundere mich nur, daß Sie am Schluß Ihrer Rritit bon mir bas Gegentheil fagen, wo Sie namlich bebauern, bag mein Werk "im Gangen bie Form bes Segelschen Spftems und beffen Entwidlungsgang festhält, mabrend boch ber Inhalt ber philosophischen Anschauung ein von bem Inhalt bieses Syftems grundwefentlich verschiebener geworben ift". Bu Anfang alfo fprechen Sie aus, bag ich bas Princip Hegel's festhielte und nur in Gingelheiten ber Ausführung auf eine bemfelben wiberfprechenbe Weise Berbefferungen machte. Um Ende aber foll ich zwar bie Form und Ordnung bes Begel'schen Spftems im Allgemeinen befolgt haben, im Brincip aber bereits von bemfelben abgefallen fein.

Doch will ich von biefem Wiberspruch vor jest megsehen und einen Augenblick fragen, was benn wohl bas Princip ber Hegelischen Philosophie sei?

So viel ich Sie zu verstehen glaube, halten Sie ben Begriff ber Bernunft, die logische Ibee dafür. Mit dieser Boraussezung behaftet, machen auch Sie dann alle jene so oft gehörten, so oft von Sabler, von hinrichs, von Erdmann, von Schaller und von mir widerlegten und doch immer wieder vorgebrachten Volgerungen, die aus jener Annahme sich ergeben müssen und die im Besentlichen theils auf die Unmöglichkeit hinauslaufen, daß ber logische Begriff die Natur erschaffen solle, theils auf die Absurdiet, daß Gott sich seiner nicht an und für sich bewußt sein, sondern nur im Bewußtsein des Menschen Bewußtsein haben, der Mensch also actu der absolute Geist sein solle.

Seit Jahren babe ich mich bemühet, bas Jrige biefer Auffaffung ju zeigen und ichmeichelte mir, ich geftebe es, vorzüglich, auf eine populare Beife in meinem Leben Begel's bem Bu-Micum Diefen Jrrthum benommen zu haben. 3ch halte nämlich ben Begriff Gottes felber für bas Brincip ber Begel'ichen Philofopbie. 3ch glaube nicht, bag bies eine Interpretation ift, welche, wie Sie meinen, mit ber Glieberung und Ausführung bes gangen Spfteme ftritte. In meiner Rritit ber Principien ber Strauf'ichen Glaubenslehre und in ber phanomenologischen Theogonie ju Anfang ber zweiten Ausgabe meiner theologischen Enche Flopadie habe ich dies ausführlich zu zeigen versucht. Die logische Stee ift ber Unfang, allein nicht bas Brincip bes Suftems. Done ben Begriff Gottes als bes abfoluten Beiftes murbe Segel niemals zum Begriff jenes Anfangs gekommen fein. Nach Segel's Methode ift ja ber lette Begriff bes Spftems, also ber bes absoluten Geiftes, bas reale Prius bes erften Begriffs, ber eben beshalb ber abstractefte. Der absolute Geift hat Bernunft, ift vernünftig, weiß fich als ben ewigen Logos. Die Bernunft ift mithin zwar ein unveräußerliches, nothwendiges Brabicat Gottes. aber fle ift feineswegs bas gottliche, substantielle, absolute Gubject. Die Bernunft als folche, fo mahr ihr Begriff ift, bleibt bod nur, mit bem lebenbigen Gott verglichen, ein Abstractum. Daf berjenige Begriff, ber in ber Darfteltung bes Spftems afe ber'

erfte erscheint, nicht schon berjenige sein kann, ber als ber Inbegriff aller Realitaten, wie man fonft zu fprechen pflegte, auch fcon bie absolute Befriedigung bes Ertennens gu enthalten vermoge, bas ift mir immer als eine ber einfachften Ginfichten borgetommen. Cben fo einfach aber ichien mir bie Ginficht, bag ber ber Reibe nach erfte Begriff, obmobl bem Berth nach ber ab-Aractefte, inhaltlofefte, boch immerbin ein folcher fein muffe, ber auch im concreteften Begriff eine feiner nothwendigen Bestimmungen ausmacht. So richtig es mich baber buntt, zum totalen Begriff bes abfoluten Befens, bes gottlichen Geiftes, erft allmalig binaufzufteigen, um feine gange gulle meniaftens einigermagfen faffen zu konnen, und fo unrichtig ich bas Anfangen mit bem Begriff bes Abfolut-Abfoluten halte, für eben fo richtig balte ich auch ben Anfang bes Spftems mit bem Begriff bes abftracten Seins, weil bas bloge Sein biejenige Bestimmtheit ift, Die Gott mit Allem theilt, Diejenige Bestimmtheit, Die forwohl ber bochften als ber verworfenften Griften; gutommt, biejenige, in welcher fich ber tieffte Gebante und bie abstrufefte Fafelei, bas reinfte Bollen und bie höllischfte Bosheit begegnen. Belche Abgrunbe folche Unterschiebe trennen, bas Brabicat zu fein befiten fie gemeinfchaftlich. Sein überhaupt ift ber allgemeinfte, an Beftimmungen ärmite und besbalb bem Umfang nach umfaffenbfte Begriff, ber eben burch biefe Beschaffenbeit zu ben manniafachften Taufchungen geführt bat.

Ich will nun einmal bavon wegfeben, ob Gegel's Methobe an und für fich richtig ift, so werben Sie es boch gewiß ber Biskgfeit gemäß finden, daß man ihn nur nach derfelben beurtheilen kann. Man kann seine Wethode verwerfen, aber man darf ihm nicht innerhalb berselben die relative Wahrheit seiner Resultate ableugnen. Nach diefer seiner Wethode num glaudte Gegel gerade den Beweis für die Eristenz Gottes strenger, evidenter, als bisher geschehen, zu führen.

Aber sonderbar genug ignorirt man alle seine hierauf gerichteten Bestrebungen. Er soll einmal, wenn auch nicht eben Atheist, so boch platterbings Pantheist sein. Er, ber sich in besondern Arbeiten einer Revisson ber Beweise für die Eristens Gottes unterzog; Er, ber feine Ueberzeugung von ber Coincibens

ber folentativen Weligion mit ber Grifficen nicht blos verficherte, wiehnebe ausführlich in feiner Religionephilosophie nachwies; Gr. ber bie Gublectivitat als bie Babrheit ber Gubftantialitut entwidelte; Er, ber in feiner Logif ben Spinogismus grundlich miberlent zu haben glaubte; er foll nun einmal bom Befen ber Berfonlichkeit, bas er für bas freiefte und muchtigfte erklärte, nichts verftanben baben per foll nun einmal ein Spinogift, ein Logotheift, ein Begriffsburgotterer, ein abftracter Ibealift, ein gemittblofer Dialettiter gewesen fein, ber von Religion nichts berftanben bat. Die armfeligsten Scribler, die keine Ahnung von feiner Philosophie baben, entbliben fich nicht, Die unwahrften, bertebrieften Borftels bungen von berfelben in Umlauf zu feben. Die einfältigften Gubjecte bruften fich mit bem Ditleiben über ben armen Bhilosophen. ber in feinem Sochmuth teines perfonlichen Gottes bedurft habe. 3a, ber philosophifche Pharifaismus ift fo weit getommen, baff man, wenn Jemand grgen irgend eine politifche ober kirchliche Anschmibigung vertheibigt merben foll, nicht etwa bas Jrrige ober Undereibte berfelben an fich bartbut, fonbern einfach berfichert. bat Beget ein beftructiver Philosoph gewefen fei, ber Angeschul's binte aber mit ber Begel'ichen Bhilofopfie nichts gemein babe. vielmehr als ihr Untagonift gerühmt werben muffe. Als neulich g. . gegen Gunther in Wien fich eine Gefahr zu bereiten fchien, brachte bie Aulasburger Allgemeine Beitung einen Artifel, Guntber und Begel, ber ben erftern baburch rechtferligen follte, baf bet' mette gemiffeanbelt und nach zwei aus feiner Rechtsubilofonbie berausgeriffenen Gatchen völlig als ein revolutionairer Bube berunbergefchuften marb.

Doch verzeihen Sie, mein herr, biefen Seltenblid. Sie find erhaben über folche Clenbigketten; Sie haben fich nie mit souhen Frevel bestedt; Sie haben stets die Sache im Auge gehabt. Bein and Sie Gegel nicht zugestehen, in dem Begriff des absoInten Goldes den Begriff des personlächen Gottes gehabt zu haben, so hat das bei Ihnen wirklich wissenschaftliche Gründe, die ich batauf zuchlussingen, das auch Sie für Gegel den Begriff des Gesstedt ihner dem den Bermunft, theils mit dem des Bewustseinst iventifieiten. Ich wundere mich daher nicht, das Sie nich bessenzischen, von Ergel den abzuwelchen, wo ich nich mit kon int

hallfommener Uebereinftimmung weiß und we ich bochens beanfpruchen tann, die Tendens seiner Philosophie scharfer und bentlicher, als vielleicht von ihm felbft geschehen, auszusprechen. 3ch erinnerte mich bei Ihrem Borwurf fogleich an Ihre mit fo vielem Rener verfante Schrift über die Idee Gottes. Da Sie in berfelben, im Gegenfat zu Begel, fogleich mit bem vollwefentlichen Abfoluten anfangen, fo ift Ihre Bolemit auch gegen mich i Drbnung. Wenn Gie bierbei berfichern, baf Segel bie Confequenzen feines Brincips weit beffer verftanben babe, ale feine Schuler, fo barf ein Schuler mobl fich nicht bagegen auflehnen; mobl aber wird es ibm gestattet fein, gu fragen, weshalb benn gerabe bie Gegner Begel's Die Confequengen bes Brincips um fo viel beffer, als feine Schuler, verkeben follen? Bu ben Confequengen eines Princips gehört in ber Philosophie boch gewiß auch Die Geftaltung, welche bie befonbern Wiffenschaften burch baffelbe empfangen und gerabe in biefer Sinficht werben Gie mir jugefteben, bag es zu vermundern ift, wie ein Mann, ber von einem, ber Aussage nach, fo bummen und blobfinnigen Brincip ausaing, boch im Besonbern so viel Gescheutes und Treffenbes bat varbringen tonnen. Dies muffen bann, auch bei ibm, lauter Confemenzen fein, die ihm als Inconfequengen entschlüpft finb.

S. 101 las ich mit Erstaunen bie Berficherung, bas bas Begel'iche Shitem noch immer eine große Berrichaft behaupte. 3# es benn wirklich fo? Der Stifter biefes Spftems ift nun fchon über zwei Decennien tobt; ber Minister von Altenftein, fein Macen, ift über ein Decennium tobt; ber imposantefte Geaner Begel's, Schelling, bat in Berlin feit langer als einem Decemnium feine positive Philosophie offenbart; Die Begel'iche Schule bat fich nicht nur in Barteien gerfpalten, fonbern bie Barteien haben fich in gang ifolirte Berfonen aufgeloft, Die fo wenig 3mfammenhang unter einander befiben, bag fle eber in ein bellum omnium contra omnes überzugeben broben; bas journalififche Organ ber altern wie ber jungern Fraction ift langft gu Grabe getragen; Die Berbart'iche Schule bagegen bat eine große Ausbehnung gewonnen und beberricht burd bie Leipziger Journaliftif bie Tagespreffe gegen bie Begel'iche Philosophie, unermublich, fie ber Unwiffenschaftlichkeit, bes Spinogismus, ber Berftorung ber Sefelschaft anzuklagen; die Anhänger Krause's und Baabers ergeben kich in ähnlicher Polemik; die katholische Presse anathematische Philosophie als eine diabolisch antichriskliche und der Ultramontanismus, wo er zu besehlen hat, set die Prosessionen ab, die ihm des Hegelianismus verdächtig sind; endlich diesenigen sogar, die, wie Sie, wie Ulrici, wie Weiße, wie Fichte, wie Eurzière, dem Hegel'schen Shstem so viel verdanken, werden und sind ihm noch schlimmere Gegner, als ein Staudenmaier und Sengler, ein Günther und Trebisch, ein Dischinger und Deutinger, ein Schaben und Hoffmann — und doch soll dies so verlassen, so bedrängte Shstem noch eine große. Herrschaft behaupten?

Sie sagen es, mein herr, und wenn es sich so verhält, bann gestehen Sie, daß boch in diesem so antiquirten, so überwundenen, so verachteten, so verfolgten und vogelfrei gegebenen Spstem eine geheime Lebenstraft, ein Kern der Wahrheit, eine ächte Nahrung des Geistes vorhanden sein musse, um unter den gegenwärtigen Berhältnissen nicht blos als eine Ruine, als ein blos historisches Object dazustehen, sondern noch zu herrschen. Ich bekenne, daß ich glaubte, man studire im Allgemeinen diese Philosophie nur noch, um sie zu widerlegen und sich durch ihre Wederlegung zur Anstellung zu empfehlen; oder vielmehr, man studire sie gar nicht mehr, sondern man nehme von ihr nur noch Westig, um auf sie zu schmähen und sich mit diesem Act als recht conservativ und recht christlich darzustellen.

Sie tabeln mich, daß ich in meinem Vorwort die Philosophie als die Wissenschaft ber Vernunft befinire und von ihr die Wissenschaft bes bloßen Verftandes und der bloßen Erfahrung ausschließe. Sie sind der Meinung, daß diese Destinition zu enge sei, weil ste die empirische Philosophie und beimnach die meisten Englischen Systeme von der Philosophie ausschließe. Ich din es gern zufrieden, wenn Sie und eine bessere, eine umfassendere Definition der Philosophie geben, denn ich din sogar gegen solche Definitionen ziemlich indisserent. Philosophie heißt für mich nichts Anderes, als Wissenschaft in der einfachsten, vollendetken Form. Weil wir nun das Wissen in seiner freien, rundenbetken Korm. Weil wir nun das Wissen in seiner freien, rundenbetken Nothwendigkeit das vernünstige zu nennen psiegen,

fo buntt mich es gang zwedmäßig, wenn man bie Bhitofophie als bie Bernunftwiffenschaft bestimmt. Doch fann ich aus Ihren Worten nicht fo genau entnehmen, inwiefern ber Ausbrud Bernunft gerade Ihnen anflößig erscheint ober inwiefern es bie Befcrantung ift, bie ich bingugefügt habe. Gie nehmen fich bes Berftanbes nicht weiter an; ich schließe baraus, bag Gie fillschweigend zugeben, bag eine Definition ber Philosophie als Biffenschaft bes Berftanbes zu enge fei. Aber ber Empirie foll ich Unrecht gethan haben, benn ich foll mit biefem Ausbrucke, falls ich nicht bie gemeine Empirie barunter begriffe, bie bebuctiven Biffenschaften ben inbuctiven Wiffenschaften entgegenfehm. Die inductive Wiffenschaft aber, freilich, bas ift ja bie Englische, wenigftens bie "meifte" Englische Philosophie. 3ch habe nun an jener Stelle gar nicht von ben inductiven Wiffenschaften gesprochen fondern nur gefagt, bag bie Philosophie ihrem wirtlichen, mehrhaften Begriff nach nur Bernunftmiffenschaft, nicht Biffenfchaft ber blogen Erfahrung ober bes blogen Berftanbes fein konne. Ferner gefteben Gie felbft, bag bie "gemeine" Empirie noch nicht philosophisch fei, benn barüber tonne gar tein Streit obmalten. Diefe gemeine Erfahrung, glauben Gie, tonnte ich gar nicht haben ausschließen wollen, weil es fich, wie Gie anbeuten, zu febr von sethft verftebe. D. es verftunde fich Bieles von felbft, mas fic boch nicht von felbft verfteht! Run febe ich allerbings gunudit gar nicht ein, warum ich bei einer negativen Begriffsbeftimmung nicht auch die gemeine Erfahrung ausschließen foll. Gobann aber febe ich nicht ein, weshalb bie Erfahrung von Ihnen in eine gemeine und in eine, foll ich fagen, bobere ober vornehmere, une terfchieben wirb. Gie werben mir gutrauen, recht aut zu wiffen. bag ein jebes Moment ber subjectiven Intelligeng Ausgangspunct einer besondern Art zu philosophiren werben tann. Gie werben mir gutrauen, gu wiffen, wie eine Philofophie bes Gefühls, bes Bewußtfeine, ber Erfahrung, bes Berftanbes fich erzeugt. Gie werben mir auch zutrauen, zu wiffen, bag bie Builosophie ber Englander zum großen Theil eine empirifche ift. Aber ich, felbit werbe mir nicht gutrauen, zu wiffen, wo in biefen Bhilofophiern. nur gemeine Grfahrung von ber fogenanuten hobern fich abicheinet ... Bu riechen, ju fchmeden, ju fahlen, ju feben, ju boren, feinter:

Senfationen, seiner Instincte, Triebe, Anlagen sich bewußt zu werben, gewiß, bas ist eine ganz gemeine Emptrie. Aber biese gemeine Emptrie ist ja boch eben ber Nerv jener Philosophieen, benn auf die Thatsachen und beren Wahrnehmung wird ja darin aller Nachdruck gelegt und die Verwandlung des durch die sinnelische Sewisheit gegebenen Stoffs in Allgemeinheiten, die man Gestz zu nennen psiegt, ist ja schon eine Verstandesoperation. Die Induction ist nicht mehr einfache Ersahrung, sondern sie ist schon die Unterwerfung des empirisch Gegebenen unter eine logische Function. In dieser logischen Form liegt die Nothwendigsteit, daß die Induction immer nur Wahrscheinlichkeiten zum Resultat zu haben vermag und hierin liegt der weitere Grund, weshalb die Empirie, sobald sie, mit Ihnen zu reden, aufhört eine gemeine zu sein, gewöhnlich entweder in Stepticismus oder in Mysticismus übergeht.

Aus Ihrer Sorglichkeit, Die "meiften" Shfteme ber Englanber nicht als mahrhafte Philosophie anerfannt zu feben, weil fie eben nur inductive find, fürchte ich noch nicht, daß auch Gie foon zu jenen Deutschen geboren, bie fich jest in überschmunglicher Berehrung ber Englischen, überhaupt ber auslundischen Philosophie gefallen. Da wird bie Logit bes Englanders Dill, bes hollanders Opzoomer, bes Spaniers Balme gepriefen und in's Deutsche überfest. Da wird unsere Deutsche Biffenschaft fo gewing angeschlagen, ale butten wir noch gar feine Philosophie berborgebracht, als waren wir Anfanger, bie in ben Glementen unterrichtet, Berurte, Die aus phantaftifchen Gebankenutopien auf bie Beerftrage bes gefunben Menfchenverftanbes gurudgebracht werben nutften. Als befüßen wir nicht, außer ber fveculativen Logit, Die formale, Die inductive ebenfalle! Ale hatte es feine Spait von Reimarus, feine Organon von Lambert, feine Logit von Riefewetter, hoffbauer, Fries, Drobifch u. A. bei und gegeben! Solch' eine Englische Logit hat noch weithin, zu begreifen, weshalb wir bie Theorie bes Bewuftseins und ber Sprache, bie fie in aller Breite bortragt, von ber Logif im engern Sinn abgefdieben baben und scheint nun burch bas Gerangieben biefer Domente einen viel großeren Reichthum, als bie Deutschie Biffenichaft, barzubieten, mabrend wir nicht blos ben Sormalismus bes Denkens auch befigen, fonbern eben auch ausbeibem noch eine fpeculative Logit haben.

Sie ftogen fich nun an ber Art und Beife, wie ich bie Bbilosophie eintheile. Sie erzählen nämlich bem Lefer, bag ich bie Philosophie 1, in die ber Bernunft; 2, in die ber Ratur; 3. in bie bes Geiftes eintheile. 3ch thue bies, allein ich thue es, theils, weil ich glaube, bag biefe Cintheilung aus bem Begriff ber Bhilosophie fich ergibt; theils, weil ich glaube, bag bie gange Geschichte ber Bbilosophie biefe Gintheilung als eine nothwenbige rechtfertigt, weshalb ich in biefer hinficht auch an bie Griechifche Urbezeichnung ber Theile ber Philosophie als Dialektik, Physik und Cthit ausbrudlich ju erinnern mir erlaubt habe. Faft mochte ich auch aus Ihren Aeußerungen schließen, bag jene Trichotomie an fich Ihnen nicht wiberfagt, fonbern bag meine Ableitung berfelben es ift, woran Sie vorzüglich Anftof nehmen. Sie wundern fich über die Thaten, welche ich die Idee verrichten laffe. 3ch fpreche nämlich von ber Ibee als bem Gegenftanbe ber Philosophie überhaupt. Die Berechtigung hierzu glaube ich aus ber Gefcichte ber philosophischen Terminologie entnehmen zu dürfen. Terminologieen, bas werben Sie einräumen, find für die Individualifirung bes Denkens unvermeiblich. Gie bienen uns als symbolifche Abbreviaturen. Go halte ich benn für gut, bag wir burch bas Bort Ibee ein Mittel besigen, ben Gegenstand ber Biffenschaft als philosophischer zu bezeichnen. Den Inhalt theilt die Philosophie mit allen Biffenschaften. Gott, Die Belt, Die Ratur, ben Menschen, die Geschichte, wollen alle irgendwie erkennen. Nemme ich aber biefen Inhalt Ibee, fo bezeichne ich ihn mit biefem Wort auf eine fpecififch philosophische Beife. Dies Wort hat ben Wortheil, unbestimmter zu fein, als jene andern Ausbrude, felbit als bie Bezeichnung bes Abfoluten. Diefe Allgemeinheit, biefe Unbestimmtheit, die boch wieber nicht fo weit geht, bag eine Berwechfelung mit anderweitem Inhalt möglich mare, empfiehlt bas Wort Ibee für den abstracten Ausbruck des Gegenstandes ber Bbilofopbie.

Reineswegs beschränke ich baber bas Wort Ibee auf ben Begriff ber Vernunft, wie Sie nach S. 102 mich verfteben, sonbern ich nenne auch bie Natur, auch ben Geift Ibee. Und ich

wußte nicht, daß bies bem Sprachgebrauch zuwiber mare, benn auch in Buchern, die gar nicht philosophisch fein wollen, lefen wir von ber Ibee ber Ratur, von ber Ibee bes Beiftes, ber Beschichte in dem Sinne, daß barunter bie Natur, ber Geift, Die Befdichte, in ihrer Cigentlichkeit verftanben merben follen. Dun aber fpreche ich von ber Ibee auch als einem thatigen Wefen. 3ch fage von ihr, bag fle fich von fich unterscheibe, bag fle fich als Sein fete u. bgl. m. Allein auch biefe Sprechweife ift, bente ich, eine in ber Philosophie langft übliche, berentwegen es gar keiner Rechtfertigung bedarf. Beil ber Begriff ber 3bee fomobl ben Begriff, ale bie Realität beffelben involvirt, fo fcheint mir ber Ausbrud Ibee für die allgemeine Bestimmung ber Aufgabe ber Philosophie umfaffenber, unbefangener und treffenber, als ber bes Absoluten ober auch als ber Gottes. Denn obgleich es einen gang richtigen Sinn bat, zu sagen, wie Sie in Ihrer Schrift über Die sveculative Ibee Gottes, 1845, S. 132 thun; baß bie Philosophie in ihrem geschichtlichen Verlauf von ber einen und felben ewigen 3bee Bottes bewegt werbe, fo ift boch, fur ben Anfang, ein Wort munichenswerth, welches, außer auf Gott, auch auf die Welt, auf die Natur und Geschichte angewenbet werben fonne.

Wenn Sie mir nun ben Ausbruck Ibee für ben Gegenftand ber Philosophie überhaupt, nach bem Vorgange ber Platoniker, gestatten wollen, so werben Sie mir zunächst zugeben, baß
bie Schwierigkeit einer Eintheilung ber Philosophie vorzüglich
barin liegt, die Einheit in berselben zu erhalten. Daß es eine
Geschichte, eine Natur, einen Gott gibt, wie man zu sagen psiegt,
bas zu wissen, ist nicht schwierig. Wie aber diese Begriffe und
Realitäten durch sich selbst als nothwendige zusammenhängen,
bas zu sagen, ist, was das Philosophiren begründet. In der selbst
noch allgemeinen Bestimmung der Unterschiede der Ivee können
aber, meiner Weinung nach, noch keine andern Begriffe vorkommen, als die selbst noch einen schlechthin allgemeinen Charakters,
haben. Diese Begriffe sind der des Denkens und des Seins.

Diefe Begriffe unterscheiben fich, find aber barin ibentisch, bie außerften Abstractionen zu fein, benn ber Ausbrud Denten ift abstracter, als Ibealismus und Geift, und ber Ausbrud Sein

ift abstracter, als Realismus und Materie. In ber Ivee an und für fich, b. b. um Ihnen teinen Zweifel zu laffen, in bem absoluten Gott, ift ber Unterschied von Denfen und Sein augleich fein Unterschieb, wie wir auch ausbruden, wenn wir fagen, baf Bottes Denten ichopferisch fich auswirte und bag fein eigenes Sein ihm offenbar sei (Deus semet sibi manifestus). Die Cinbeit ber 3bee mit fich muß auch in ihren Unterschieben wiebererscheinen und boch muß ber Unterschied auf bem verschiebenen Berbultnig jener einfachen Factoren beruben. Die 3bee ift in jedem ihrer Unterschiebe Ibee, also Ginheit von Denten und Sein; allein fle ift biefe Ginheit auf unterschiedene Beife. Ohne ben Unterschied wurde fie eine tobte Ginbeit, eine nur formale Identitut fein, und ohne die Ginbeit wurde die Idee in ihre Unterschiede nur außerlich zerfallen ober wurden vielmehr die Unterfchiede gar nicht bie ihrigen, fonbern gegen einanber gleichaultige Griftengen fein.

Run sage ich, die Idee setse 1, als Vernunft das Sein als Denken in der Allgemeinheit des ideellen Begriffs. Wie ich dies verstehe, das, glaube ich, zeigt meine Aussührung. Das Denken ift als reines Denken actu immer das Denken eines denkenden Subjectes. Aber das Denken hat, indem es gedacht wird, seine eigene Nothwendigkeit; die Bestimmungen derselben machen in ihrer Totalität den Begriff der reinen Vernunft aus. Was vernünftig ist, ist es in diesen Bestimmungen. Auch die formale und inductive Logik erkennt die Selbstkändigkeit derselben wenigstens dadurch an, daß sie die Gesetz des Denkens darskellen will.

Das Denken ist ein geistiger Act, eine That bes Bewußtseins, aber es ift auch seiner als bes, indem gedachten, zugleich seinenen, gewiß; der Begriff des Seins ist von ihm untrennbar. Das Denken als wesentlich sich zu seinen Unterschieden selbst bestimmendes unterscheidet sich als Denken von sich als Sein. Es setzt sich, aber sein Sein ist als gedachtes zugleich wirkliches, nämlich denkendes Sein. Alle Bestimmungen dieses reinen Denkens sind daher zugleich Bestimmungen des Seins überhaupt und deshalb schlechthin allgemeine. In der Korm dieser Allgemeinheit ist die Sdee zwar auch wirkliche Idee, allein sie ist es doch nur

erft, relatio, ale Abftractum, fofern ber Geift in biefen Allgemeinheiten von ber Matur und von fich als Geift abstrabirt. Gie behaupten, bas Begel'iche Spftem mache bie Bernunft, Die Ibee gur Substang. Bon mir weiß ich auf bas Entschiebenfte, bag mir biefer Ausbruck fremt ift, allein auch bei Begel kann ich feiner mich nirgend erinnern. Segel fagt in feiner Enchklopubie fogleich in ber Definition ber logischen Idee, fie fei bie Ibee, aber im abstracten Clemente bes Denfens. In ber ausführlicheren Logit aber nennt er bie logischen Bestimmungen Schatten; in ber Phunomenologie reine Wefenheiten, ibeelle Seelen u. f. w. Substang in bem Sinn, wie Sie ihn bort andeuten, ift fur mich, wie fur Begel, nur ber gottliche Beift. Nicht nur liegt bie Bestimmtheit bes absolut Concreten fur ben Begriff Gottes in bem gangen Gange bes Begel'ichen Spfteme, fonbern er felbft fpricht fle auch oft genug aus. Ich will wenigstens Gine Stelle und amar nicht aus gebruckten Borlefungen, welche burch bie Bearbeitung ber Schuler hindurchgegangen find, fondern aus ber Logit felber anführen, wo es z. B. III. (S. B.) S. 42 beißt: "Infofern Leben, 3ch, endlicher Geift, mobl auch nur bestimmte Begriffe find, fo ift ihre absolute Auflösung in bemienigen Allgemeinen, welches als mabrhaft absoluter Begriff, als Ibee bes unendlichen Geiftes zu faffen ift, beffen Gefettfein bie unendliche, burchsichtige Realität ift, worin er feine Schöpfung und in ihr fich felbit anschaut."

Lassen Sie, bevor ich, secundum ordinem, auf den Widersspruch komme, den Sie mir vorwerfen, daß die Vernunft als solche ein unpersönliches Abstractum sein und doch sich segen solle, noch kurz meine Bestimmung der beiden andern Theile der Phisosophie berühren. Sie werden die des erstern Theils erläutern helsen. Ich sage also, daß die Idee 2, als Natur das Sein in der Besonderheit der materiellen Realität sege. Ich habe mich bemühet, den Gegensat der Natur zur logischen Idee auszudrücken. Als Idee ist die logische Idee der Natur und die Natur ihr coordinirt. Auch ist die Natur in sich selbst vernünstig, allein sie hat ihre Besonderheit durch die Korm ihrer materiellen Neusperlichkeit. Die Imponderabilien, die Naturkräfte, das Leben selber, haben doch immer materielle Substrate nothwendig. Hegel

hat ben Gegensatz ber Ratur zur logischen Ibee burch ben Rietonischen Ausbruck ber Entaugerung ber Ibee zum Anberssein bezeichnet. Ich wollte die Art bieses Anbersseins mitangeben.

3. Bei bem Begriff bes Geiftes tam es mir nun barauf an, Die Subjectivitat beffelben icharf berverzuheben, weil id febe, bag noch immerfort ber Begel'ichen Bbilosophie bas Unrecht angethan wird, ihr bie Nichtachtung ber Individualität, ber Gub jectivitut, ber Berfonlichkeit zuzuschreiben. Es ift auch bies ein faules Gerebe, bas aber ber Unverftand und bie Boswilligfeit burch unendliche Wieberholung in ber Borftellung Begel'icher Philosophie, wie fle bermalen im Bublicum graffirt, faft gum Ariom erhoben haben. Begel tennt barnach teinen perfonlichen Bott, Begel weiß nichts von ber Perfonlichfeit bes Weiftes, Begel vernichtet in seinem Spftem ber unperfonlichen Bernunft Die Freibeit, Begel unterwirft Alles bem Fatalismus bes Begriffs! Diefe banalen Rebensarten vernimmt man überall und fo feft ift bereits ber Glaube an fie geworben, bag fie immer feltener obne ben ge ringften Beweis wiederholt merben. Araber citirte man boch noch irgend eine aus bem Bufammenhang geriffene Stelle, wenigftens bie bekannte aus ber Rechtsphilosophie, in beren erhabenen Bugen Begel bie Unbebeutenbheit ichilbert, ju welcher, bem großen Gange ber Weltgeschichte gegenüber, bas Thun ber einzelnen Menfchen berabgefest und auf ein anderes Maag gurudgeführt wirb, als ihre Citelfeit an fich felbft angulegen gewohnt ift. Nunmehr aber nimmt man fich auch biefe Dube nicht mehr. Begel ift ein Spinozift, ein Bantheift, ein Fatalift; bas ift biefen Gegnern einmal ausgemacht. Aus biesem Grunde war es mir wichtig, in Die Definition bes Geiftes ben Ausbrud ber Subjectivität recht nachbrudlich aufzunehmen und fo habe ich benn, wie Sie richtig anführen, gesagt: "bie Ibee als Geift fete bas Sein als bas Dentenbe und bas Denten als bas Fürfichseienbe in bie Gingelheit ber fich frei miffenben Subjectivitat." 3ch boffte, in biefe Definition alle biejenigen Bestimmungen eingereihet zu baben, welche ben Geift qualitativ vom Begriff ber Vernunft und ber Natur unterscheiben, benn bie Bestimmungen ber reinen Bernunft werben allerbings als gebachte nur bon bem Geift gebacht, aber, ale Bestimmungen bes abstracten Denkens, find fie

auch wieber gegen ihr Gebachtwerben gleichgultig. Die Beffimmungen ber Natur aber find nicht für fich, was fle find. Die Bernunft ift ihnen als ihr Archaus immanent, aber bie Natur weiß nichts von berfelben. Daber fommt, nach meiner Meinung, bem Sein ber Bernunft als folcher bie Erifteng im Burismus bes Dentens, bem Gein ber Natur aber bie Grifteng im Burismus bes Seins zu, ohne bag fur bie Vernunft vom Denten bas Gein, ohne bag fur bie Natur bom Gein bas Denfen ausgeichloffen mare. Der Geift aber ift, in bem ber feienbe, auch bet bentenbe, inbem ber bentenbe, ber in biefer feiner Thatigfeit with bet fich feiende, fich in feinem Sein offenbare. Subject, Benabe, im logischen Sinn ift auch die Vernunft; Subject als fith in fich felbft zu feinen Unterschieben bestimmenbes Dafein ift auch bas natürliche Individuum; aber Subject als fich in fetnem Sein wiffenbes und burch bies Wiffen fich innerlich in ber Gewalt habenbes, fich bon feinen Unterfchieben ibeell untericheibenbes, ein foldes Subject ift nur ber Geift.

Der Beift erft ift baber bie Urfache ber Grifteng ber Ratur, ber Grund ber Grifteng ber Bernunft. Sie werben bie Rothwendigfeit anerkennen, bag in einer anfanglichen Definition bie Bestimmungen gang allgemein gehalten werben muffen, um alles Mannigfaltige barunter fubsumiren gu fonnen, mas gu ihrem Reffort gebort. Die Definition bes Geiftes muß baber gunachft auch fo allgemein fein, baf fowohl ber menschliche, als auch ber gottliche Geift in berfelben begriffen finb. Dies leiftet bie obige Definition. Dag in ber weitern Entwidelung bie Gingelheit im gottlichen Beift fich als Ginbeit bestimmt, bas, glaube ich, fann ibr nicht als ein Mangel gerechnet werben und biefen Umftanb urgiren Gie auch nicht. Rach Ihrer Muffaffung ber Begel'ichen Philosophie bringt bie unperfonliche Bernunft bie ebenfalls unperfonliche natur bervor und aus biefer geht - unbegreiflich wie - ber Beift berbor, ber bann - febr begreiflich - nur ber empirifche, anthropologische fein foll. 3ch will nicht leugnen, bag in ber abstracten Definition Begel's vom Beift, ale ber 3bee, bie aus ber Ratur als ihrem Unberefeine ju fich felbft gurudtehre, ber Schein entfteben fann, als fei es ihm, quovis modo, eben nur um bie logifche 3bee gu thun. Allein felbft in biefer Definition

liegt immer noch ber Begriff ber Freiheit und ein Philosoph, ber ein ganges Softem aufgestellt bat, barf benn boch wohl Unspruch barauf machen, bag man ihn nach bem Busammenhang ber Totalitut beurtheilt. Die Rudtehr bes Beiftes gus ber Ratur in fich ift aber nicht nur ein Act bes endlichen, bes erscheinenben Beiftes, fondern fle ift auch ein ewiger Act bes gottlichen Beiftes, ber bie Datur erschafft, benn nur fofern er im Schaffen auch ber mit fich ibentische bleibt, nur fofern er, wie Begel es ausbrudt, als ber ewig in fich zurudtehrende auch ber emig in fich gurud. getehrte ift, nur infofern ift er frei, unterfcheibet er fich von ber erschaffenen Natur und geht er nicht in ihr auf. Nach Segel bringt ber gottliche Geift bie Natur bervor und burch ibre Bermittelung ben erscheinenben Geift. Done bie Natur, alfo auch obne bie Befchichte, murbe Gott nur ber einfame Logos fein, ber nur in feinem ideellen Refler fich reell mare, indeffen er gerade burch bie Entaugerung zur Natur fich feine reefe Unschauung gibt und als fle fegend schon von born berein über fie erhaben ift. Ich habe porbin gefagt, bag man einem Spftem Die Gerechtigfeit angebeiben laffen muß, es nach feiner Totalität zu beurtheilen. 3ch will aber, ba es mit bent Unglauben an bie Berficherungen Begel'icher Schuler fo weit getommen ift, aus Begel einige Stellen berfeben, die Ihnen beweisen merben, bag Segel fomobl in feiner Jugend als in feinem Alter bon bem Beift immer benfelben Begriff gehabt hat und baf feine Philosophie immer Geiftphilosophie, nicht abstracter Rationalismus gemesen. In ber Abhandlung über bas Naturrecht, im philosophischen Journal, bas er mit Schelling herausgab, 1802, II., 2, S. 88 fagte ex:

Deswegen, wenn bas Absolute bas ift, bas es sich selbst anschaut, und zwar als sich selbst, und jene absolute Auschauung und bieses Selbsterkennen, jene unendliche Erpanston und dieses unendliche Zurucknehmen berselben in sich selbst, schlechthin Sins ist, so ist, wenn beides als Attribute reell sind, der Geist höher als die Natur; denn wenn diese das absolute Selbstanschauen und die Wirklichkeit der unendlich differentiirten Vermittlung und Entfaltung ist, so ist der Geist, der das Anschauen seiner als seiner selbst oder das absolute Erkennen ist, in dem Zurucknehmen des Universums in sich selbst, sowohl die auseinandergeworfene Tota-

3

ftitt viefer Blethett, füber welche er korrgreift, ale auch bie 466folute Ibontifat berfelben, in ber er bies Außereinander vernichtet, und in fic als ben unvermittelten Cinheitspunct bes unendlichen Begriffs reflectirt."

Und am Abend seines Lebens, als er schon gegen die Ibentificirung seiner Philosophie mit bem Spinozismus und gegen die wiederträchtigssen Berdüchtigungen bampfen mußte, die ihn bakd ber Kirche, bald bem Staat zu benunciren versuchten, sagte er 1889 in einer Kritik in den Berliner Jahrbichern (wieder abgebauckt in den vermischten Schriften, II., S. 187):

200 Die Littrie Stolle: Der absolute Geift ift bie Gine und mugemeine Substang ale geiftige: zeigt, bag nicht bie Spinogiftifche Substang, als welcher bie Bestimmung von Berfonlichteit; bon Beiftigkeit mangelt, bas Centrum ber Lebre ift, fie fpricht and, mas alle driftliche Theologie auskoricht: bak Gott bas absolut felbaftunbige Wofen, Die absolute Gubftung ift, aber bast abholut ferbitikunbige Befen; bas Geift ift; -- beraffeift, bet abwlut::feibfifianbia ift. - Gott:tit als folder fclechthin bas Subject, und es ift burgangige Bebauptung ber Bebre, eben in ben mangibligen Giellen inie in ber angefichtten, wage bie alle folute Bestimmung Goutes nicht bie ber Gubftang, fonbern bis Subjecte .. bes Geiftes ift. - Allerbinas bleibt bem Geifte auch bie Beftimmung ber Subftantialität; bat ber Berfaffer Gott als Geift im Giene, fo, bag er niebt fribitantiell witte, ober welf et wott einer Theologie; in welcher Gott mare, ohne an und füt adr zu befteben, miffolit felbunanbig au fein? .-- Mus Encoelos babie & 384 führt ber Berfaffer G. 186e (namled ber von Gentl pocenfirien Schrift) ben Unfung einer Anmerding ang Das Abin-Sum ift ber Geift; bied ift bie borbfte Definition bes Abfotuten. " Diefe Stelle Anbet fich in bem Abiennitt, ber überfichrieben ift: "Bogriff bes Geiftes", zu Anfang ber Whilosophie bes Geiftes, in welcher que erft ber endliche Geift in gwei Abtheilungen und in ber britten ber abfplatte Beift abgebanbelt: ift: Giemit felbft ift: ber bloge Begriff bon feiner Realifation und von feiner 3be einterschieben. - Bas figt mun ber Berfuffer ju jewer Ummertung? Er verbindet jene Stelle som Beariffe bes Geiles unmittelbar mit ber Lebre vom absoluten Beille ( - at renterfebeibet: blemit bast unbaftimmte. Abfolute unb ben absoluten Geift gleichfalls nicht von einander) und fagt bann: "Jene Definition ift aber gewaltig ungenügend, bem menschlichen Beifte passiren manchertet nicht absulute Binge!" — Gewiß! wie 3. B. hier bem Berfasser."

Da fieht nun Segel's Confossion gang flar mit burren Worten. Man batte aber feit zwanzig Sahren biefe Stelle alle Ange fonnen von Neuem bruden laffen und hegol's Gegner wie bie Rabicalen feiner Anbanger murben es alle Tuge both beffer, als er felber, gewußt haben, bag in feiner Philosophie fur einen perfonlichen Gott tein Raum und Baben gu finden fei. Satten fle zugeben muffen, bag nach Begel bie Dajeftat bes ewigen und ewig feiner felbft bewußten Gottes feineswegs mit ihrem Sochmuth, ihrem Bahnfinn zusammenfalle, wo mare benn ba bei jenen ihr Ruhm, kluger, religiofer, theistischer, christlicher, mo mare bei biefen ihr Ruhm, confequenter, speculativer, freier, prigineller gu fein, geblieben? Jene mußten fich mit ber monotonen Bieberholung bes Felbgefchrei's : es eriffirt ein Gott!, bieft mit ber eben fo monotonen bes Schlachtrufis nieber mit bem perfanlichen Gott! bas : Unfeben großer Abilofophen obne großen Aufwand von Arbeit zu verfchaffen, jene ber bem Alter und ber Meagtion, biefe bei ber Junend und ber Arvolution.

Wenn ich nun bei meiner abstructen Desinition des Inhaltes der Philosophie für die Wernunft die Allgemeinheit, sitt die Natur die Besonderheit, sin den Geist die Sinzelheit hervorgehoben habe, so habe ich damit allerdings die Sinheit dieser Unterschiede noch genauer als Gegel angeben wolken. Ich habe, dem Beist seiner Methode gemüß, auch hier die Momente des Begriss geltende machen wolken und ich deruse wich sir die gläcklichen Volgen dieses Bersahvens auf den Schluß des ersten Weils meines Sphems S. 152, wo ich davon handle, daß das System sich wesentlich als ein Schluß von Schlussen entwisse.

Doth eben, indem ich an diesen Schlus mich erinnere, fiste ich mich fast entmuthigt, maine Bertheidigung gegen Sie fortzwführen. Mir natürlich scheint, was ich bort gesugt habe; so einsteuchtend, so jeden Misverstand überwindend, daß ich bedenklich werde, ob ich noch weiter den Bersuch nuchen soll; Ihre Angrisse zu widerlegen. Sie wundern sich nämlich, wie ich die Bernunft

für ein Aberactum erklären könne, das nur als ein Brabicat bes bentenben-Geiftes perfönklich fei, und wie ich nichtsbestoweniger fogen könne; daß die Bernunft als Sein sich felber als Denken sepe. Sie wundern sich, wie ich ben Begriff ber Ibee abstract nennen und ihr boch alles bas zuschreiben könne, was in der Gintheilung der Philosophie von ihr gesagt wird?

Wegen ber Sprechweise nun; bag bie Ibee fich felbst beftemme, habe ich schon oben mith geäußert; ich will also nur noch bon bem Gest und ber Bernunft, von ber Berfonlichkeit und bem Abstracten sprechen.

3ch will mit biesem anfangen. Abstract ift ein Ausbruck von refativer Bebeutung, benn abstract ift immer bassenige, bei welchem von Etwas abstrahirt wirb, bas mit ihm ibentisch ift voer ibentisch sein kann. Es kommt also auf bies Berhaltnif an

Wegen biefer Relativität aber tann eine Bestimmung, welche in einer hinficht abftract genannt wirb, in einer anbern concret und eine, welche in bestimmtem Bezuge concret genannt wirb. fn anberm abstract fein. Go ift nun ber Begriff ber Bernunft ein Abftractum, benn als Begriff eriftirt fie nur, fofern ber Geift als ber bentenbe fich in fich zu berjenigen allgemeinen Mealitat beftimmt, welche bie Nothwendigfeit ber Beftimmungen bes Dentens als reinen Dentens erforbert. Bir fprechen allerbings fo, als ob wir zu ben Rategorieen nur baburch gelangten; bag wir fie als Einheiten von bem gegebenen Mannigfaltigen abzogen und von ihnen als emfachen Bestimmungen bas Dannigfatige wegließen. Allein ein tieferes Gingeben zeigt uns nur zu bald bie Gelftftanbigfeit, welche biefen Bestimmungen einwohnt, ben Bufammenbang, ben fle burch fich felbft mit ein ander haben, Die Nothwendigfeit, Die fie gegen unfere Dentwillfur und Denkjufalligfeit behaupten. Bir erfennen, bag wir, als bentenbe, nur in ber Form jener Bestimmungen nach ber burch fle felbft gefetten Beziehung benten burfen, wenn wir anbers richtig, wenn wir mahr benten wollen. Wir ertennen, bag wir unfere Borffellungen von Gott und Belt, von Natur und Gefchichte, nur insofern einer Kritit unterwerfen tonnen, ale wir fene Bestimmungen beachten. Sie find bas bem Geift wie ber Natur felbft immanente ewige Daaf, wie Platon im Philebus

ben Basaumenhang von mergor und vone so makkurtessillen bargelegt bat. Wir nemnen im Deutschen seit Kana-vie: Localität jener Allgameinheiten Bernunft, ein Rume, der, feinem enthmologischen Ursprung nach, für das, was er uns jeht bedentet, gar nicht mehr ausreichend ist. Bernehmen ist ein rein subjectiver Act der Intelligenz, während wir durch Bernuft die absolute Nathmendigkeit selber ausbrücken.

Die Bernunft ift alfo nicht bag Urfprüngliche, wenn ben ber Griffeng bie Rebe ift; benn bas: Urfprüngliche, bas Bor und Rach alles Dafeins, ift Gott als ber abjolute Beift. Aber Gott is patura sua bentend. Sein Bein ift unmittelbar bentenbes. Denken wir und nun Gott, wie er obne Ratur und obne eine Geifterwelt existiren würde, fo wurde er, ba er erft burch bas Weltschaffen Schöpfer u. f. m. wird, in feinem Sein boch wefentlich bentend fein. Er wurde als fein eigenen Begriff von feiner Realität fich unterfcheiben und zugleich biefe feine Realität für fich als Begriff feten. Er wurde als bas allgemeine Sein fich boch auf fich felbft beziehen. Er murbe als Subject fein Sein und fein Denten von fich unterscheiben. Er wurde als bie einzige Substan: mit fich felbft in emiger Wechselwirtung fich bervorbringen und als Urfache feine Wirkung fein. Er wurde als das absolute Wefen fich in fich felbst erscheinen, als fein eigener Grund fich emig in die Griften; feten und in feinem Gein ale fein eigener Amed unmittelbar die Kulle aller Qualitäten, ben Samen ber Welten, ben Schoof alles Lebens befigen. Gr murbe alfo in feinem Begriff alle Momente ber Begel'ichen Sogit enthalten und biefe murbe alfo in foldem Unbetracht boch eine rationale, fpeculative Theologie, eine Darftellung bes weltlosen Gottes fein. Sie, ber Sie Ihre fpeculative Ibee Gottes gleich mit ber Bor-Rellung eines Centralgeiftes als ber Ginbeit alles Manniafaltigen. als ber Wefenheit alles Dafejenben, anfangen, werben fcwerlich Die Wahrheit diefer Betrachtung in Abrebe ftellen tonnen. Nun wohl, ift bann nicht bie Bernunft noch in gang anderer Weise perfonlich, als nur barin, bag auch wir Menfchen uns gum Denten ber Rategorieen arbeben? Entbedt fich und bann nicht ber Tieffinnn, bag ber Logos, wie bas Johannische Cvangelium fagt, von Anfang an bei Gott gemefen?

Aber entbedt fich und bann nicht auch, baß die Berinuft gar nicht in bem schlechten Ginn abstract ift, in welchen von ihr wohl gefprochen wird und in welchem die Mifologen ihr spgar alles Bofe nachzusagen lieben? Entbedt sich uns nicht, daß biese einfachen, ibeellen Bestimmungen, als das Urbenten Guttes, geswaltige Müchte find, von beren filler Geschäftigdeit, wenn ich so reden darf, die Michte ber Natur und bes Geistes selbst in ihrem Proces auch absängen?

ै। अं 36 proteftire burchaus, wie in meinem Shitem ausbrücklich geficheben, gegen jebe Sppoftafe ber logifchen Beftimmungen, aben kh extenne in ihnen die absolute, die reine Form sowohl der Ratur als bes Weiftes. Ich habe in bem Bormert zu meinem Suftent gefant, bag ich biefe Erfenntnig für bas eigentlich fpecue lative Problem halte, für basjenige, was bie Philosophie, obwohl fle ben allgemeinen Inhalt mit allen Wiffenschaften theilt, boch gu einer eigenthumlichen Wiffenschaft macht. Das gemöhnliche Bewußtfein bentt auch in ben logischen Bestimmungen, ohne fie Priefich abgumagen und obne fie in ihrer Totalität nach ihrem eigenen Bufammenbange fich ju entwideln; bas philosophisch gebilbete unterschwidet sich aber von ihm wwohl baburch, daß est ine Afrifie aufhebt, als auch burch bie Cinficht in ben fpitematifden Charatter ber Rategoriem. Gein, Befen, 3med, Begriff. Ster - es find bie Inftangen, welche bas Denten, auf welcheme Stundpunct ber Wiedung es fich auch befinde, burchlaufen muß. - ule philosophisches Denten aber macht es fich bie Bebeitung jener Inftungen an und für fich klar. Gewiß liegt nun in bene felben als folden am midts Amfonliches. Wenn wir bon ibrer: Gelbitbeftimmung fpreden, fo wollen wir mit biefem Musbrud nur einerseits ihre Unabbangigkeit von uns als inbivibrellen: Subjecten, underfoits ben ibnen felbft gutommenben immanenten Bufammenhang bezeichnen. 3m Begriff ber Urfache) gu Be liegt ichon ben Begriff ber Birfung; in Begriff ber Birtima bağ fie wieber Urfache fein tann; im Begriff bes 3wecks liegt form ber bes Mittele, im Begriff bes Mittele, bag os felbit wieber Awert fein tann; im Begriff bes Allgemeinen liegt fcon ber bes Gingebnen ; im Begriff bes Gingelnen der Mugemeinen u. f. m. Allein Die Unperfonlichkeit ber Bernunft in ber Gigentraft ihrer Begriffe

falliefit nicht aus baff fie nicht ein Werhaltnis zur Penfonlichteit bes Beiftes habe. 3ch habe in ienem Bormort gefagt, bag bie Bernunft perfonlich nur fei als ein Brabicat bes bentenben Geiftes. Aber ber Geift ift ja felber ber Grund ber Bernunft. Die Rothwenbigfeit ber logifchen Beftinnnungen, welcher er in feinem Denken fich unterwerfen muß, biefe Nothwendigteit, Die fich in fich felbft zu einem organischen Gangen fich and einander erzengenber Momente ausgliebert, ift jugleich feine eigene, von ibm felber gefeste. Und infofern ift bie Bernunft allerbinge perfonlich. Sie ift es nicht in ber Geftalt ihrer Abstraction, allein fie ift es in ihrem Urfbrung aus bem Geift. 3ch babe fle baber auch ben abstracten Geift, ben abstracten Grundrif beffelben genannt. In allem Streit, ber fich unter Sutefligengen erbebt, appelliren wir zulest an bie Bernunft, weil wir nur an ihr bas lette, fcblechtbin genugenbe Daaf besten, weil wir fie in bet Ratur und Gefchichte, in Gott felber borausfeben, weil fie allein uns eine unbefangene Kritik moalich macht.

Es ift ein Somptom ber Schwäche und Berriffenbeit unferer Begenwart, bag bas Dringen auf die Grifteng eines verfon-Uden Gottes, ben pantheiftischen ober atheiftischen Syftemen gegenüber, oft nicht nur zu einem bloffen Boftulat, au einer tablen Bhrafe geworden ift, die fich boch ichon für Abilosophie balt und ein großes Berbienft um bie Wiffenschaft zu baben vermeint, fonbern baf fich mit biofer Gebantenlofigteit oft auch bie Benachtung ber Bernunft vertnüpft, ale ob bie Rationalität eine nur menichliche, nur fubjective, nur irrende, ohnmachtige fei. Man bat ben Migcrebit, in welchen ber theologische und politifche fogenanute Rationalismus als ein tobtes Berftanbesummefen gefallen mar. irrthumlich auf die Bernunft felber übertragen und fich bemit in bie Gefahr gebracht, wieberum nur bem abftracten b. i. von feiner Ginheit mit ber Bernunft abftrabirenben Berftanbe zu verfallen. Diejenigen, Die jest mit fo vielem garm, mit folch pomphafter Oftentation als Theisten fich proclamiren, werben ebestens gewahr werben muffen, wie fle bem Chriftenthum fich entfremben und wie fie, um feiner Somoufie ber abttlichen und menichlichen Ratur aus bem Wege zu geben, wieber in ben Dualismus bes alten Deisnrus hineingerathen.

. Sie belichtigen mich nun, mein Gerr, bag ich es mit ber Underscheinung ber einzelnen Theile ber Bhilosophie eben so wenig denau mabme, als nit ber begrifflichen Bestimmung ber Bernunft. Diefe Befchulbigung trifft mich nicht. 3ch habe meine Gintheilung mit ben Ginebeilungen verglichen, die mir von meinen Borgangern überliefert find, und bin ganz ruhig barüber. Weisen Sie mir eine beffere nach. Ich bin weit bavon entfernt, zu behaupten, daß meine Ginibeilung und die Art ihrer Bestimmung die befte fei. Reineswegs. 3ch hoffe, Die Wiffenschaft wird viel beffere, vollenbetere bervorbringen. Allein für ben bermaligen Standpunct ber Wiffenfchaft, ben ich empirisch überseben fann, ift eine eine fachere Definition und Ableitung ber Saupttheile ber Philosophie, aldich sie gegeben habe; noch nicht möglich. 3ch tenne wenigftens teine. In Ihrem Buche von ber Ibee Gottes habe ich teine folde gefunden, benn Sie fangen barin gleich mit Gott als bem Ginen Centralgeift an und laffen bann burch ihn als Weltfeele bie enbeiche Natur erschaffen und durch ihn als Geist den creaturlichen Geift zu seiner schöpferischen Selbstvollendung (S. 76) bervorbringen. Den Grund, mich ber Ungenauigkeit zu beschulbigen, fceinen Sie aber befonbere baraus zu entnehmen, bag ich auch bem Begriff ber logischen 3bee, bem Begriff ber reinen Bernunft ben Dappelproceg bes Dentens, bas fich im Gein, bes Grins, bas fich im Denten affirmirt, zuschreibe.

Iche kann nur bedauern, daß Sie Ihren Borwurf nicht genause nweidert haben. Die Motivation wurde Sie gezwungenhaben, auf den Begriff der logischen Idee näher einzugehen. Sie würden dann vielleicht gefehen haben, daß der Begriff des Denkans den des Seins involvirt, daß aber auch der Begriff des Seinswiederum den des Denkens sich voraussetzt, weil eben der Begriff der Idee an sich der Begriff der Cinheit des Begriffs
und seiner Bealität ist. So nachbrücklich als indglich habe ich
in meinem System betont, daß der Begriff der Idee als logischer
eben nur erst der Begriff der Idee ist, deffen Realität als
folsche daher auch eine nur erst ideelle ist. Sein, Wesen, Iweck,
Begriff, Idee, werden ja in der Dialektik nur als logische Existenzen betrachtet, woraus aber nicht folgt, daß nicht die Natur
ber Idee sich auch innerhalb ihres edgenen Begriffs darstelle, als

4

nicht blos bie abstratte Singen von Deuten und Sein, fondern eben fo fehr ber Interschied bes Dentens vom Gein und bie concrete Sinheit belber mit einander. Waren Sie, mein herr, auf viese unverneibliche Rothwendigkeit eingegangen; so ware vielleicht ber mir gemachte Vorwurf ganz weggefallen. Roch weniger aber würden Sie sich bann bewogen gefunden haben, von mir zu sagen, daß in folchen in meinem Wert "nicht seltenen Ungenauszeiten bie Gegel'sche Dialektik zu einem "wahren Gpiel mit Begriffen aeworden sei.

Spiel mit Begriffen! Bie balb ift biefer Borwurf gomacht! 3ch foll mit Begriffen fpielen, weil ich zeige, wie ein Boariff ale Ginheit feine Unterfchiebe fest und ale von ihm gefeste auch in fich wieber gurudnumnt. Wenn ich bas nun nicht gethan hatte, butten Sie bann nicht uingelehrt über Dangel an Ableitung ber Unterfchiebe, über Mangel an Dialettit flagen tonnen? Batten Gie nicht ben Blaton gegen mich aufrufen tommen, ber vom Philosophen verlangt, bas Gine im Bielen und bas Biele im Ginen zu fchauen? Der Begriff ber 3bee enthalt einmal somobl ben Begriff bes Dentons als ben Begriff bes Seins: Beibe Begriffe find von einander unterschieben, aber in ihrem Unterschied find fie auch wieder ibentisch. Ohne biefe fich in fich won fich unterschelbenbe Ibentitut murbe bie Ibee nicht Ibee fein und wurden hobere Bestimmungen verfetben; g. B. Ballen, Schaffen, eine Unmöglichkeit bleiben. Und es follnein Spielen mit Begriffen fein, biefen Broceg ber Sbee fo einfach und emergifch old möglich zu beschreiben?

Nein, mein herr, das ist nicht bentbatt Ich erschrecke, just ben Leuten gezählt werden zu können; die mit Begriffen fwielem? Ich glaubte auch, mir bisher ben Ruf erhalten zu haben, anseinem bloßen spinnwebigen Dialektissven bein Gafallen zu sinden. Ich glaubte, daß man mich zu den Bhilosophen rechnete, die nichts leidenschaftlicher haffen, als die Sophistit; zu den Philosophen, die sich immer als Freunde des gediegenen, renten Wissenschaftlicher haben; genug, ich glaubte, des Irrthums, nicht aber des Spiels geziehen werden zu können. Ich hoffte, daß gerade mein. Softem den entschlossenschaften Eruftzeigen werde, allem bindektischen Spiel mich fein zu haltsm Gingelne Arithotomisen der Ausführe

rung — ja, die gebe ich gern Preis! Im Detail der Bestime mungen kann man lästlicher fein, wenn man nur in den Sauptfachen desto gewiffenhafter ist. Ueber diesen Punet habe ich mich schon einmal in meiner Anwort an Dr. Erner des Weitern ausgesprochen.

Run aber, gestehe ich, mich außerorbentlich gewundert zu haben, daßi Sie so gar keine Berwunderung über die Reform bliden laffen, die ich mit der Segelischen Logik vorgenommen habe. Sie geben meine Gintheilung an, stimmen mir zu, den Zweckbegriff den übrigen Kategorieen angeschlossen zu haben, tadetu mich jedoch, die Ontologie zu einem besandern Theil der Metaphyste und die Teleologie nicht zu einem integrirenden Aheil der Aeton lagie gemacht zu haben, behaupten, daß meine Darstellung noch Mängel genug zeige und daß ich "im Ganzen" Gegel gefolgt sei

Benn ein Schriftfteller Jahre bindurch thatig ift, fo fann er nicht verlangen, bag Unbere, bie eines feiner Bucher lefen, auch noch mit anderweiten Brobucten bes Autors befannt feien Bin biefen felbft entstehen bieraus jedoch Uebelftande. Gin wiffenschaftlices Wert foll allerdings auch fich in fich felbst abschliegen; jedoch tann es bies nicht in ber Weife, wie ein funftlerie iches. Das wiffenschaftliche Werk wird berechtigt fein, auf andere Marte über fich hinauszuweisen, in benen Voraussehungen, bie es machen muß, bereits ihre Erledigung gefunden haben. So habe benn auch ich am Schluß meines Spfteins folche Rachweis fungen, gegeben, allein es versteht sieh nur zu fehr von felbst; baß ich nicht habe erwarten burfen, von meinen Recenfenten Ruch ficht berauf genommen zu feben. Was nun die Logit betrifft, fo have ich bie Reform, die ich mit ihr vorgenommen, burch meine Shrift über bie "Modificationen ber Logit" vorhereitet, in ber ich aus bem Begriff bes Dentens bie verschiebenen Standpuncie abzuleiten versucht habe, aus benen herans die Logif bearbeitet werben tann und , wie ich burch literarischen Nachweis barguthun strebte, auch wirklich bearbeitet ist. Dort habe ich auch ber hegel'schen Logit ihre Stelle anzuweisen und die Fehler, die ihr noch anhaften, anzubeuten unternommen; und eben fo habe ich in ben Erläuterzungen zum Spftem angegeben, wie ich bei ber Bearbeitung ber Sogekischen Propadoutik zuerst burch ihn selbst auf bie Beränberung geleitet bin, die mir für feine Wilssophie nothwenbig scheint. Ich habe mit dieser Angabe biejenigen hegelinner vorzüglich im Auge gehabt, die immer erft der Auctorität Gegel's bedürfen, bevor sie ein Interesse an Ctwas nehmen.

Dem Segel alfo, wie er bisher als ber kanonische gegotten, bin ich in ber Logik nicht gefolgt, sonbern "im Ganzen" bem aportophischen, nämlich barin, baß ich bie Lehre vom fubjectiven Begriff zur Mitte ber logischen Ibee überhaupt gemacht habe.

Hegel theilte gulest bie Logit ein in die Lehre vom Sein, vom Befen und vom Begriff. Ich theile fie, einem frühern Berfuch von ihm folgend, ein in die Lehre vom Sein, vom Begriff und von ber Ibee.

Dies ift eine fehr wichtige Beranberung. 3ch wößte natütlich meine im Spftem felbft gegebene Darftellung hier wieberbolen, wollte ich bie Rothwendigkeit berfelben bier barlegen. Ich tann mich nur auf eine ervterische Auseinanberfebung in soweit beschränken, als ich Ihren speciellen Ginwurfen zu begegnen wimfchen muß. Das aber barf ich mit Bewußtfein ausfprechen, bag ich die Lehre von ber Ibee auf einen gang neuen Standpunct erhoben habe, beffen Wahrheit und Fruchtbarkeit fich allmalig in ber Wiffenschaft geltend machen wird. 3ch tenne bie philosophische Literatur hinlanglich, um zu miffen, bag eine folche Entwicklung bes Begriffs ber 3bee als Brincip, Dethobe und Suften bisher gefehlt hat und bag namentlich burch meine Behandlung bes Begriffs ber Regativität und bes Begriffs bes Chaos und bes Localfostems, ber Obellation und ber Compensation, bet Einzigkeit und ber Centralisation, sehr viele Sthwierigkeiten fit bie Auffassung sowohl ber Ibee als ber Erscheinung gehoben find. 3th glaube, bag ich die mahrhaft speculativen Clemente, Die fich in ber Myftit, namentlich in ber Bohme'fchen und Baaber'fchen Anben, hier zur logischen Pracision, zur rationellen Rarbeit burchgearbeitet habe. Be mehr ich aber bon ber Bichtigkeit biefer neuen Geftalt ber Ibeenlehre burchbrungen bin, um fo mehr bekenne ich, burch Ihr gangliches Stillschweigen über biefelbe betroffen zu fein.

Segel hat bie Biffenschaft bes Begriffs ber reinen Bernunft Logit genannt. Da er nun aber, nach Rant's Borgang, bie

Memphylit, in die Logif auflofte, fo entstanden aus biefem Sprache gebrauch mancherlei Inconvenienzen. Man ftellte fich bor, bag Segel, weil nur eine Logit, teine Metaphyt, ober; weil eine nietanbuffiche Logit, teine rechte Logit mehr babe. Um biefer Und bestimmtheit entgegenwitreten, babe ich bie gange Etruppe ber reinen Bernunftwiffenschaften nach bem Borgang bes Griechen Dialettit genannt. Platon borguglich bat biefe Musbruddweife begrundet und im Bublicum, im Zeitungsfibl, pflegt midn auch gang abulich von ber Begel'ichen Dialeftif zu fprechen. Auch bier ift übrigens, wie ich kaum zu erinnern brauche, Kant es gewesen, ber ben Ramen ber Dialottit wieber zu folchen Chron bervorges hoben hat. Soffeiermacher stimmt hierin mit Kant und hegel überein. Seine Dialektik ift fomohl Metaphyfik als Logik, jemes im transcendentalen, dies im formalen Theil. Innenhalb ber Dialettil nun unterscheibe ich bie Detaphofik. Logik und Ideologie. Dein Grund ift ber Begriff ber Breen Die Boeriff bie Ginbeit bes Begriffs und feiner Reas Mat. Ihn Begriff: muß: alfo,: um::fich in feiner Lotalität ju fiben, ben Begriff bes Begriffe und ber Realitat in ihrem Unberfchieb entwickeln. Es fann aber nicht ber Begriff bes Begriffs ben Unfaug machen, weil berfelbe fich ben Begriff bes Geins ale feine Gitund fa gu voranfebicht mabrend er felber beffen tieferen! ibeellen Grund ausnincht. Das Denten fest fich, inbem es fich withft erfaßt ; unmittelbar als Sein : Der Begriff bes Seins , mit welchem angefangen wirb; ift von biefer Seite Resultat. Er ife vonnittelt burch die totale Abstraction, welche in die Resterion auf fich umfallage und ibanis jundchft teinen anwern Inhalt hat, als bie einfache Brentität bes Seins. Das Carreffanifche Cogito; orgo sum, die Rantifche synchetische Appercaption des 3th bing nas Fichtefiche Subject. Object, Die Herbartische absolute Bosttion? Die Schelling'sche Banunft, außer ber nichts und in welcher Alles in (Reitschrift für svernl. Bonkt, 1801, H., 2, S. 2), alle biefe Anfange bes Bhilosophivens enthalten unter verschiebenen Formen biefelbe Benburg. Das abstracte Denfen, wie es auch erscheine; tann bas Gein nicht von flet ausftogen. Gie felber, mein Berr; kommen auch darauf zurna. In Ihrer fperulativen Idee Gottes frigen Gie mit ber Thanfache unferes Bewuftfeins an, bif wir

duin eine Maunigfaltigkeit von Segenftanben finden. Diefe Gegenstände find nur ein Plural für den Singular Obsett und Sie reduciren nun diese Mannigfaltigkeit auf die Einheit. Diefe Einheit ift moch gar nichts anders, als die einfache Ibentität des Seins überhaupt. Sie nehmen mit ihr nun freilich sogleich einen speologischen Gang, indem Sie sagen, daß diese Einheit das gottliche Wesen sei u. f. w.

Begel bat feine Logif nach bem Unterschied ber Woftraction, ber Reflexion und Speculation eingetheilt. 3ch babe in feinem Leben ausführlich bie Geschichte erzühlt, welche bei ihm bie Go Raltung feiner Logit biographisch burchlaufen bat. Bei einem fe aroffen, evochemachenben Wert, als die Sogel'iche Logit, ift bet Ginblid in feine Genefis gewiß fehr intereffant. 3ch erlaube mir, barauf zu verweisen und ermabne nur, bag Segel unfprunalich mit einer Monabologie und mit bem Benriff ber Gubiectivitat fchlof und daß fein Ausgang von ber Rantifchen Bernunftfritit bei ibm fets fichtbar blieb, fofern er bie analytifthe Logit Rant's als bie Bebre von ben Rategorieen in feiner objectiven Louit (Gein und Albefen), und bie Dialeftife Rant's eine feiner inbiectiven Rouit (Begriff und Ibee) wiederholte. Diefe Dichotomie wift bei mir ganzlich berichwunden, indem ber in ber Ginheit ber Ibee aufgebobene Unterichieb bes Seins vom Benten fine bevausgetreten ift: Mit biefer einfachen Unterscheibung alaube ich musteich ben Welchiebte ber Wiffenfchaft treungeblieben gu fein, in welcher bie ontologischen Bestimmungen ben subjectiv logischen und beibe bem Begriff ber Ibee vorangeben. 3mifden bon Rategoricen ber Janier, Bothageraer, Cleaten und amilden ber Matonifch - Weiftstelifchen Ibeenlehre ftebt ber louifche Formelismus ber Sonbiften und der Sakratischen Eristiker in der Mitte. Und ahnlich andere marte, worauf bier einzugeben nicht bes Oris. Der Begriff bes Zwede und ber Ibee ale ber fcwerfte, ale ber totale, wird in einer philosophischen Cpoche immer gulest wur Musbildung gelangen Wenn ich nun die Lebre bom Sein Metanboff überhaum nenne, fo banble ich auch bier in Uebereinstimmung mit ber Go schichte. Dag ich ben Ausbruck Ontologie nun für ben Begriff bas Seins an fich gebrauche, ift eine Befchrantung, welche gludlicherweise haburch moglich wird, daß auch für bie weitern Be-

١

Kimmungen bes Seins als Wessen und Beveit besondere Benennungen gegeben werben tonnen. Sie nennen es ... ungeschickt. daß ich bie Metaphysik überhaupt als die Lehre vom Sein und innerhalb ihrer die Lehre vom Sein sousu strictiori wiederenn befonders als die Ontologie bezeichne. Diefer Tabel scheint mir Kleinlich und unbegrundet. In der Beriode ber Philosophie nicht blos, welche ber unfrigen voranging, fondern auch in diefer felbit noch murbe bekanntlich die Metaphpsik in vier Theile getheilt, von wolchen bie Ontologie ale ber abftracte ber Rosmologie, Bneumatologie und Theologie ale ben concreten gegenüber ftanb. Daff Diese brei Theile, zumal in der Art, wie fie gewöhnlich behandelt wurden, aus ber Metaphhilt berausmuffen, daß ber hauptfehler ber Begel'ichen Ibeenlehre in einer inconfequenten Concession an Diese Manier besteht, bas babe ich oft schon, zulett. 1846 in Road's Zahrbüchern, für spegulative Abilosophie Sft. IV., in einer Abhandlung über die Metaubpfit in Deutschland seit 1831 agseinandergefent. Ge bleibt bie Ontologie ale bas eigentlich metaphpfifche Glement, Daß aber in bemfelben bie befondern Beftimmungen auch burd besandere Ausbrucke darafterifirt merben, bas icheint mir, nach meinem Urtheil und Geschmad, eber bon Beschick als von Ungeschick zu zeugen. Der Name Metaphpfit ift freilich zu einem fo unbestimmten geworben, bag man ibn auf bas Willfürlichfte vermendet hat. Sie perfteben, wie aus bem Schluß Ihrer Rritif erhellt, die speculative Theologie barunter., Um fa mehr habe ich biefer Unbestimmtheit keinen Borfcub leiften mole len. Wie leicht butte ich nicht, was ich Ideologie nenne, auch Metapholik heißen konnen, benn bie Realitat ift ja ein mefentlides Moment ber Ibee, allein ich wollte bem urfprünglichen Sinn bes Wortes nüher bleiben.

Wenn ich nun aber einmal die ganze Lehre vom abstracten Begriff bes Seins Metaphyst nenne, so versteht es sich boch von selbst, daß alle Bestimmungen des Seins an sich, des unmittelbaren Bestimmtseins, in die tieferen Bestimmungen des Seins als Wesen und Iweck übergehen. Sie sagen, die Qualität sei schon eine Bestimmung des Wesens und ich hätte ihren Begriff daher nicht unter den Begriff des Seins subsumiren durfen. Gewiß kommt der Begriff der Qualität auch dem des Wesens zu. Ein

vestimmtes Wefen ift ein auch qualitatis bestimmtes. Der Unterschied aber zwischen dem blogen Begriff des Seins und dem des Wefens ift, daß die Qualität als seiende die unmittesdare, als Woment des Wefens die von diesem als ihrem Grunde gefeste Bestimmtheit ist. Die Unterscheidung des Seins vom Wesen ik in diesem Sinn auch schon habituell geworden, nicht biss bei Degesianern, sondern auch bei Fichte b. j., Weiße, Ulrici, Gelfferich u. A.

Endlich tabeln Sie, daß ich die Teleologie von der Aetiologie absondere, da diefelbe boch nur ein Theil der Aetiologie und der Zwed nur die höchste Korm des Grundes und der Ursache, Endursache, Gntelechie sei. In der Desinition des Jived's habe auch ich die Causalität nicht verleugnet; ich nenne ihn , die als Begriff wirkende Ursäche". Allein zwischen dem Standpunct der substantialen Causalität und dem der Kinalcausalität ist durch die Idealität des Iweddbegriffs ein qualitativer Unterschied und dieser gibt wohl das Recht zu einer solchen Absonderung. In der Geschichte der Philosophie sehen wir daher auch die Televlögie als eine eigenthümliche Disciplin sleistig ausgebildet, so wie wir auch den Substantialitäts- und Causalitätsphilosophieen gegenüber die Kinalitätsphilosophieen mit aller Schärfe als höhere Folge, und relativ als Opposition auftretend erblicken.

Ich glaube daher, daß Sie auch biesen Tabel aufgeben können und komme nummehr nur darauf noch zurück, daß die Bezeichnung der Wetaphyste als der Wissenschaft des abstracten Seins der ursprünglichen Bitdung derselben gemäß set. Aristoteles als der Begründer der von der kogit solitren Metaphyste unterscheidet nach der dvoca das Inoxecusvor, das dIrr paragraft unterscheidet nach der dvoca das Inoxecusvor, das dIrr paragraft und das apador als apan nachzeuesweb. h. das unmittelbare, qualitativ und quantitativ bestimmte Sein; die Causalität als Formbestimmung; und den Zweckbegriff; die bekannte causa materialis, sormalis und finalis, die Schelling seiner positiven Philosophie als die causa ex qua, per quam und ad quam noch wieder zu Grunde gelegt hat. Nur wenn man die Wetaphysit in solcher Cinheit des Seins ersast, kann auch die Logik zur Deutlichkeit hindurchbringen. Dem Ausbruck Aetiologie der ganzen Lehre vom Wesen zu vindiciren, weil dieselbe im

Bestis der Caufalkat culminiert, das ist Morgens erst mein Borfilag. Daß berjenige Pheif der Dialektik, den ich Ideologie nenne, sehr wohl auch als Metaphpitt gelten könne, habe ich schon gesagt. Dennoch bestehe ich darauf, daß die Begriffe des Ochens, des Extennens und Wollens, so wie Gegel sie als Momente des Begriffs der Idee ausgeführt hat, hier wegfallen inchen. Sie sind, nach meiner Meinung, hier eben so wohl ein Borgreifen in concretere Gediete, als die Art und Weise, wie er in der Darstellung des objectiven Begriffs den mechanischen und Hemischen Proces beschrieben hat. Daß der Begriff der analysten und synthetischen Methode nicht in den Begriff des Guten, sundern mur, wie ich zeige, in den Begriff der genetischen, der Petrusativen Wethode übergeben kann, das denke ich, klar genug ausstinändergesetzt zu haben.

Statt auf biefe folgenreichen Beranberungen in ber Ibeen-Tehre ale ber Lehre von ber 3bee, wie fie Brincip, Methobo und Spftem ift, fich einzutaffen, berufen Gie fich auf ben Danget an Raum, ber Gie zur Befchrantung gwinge, mas ich, auftitbig gefagt, bet einer Beitfchrift, Die man gang allein in gwang-Tofen Geften beraus gibt, nicht einfehen fann. Es hangt bier fa bon Ihnen ab, wie viel Raum Sie fich nehmen wollen. Sie wollen itur einen Sauptpunct berborheben. Diefer Sauptpunct Batte eben meine burchgreifende Reform ber gangen Segel'ichen Logit fein muffen. Statt beffen werfen auch Gie fich auf bie taufenbmal" ba gewefene Analhfe bes Anfangs ber Segel'ichen Logit, auf eine Rritit ber Begriffe bes reinen Seins, bes Dichts und bee Werbens. " Gie nennen bas Sein bas Brincip ber Begelichen Bbilofopbie, wahrent bies ber Begriff bes Geiftes ift und bas Sein nur ben erften Begriff bes fhftematifchen Bangen wiremacht. I illy 2 1918

Bor Gein, Richts und Werden fehr gleichgultig geworden bin. Man hat fo viel Unfug bamit getrieben und fich so oft felbst und Andere damit betrögen; durch einige sarfastische Bemerkungen über das Seinnichts sich schon der ganzen Segel'schen Philosophie etkebigt zu haben, daß ich es mide bin, diese Materie zu bespiechen, zumat man, was die Alten dafür gethan haben (zo ör

ουδεν μαλλον του μη οντος) gewöhnlich ganglich ignorist Begel bat fich in einer Recenflon gegen ibn gerichteter Schriften und in ber zweiten Ausgabe feiner Logit alle erbenkliche Dube gegeben, die in biefer Beziehung vorhandenen Schiefheiten ber Borftellung, Irrungen, Digverftundniffe, Falfcheiten, nach ben porzüglichsten Wendungen bin burchzugeben; er bat an lepterem Drte aufgeforbert, boch eine andere Definition bes abftracten Seins, bes abstracten Nichts, zu geben. Umfonft! Jene Auseinandersetungen bat man bei Seite liegen gelaffen, Diefer Auf forberung ift man nicht nachgekommen. Segel bat fowahl bes Ibentische (bie Bestimmungelofigfeit ale bie einzig übrige Beftimmtheit) wie ben Unterschied (bas Segen und bas Gefest fein ber Bradicatlofigfeit als Brabicat) ber Begriffe Gein und Nichts auseinandergelege; er hat nachgewiesen, bag, wie man fic auch ftellen moge, ber Begriff bes Werbens ohne jeme beiben Begriffe nicht gebacht werben tonne u. f. w. u. f. w. Gie tabeln mich, bag ich fage, bas abstracte Sein fei basjenige, bei melchen von jeber Beftimmtheit "gbftrabiet werbe". 3ch butte Ihnen jufolge fagen muffen, bag von jeber befondern Bestimmtheit abftrabirt merbe, benn bie Beftimmtheit bes Geins bleibe ja bem Begriff bes Seins. 3ch finbe biefen Tabel ungerecht, benn ich balte biefe Bestimmtheit fest und S. 14 fage ich ausbrudlich:

"Unter Sein, bessen Bestimmtheit die Prädicatsosigkeit, darf baher noch nicht das Absolute nach seiner Bollendung verstanden werden. Wohl aber ist das Sein auch eine, und zwar die unvollkommenste, anfänglichste Bestimmung des Absoluten. Sein ist die Bestimmung, die jedem Sein, also auch dem absoluten, inhärirt. Was jedoch das Absolute sei, das ist mit der Tautologie: das Sein ist das Sein, noch nicht gesagt".

Kant hat in ber Kritik ber reinen Bernunft in ber Abhanblung über bie Amphibolie ber Reflerionsbegriffe vier verschiebene Bestimmungen bes Begriffs bes Nichts angegeben, beren erste auf bas Ens rationis, auf ben leeren Begriff ohne Gegenstand, geht und von ihm so bestinirt wird:

"Den Begriffen von Allem, Bielem und Ginem ift ber, fo Alles aufhebt, die Reines entgegengefest, und fo ift ber Gegenstand eines Begriffs, bem gar teine gnzugebenhe Anschauung

ί

grander in and continued on a re-

retrefponibit, = Richte, b. i. ein Begriff ohne Gegenstand, wie bie Roumena, bie nicht unter bie Möglichkeiten gerechnet werben tonnen u. f. m."

Die Rudficht hierauf hat mich bewogen, S. 15 zu erinnern; "Weber bas reine Sein, noch bas reine Richts können als folche in ber Form eines besondern Daseins eristiren, also auch nicht vorgestellt, also nur im abfracten, nämlich von der Mannigfaltigkeit des Conerten abstracten, nämlich von der Mannigfaltigkeit des Conerten abstractenen Deuten erreicht werden."

"Das ungebildete Bewußtsein schiebt baher, wenn es bie Ibentität des reinen Seins und Nichts (nämlich die Gleichheit der Bestimmungslosigkeit) aussprechen hört, die Borstellung des besondern Dafeins unter und findet es dann mit Recht abgeschwardt, daß ein Ctwas zugleich da und nicht dasein solle; eine Abfurdtidt, welche nicht dem speculativen Denken, nur seiner Berzerung durch das von der Sinnkichkeit ungereinigte Vorstellen zuställt".

Sie halten S. 106 diese Ibentität für das leicht Faslichste und behaupten, Segel wie ich hatten das Schwierigste in dieser Deduction ganz übergangen, nämlich den Unterschied in der Einheit jener Begriffe. Mich felbst will ich, da Sie in meiner Darstellung jene Unterscheidung wenigstens nicht genulgend sinden, wenn Sie auch S. 13 beifällig ansühren, mich selbst also will ich preisgeben; Segel aber beschüldigen Sie itrig. Logit, S. 21. III., S. 88 ff. in der ersten Ausgabe 1833, bespricht den Unterschied in der Ginheit ausstührlich und erörtert auch die Schwierigkeit, welche für diese Begriffe dadurch entstanden ist, daß man die verschiedenen Momente ihrer Entwicklung in der Form von Sägen hingestellt hat, die in ihrer Cinseitigkeit sogleich der Correctur bedürsen: Benn ich sage: Sein und Nichts ist dasselbe, so muß ich sofort dinzususigen: Sein und Nichts ist dasselbe.

Ich kann nicht anders, als behaupten, daß die Deduction, welche Sie S. 105 vom Sein und Richtsein geben, nicht die abstätzte Abstraction dieser Begriffe, sondern den Begriff des Daseins und (des Richtseins als) des Anderseins zum Indalt habe. Sie sagen nämlich: "Das Richtseinne ist daher, wele schon Platon gezeigt hat, eben fewohl als das Setende,

von velchen ein Begriff bes Seins an sich ist der Begriff einer Biele heit mehrer bestimmter Seienber, von welchen ein jedes die Negation der andern und darin positiv ist. Aber eben diese Seiende, wie sie einander ausschließen in ihrer Bestimmtheit, sind darin an sich identisch, daß sie sind. Was sie geder an sich sind, müssen sie auch seben; sonst sind sie, was sie sind, nicht selbst, nicht durch sich. Die Seienden müssen sich alls als wirklich eins seben, sie müssen sich in einander continuiren; sie müssen daher über ihr bestimmtes, discretes Sein hinausgehen, womit das Werden gegeben ist. Das Werden ist also nicht begreissich aus der Identität des Seins und Nichtseins shne ihre Differenz, soweren nur aus beidem zugleich.

Diese Debuction bes Werbens ift sehr unvollsommen. Sie kann weber eine Belehrung für noch eine wirkliche Opposition gegen mich enthalten. Seiendes, Bielheit, Anderes, Negation, Bosition, Discretion, Continuität, alle diese Begriffe bestinire ich nach ihrer Ordnung und ihrem Zusammenhang. Sie gehen weit siber das Bacuum des anfünglichen Seins und Nichts hinaus. Was ich damit meine, wenn ich Ihnen vorwerfe, das Sie nicht die absolute Abstraction des reinen Seins, sondern den Begriff des Perdens beduciren, das macht ich, mit Ihrer Erlaubniß, für den Lefer, der mein Spstem nicht kennt, nur mit einigen Stellen deutlich machen. Ich sage S. 17:

"Das Dasein ist das Sein, wie es sich vom Sein als ansstückleiend unterscheidet. Sein Ansichsein ist in sich ohne Unterschied ober einfach. Durch die in sich einfache Bestimmtheit ober Dualität unterscheidet es sich eben vom Sein überhaupt, dessen Begriff ohne alle weitere Bestimmtheit ist, als die, keine bekondere zu haben. Das Dasein dagegen ist die Besonderung das allgen meinen Seins. Durch die in sich einsache Bestimmtheit als ein Was hat das Dasein Realitüt d. h. die Kraft der unmittels baren Selbstunterscheidung von der abstracten Ununterschiedenheit des Seins".

S. 18: "Das Dafein unterfcheibet fich alfo nicht blos pour abstracten Sein, fonbern auch vom Dasein. Ge ift nicht blos Dasein überhaupt, sonbern als qualitatip ift es bestimmtes Dasein und bamit ein auberes gegen anderes Der Begriff bes Nichte

feinen bestimmt fich hiet jum Begriff bes Anbersfeins. Die Realitat ift es, burch welche ein Dafein gegen ein anberes zugleich reell'ift bi b. feinen Unterschied als ein Andersfein bemahrt".

Benn Sie sagen, daß das Werden nicht begreislich sei aus der Poentität des Seins und Nichtseins ohne ihre Differenz, sondern nur aus beiden zugleich, so sage ich S. 65 deutlich genug: "Das Gein als reines Sein wird nicht, denn es ist; das Richts als reines Richts wird nicht, benn es ist naber das seines Nichts wird nicht, benn es ist nicht; aber das sein eigenes Nichtsiehn sowohl segende als aushebende Sein, oder, was duffelde, das sein eigenes Sein sowohl segende als aushebende Nichtsiehn wird. In dem Werden ist also der Unterschied des Seins wid des Michtsiehns untrennbar".

Ertet ber Begriffe Sein, Richts und Werben, mir eine andere Retett ber Begriffe Sein, Richts und Werben, mir eine andere Reserzeugung aufnöthigen nürde, nämlich die, "daß, sobald wir den Begriff des Seins analystren, sich als die Grundlage bestelben, ja als das eigenklich Seiende selber das Wesen herausstellt, weil das Sein nur als Sekhibeziehung auf sich, Selbstbejahung begriffen werden kann, das Sichausschbeziehunde, Selbstbejahund aber das Wesen ist. Dieses, nicht das abstracte Sein, ist daher das ursprünglich seiende, überüll principselle, und welche grundwesentlich verschiedene Anstatt von der ganzen Philosophie sich von bew aus ergebe, bedarf für den Kenner nur der Andeutung

Diese Apostrophe Ift für das hegel'sche Spftem ganz überfichflig, denn bies kehrt ja, daß das unmittelbare Sein sich zum' Bosen als seinem Grunde aufhebe. Ich habe S. 48 den Uebergang bis Bogiffs des Seins in ben bes Wesens auch so ausauch litt:

"Aus jedem Untergange (in den einzelnen Zuständen des Seins) ftelle das Maaß stad wieder her, weil die ursprüngliche Genfachbeit des Daseins durch alles Beründern am Ende doch nicht verkabert werden kairn. Diese Gleichgültigkeit gegen den Wechselber Weckbeitung feiter Factoren ist erst der wahrhafte Begriff des Seins, mit welchein es als stets weidender Progreß unaufdrich in feine eigene Unendlichkeit zurückhehrt. Alls formelle Unenschiedung von sich und als in diesem linterschied sich sehne Begindung und sich ist das Sein Wesen.

Geben wir von biefen abstracten Begriffen gu concreten Bestimmungen fort, fo ergibt fich für Die Begel'iche Beilofopbie. baff.für fle ber absolute Geift bas Grundmefen, bas Befen ber Wefen, bas absolute Wefen, bas Centralmefen ift, ober wie Sie fonft ben Ausbruck mablen mogen, benn biefer Gebante ift es boch, ber Ihnen als "bie grundwesentlich verschiebene Anficht" porschwebt. In ben Unnalen ber Geschichte unferer Bbilosophie mirb es ewig ein Denkmal ber Runft, ju lefen und ju verfteben fein, wie man in ben Werten eines Philosophen beutlich lefen fann, bag ber Begriff best abftracten Seine ber armfte, inhaltiofefte, bag erft ber Begriff bes Beiftes ale bes abfoluten ber abfolute Begriff bes Abfoluten fei, und wie man nichts bestomeniger verfteben tann, nicht ber abfolute Beift, fonbern bas Gein ober gar bas Michts fei bas Brincip biefes Philosophen. Die Frivolität heutiger Lesekunft hat fogær behauptet, bas Segel Die logischen Gesetze umgestogen habe, auf benen bieber alle Biffenschaft begründet fei, mahrend er boch biefe Gefete nur tiefer gefaßt und fie aus ber Starrfucht ihrer Atomiftit erweckt bat!

Für die Naturphilosophie hatte ich, Ihren Ginwendungen zu begegnen, zunächst fast ganz basselba, wie über bas
Berhältnis vom Sein und Wesen zu wiederholen. Ich soll einen Kehler machen, wenn ich das Mechanische bem Dhuamischen vorangehen lasse, weil das erstere nicht das urfprungliche, sondern nur etwas Secundares und Abgeleitetes sei. Dies Berhältnis erkenne ich aber vollkommen an. Ich sage am Schlus der Mechanis S. 215: "Der Realismus der Materie heht sich zum Idealismus der Kraft als seinem Grunde auf." und funge die folgende. Dynamis mit den Worten an: "Die Wahrheit der Materie ist die ihr immanente Kraft".

Cs ist mir in der Naturphilosophie darauf angekommen, der immer ausgedehnteren, immer teleskopischeren und mikroskopischeren, immer mehr in die Fülle des einzelnen Stoffs sich ergießenden empirischen Naturwissenschaft gegenüber die Erundbegriffe der Natur klar und übersichtlich hinzukellen. Zugleich aber wollte ich die Gegelsche Naturphilosophie van ihren Mängeln, so viel ich vernag, befreien, wollte ihr den Reichthun der neueren Entdedungen einverleiben, wallte die abstruse Berwerrendeit

Maen, bie ibr an einigen Buncten anhaftet, wollte ibrer Dar-Rellung eine anschaulichere, farbenreichere, auch bie Phantafie anfrechenbere Beftalt geben. 3ch hoffte, bag ich burch biefe Ausfibrung ben thatfuchlichen Beweis geben wurde, welch' ein wahrer, tiefer Gehalt in ber Begel'ichen Naturphilosophie liegt, welch' einer fruchtbaren und gludlichen Anwendung die Methode Begel's fur Me einfachere und zusammenbangenbere Entwicklung bes Begriffs Der Ratur fabig ift. Gie werben, mein Berr, mir einraumen, buß bie Begel'iche Schule auf teinem Gebiet fich fo trage, fo unproductiv gezeigt bat, ale auf bem naturphilosophischen. Seit Pohl's Tobe ift Schaller faft ber Ginzige gewesen, ber auf bemfelben zu arbeiten nicht aufhörte. Diese Armuth an natur-Milofophischen Arbeiten, bas Forcirte in einigen Berfuchen, wie boe Barte und Sprobe in Begel's eigener Darftellung, hatten bas Borurthell gegen bie Begel'iche Philosophie befestigt, baß fie überhaupt in ber Raturphilosophie nichts zu leiften vermöge. Gern betenne ich nun, bag ich burch meine vorliegende Bearbeitung berfelben bies Borurtheil in etwas ju gerftoren gewünscht habe. Ste ift, feit Begel, Die erfte vollständige Darftellung ber Natur nach feiner Methobe; inbem fie bies aber zwei Decennien nach Bogel's Tobe ift, fo hat fie, bem gegenwärtigen Stanbpunct ber Ratutiviffenichaft zu genugen, viele Beranberungen im Befonbern und Ginzelnen vornehmen muffen. Rach Ihrem Bericht follte ber Befer glauben, bag ich mich im Gangen auf eine Bieberholung ber Begel ichen Doetrin mit einigen Mobificationen in einer faftideren Sprache befchrantt batte. Reineswegs bin ich auch, mas Werhaupt nicht in meinem Wefen liegt, revolutionair aufgetreten, wohl aber reformirend und mar reformirend aus bem Geift und ber Methobe bes Spfteme felber. 3ch bin mir bewuft, wie ich auch in ben Grlanterungen ju meinem Buch S. 602, unberbolen ausspreche, für teinen Theil ber Begetichen Bhilosophie, mit Ausnahme ber ebenfalls gang umgestafteten Ibeenlebre, fo viel getban zu haben, ale für bie Raturphilosophie.

Sette für bie allgemeine Gintheilung nehme ich bies Berblenft infofern in Anfpruch, ale ich glaube, ben Unterschieb ber Begriffe Materie, Kraft, Leben einfacher und schärfer gefaßt gu baben, ale es von Gegel gescheben. Wie ich bied getban habe, bas fann ich natürlich bier nicht barlegen, benn benen muffie ich lediglich, mas ich im Buch gesagt babe, wiederholen. Wenn Sie es tabeln, bag ich, wie Segel, ben Begriff ber Dechanit guerft behandle, weil, wie Sie fagen, ber Begriff bes Donamifchen ein tieferer fei, als ber bes Dechanischen, fo habe ich norbin fchan bemerkt, bag ich bierin, nunlich ben Begriff ber Kraft fur tiefer au balten, als ben ber blogen Materie, mit Ihnen gang berfelben Meinung bin , bağ ich aber eben beswegen bie Dynamit für bas bobere Gebiet halte, ju welchem die Dechanit fich aufbebt. Folgereibt mußte man, nach Ihrem Raifonnement, auch foliegen, bag, weil ber Begriff bes Lebens offenbar ber tiefere fei gegen ben ber Rraft, berfelbe auch bem ber Kraft vorangeben mitfe: Und benn ift fein Grund, nicht wiederum noch weiter ju geben und ben Begriff bes Geiftes, weil er ber tiefene, bem bes Lebens veramzuschicken, bis wir benn, worauf alle folche Debuctionen binauslaufen, wieder bei Gott bem Schopfer angelangt finb. 3ch erinnere mich hierbei, fo eben eines Factums, bas bier einfebligt. Als Chrenberg gezeigt hatte, daß ganze Cebichichten, ganze Sugefreiben aus ben Riefelvangern von Infuforien beständen. brachte bie Augeburger Allgemeine Zeitung in einer ihrer Beilegen gang einsthaft Die Sppothefe, daß bie Grbe guerft ein Abierblaschen gewesen, welches burch einsome Beugung einer unendliden Menge von Sphivibuen bas Dafgin gegeben, aus beren Weften allmülig ber Croball fich bervongebilbet babe! Solche Canfermengen muffen fich endlich aus abftracten Borausfetungen ergeben.

Wenn ich nun die Meshanik vor der Opnamik abhandle, so kounte die Frage entstehen, was ich denn mit den sogenamien Krüften der Schwere, der Granitation, der Repulsion und Netraction ansinge, zumal nach der Erklärung, die ich & 353 derüber geseihen habe. Indessen habe ich, da Sie über diesen Kunat hinmesgeben, meinerseits keine Veranlassung, mich bei ihm dier anseynhalten und weide erst unten dei den Allxonomie auf ihn zurückstemen. Statt seiner greisen Sie einen andern oft dagenesenzunf, daß nämlich Raum und Zeit nicht Bestimmungen der Natur selber seien, daß sie vielnicht so gut, als die Kategorien; in die Dialektik gehörten, weih sie die Kristanzialsormen alles Sublichen, auch des endlichen Geißes, ausmachten, weil sie die

apriorischen Formen der Ansahanung seien. Das Denken, beshauten Sie, seinnicht schlechthin ohne alle Anschauung undesseien Kaum und Zeit in der engsten Beziehung zu den Kategopieen als depen Schemate zu begreifen. Die Begriffe Werden, Dafein, Quantum, Materie und Form u. f. f. konnten ohne eine naumzeitliche Anschauung nicht gedacht werden und eben dadurch widerlege sich der Begriff eines raum» und zeitlosen Denkens als des absoluten.

geriff wich es mir nung nicht in ben Ginn tommen, que Leugeren bag, mabrend wie benten, Beit verflieft und wir und que trgend einem Ort befinden: Die Endlichkeit bes menschlichen Geiftes bat auch bem Raum und ber Beit ibren Tribut zu entrichten. Und eben fo wenig werbe ich leugnen, daß unfer Anschauen; infern es raumliche Objecte, zum Anbalt bat; auch mit bem Bilbe bes Maume fich erfüllt. Aber ich werde mich nicht überreben konnen, baf Raum und Beit Glemente nur meines fubjectiven Anschruens, bag fie nichts an fich feien: Sch babe: ausbelichtigefagt, daß Raunt und Beitigar nicht eriftiren würden; wenn nicht bie Materie epifbirte. Erft ber in fieb gespannte Aether ift ber mirkliche Raum; erft bie Bewegung beffelben unb in ibrer Folge bas roale Werben alles Befondern und Gingelnen is bie wirkliche Zeit. Raum an fich, Zeit an fich find beshalbe Abstractionen, allein Abstractionen, welche epiftiren. Diefe und geheuerg Leere ben gemaentofen Continuitut, die wir Raum; nene nen afle ift an fich; biefet an fich inbaltlofe Broceff ber verennis venben Discretion, bie mir Beit neunen, er tift an fiche Miles, was win Natur, was wir Gricheinung, empirifche Eriften, bat ben Raum und bie Beit zur Boraussehung. Gie find bier Formen, burch beren Pforte binburch alles Endliche inis Dafein einzwachen gezwungen ift. Alles, was ein Aenferes ift, ift: est The Dealer of the State of the im Maum und in ber Beit.

Sie fagen unn, bag Raum und Zeit als die apriorischen; Vornen der Anschauung ben Kategowieen des Dentens zuzum wechnen feien. Sit denn aber das Anschauen und das Donden dwisches Act unfener Intelligung? Anschauen und Denten habeit ein Baufilligung einen Kothwendigteit ich S. 419 ff. auswischle habe. Im Denten aben aben mochen wir, und in und wor

ber Aeußerlichkeit bes Anschauens frei. Kant war es, ber jenen Ausbruck in Umlauf feste, daß Raum und Zeit die aprionischen Formen der Anschauung seien. In der Apriorität erhielt er aber diesen Formen innechalb des Anschaums doch ihren
objectiven Charakter. Er vermischte sie daher nicht mit den Kategorieen des Berstandes, sondern hielt die transcendentale Aest betikt
von der transcendentalen Logik geststeden. Sie scheinen auch zu
fühlen, daß Raum und Zeit mit den Kategorien der Dialektikt
nicht so dene Weiteres identisch geseht werden konnten, denn Sie
sagen, daß dieselben zu den logischen Kategorien als die Schemata derselben in der nächsten Beziehung ständen. Auch
hiermit spielen Sie wieder auf eine Kantsiche Lehre an, die zu
den vorzüglichken Leistungen der Bernunftkritikt gehört, allein bei
Kant einen viel tiesern Sinn hat, als in Ihrer kassungen nächste
Beziehung und Identität sind noch eine Strecke Wegs außeinander.

Sie werfen bem Begriff, bag Raum und Zeit Die Meufferlichfeit felber feien, bag aber bas Denten ale abfolutes von ibnen fich befreie, ale Gegengrund ein, bag auch bie Rategorien bes Dafeine, bes Werbene, ber Quantitat u. f. f. ohne raumgeittiche Anschauung nicht gebacht werben fonnten. Was bier nun bas absolute Denten angeht, so nehme ich es in Schut. Bon Gott werben Sie, ichon als Theologe, mir wohl einraumen, bag fein Denten und Wollen ein freies, weber an ben Raum noch an bie Beit gebundenes fei. Aber auch unfer Denten und, vermoge bes Dentens, auch unfer Bollen, bat die Moglichkeit, fich im Raum und in ber Beit bon ber Meuferlithkeit bes Maumes und ber Beit rudmarts, vorwarts, nach allen Seiten bin, zu befreien. 2Bas mare ber Beift, wenn er nicht bom Raum, nicht bon ber Beit abstrafiren tonnte! Doch fo meinen Sie es auch wohl nicht; benn Sie fprechen eben nur bavon, baf bie ontvlogischen Rate gorien nicht ohne raumzeitliche Anschauung gebacht werben tonnten. 3ch bezweifle die Wahrheit Diefer Berficherung. Allerbings muffen alle Rategorien auch im Raum und in ber Bett an ben concreten Phanomenen fich reafifiren, fo bag ber Begriff bes Werbens in bem Werbenben, ber bes Dafeins in bem Dafetenbent, ber ber Quantitat in ben Quantis u. f. f. auch angeschaut wirb. Mant aber ber Begriff bes Sans, bes Werbens, Dafeins, ober

weiterbin bes Wefens, ber Urfache, bes Zweds, bes Allgemeinen. bas Princips u. f. w. mit Raum und Beit gu thun haben folle, bas febe ich nicht ein. Reiner biefer Begriffe als folcher bebarf, um gebacht zu werben, ber Anschauung bes Raums und ber Beit: Wenn Rant gang richtig lebrte, daß wir den Raum in feiner Und andlichkeit niemals als folden anguschauen vermöchten, weil em pirifch, felbft am Simmel, uns immer nur eine gewiffe Raumlichteit zur Anschauung gegeben fei, fo folgerte er eben hierans bie Nothwendigkeit, ben Raum überhaupt als eine Form ju nehmen, bie unserer Intelligenz schon a priori inwohne, bie wir nicht erk aus ber Empirie abstrabirten, weil biefelbe uns immer nur Raun-Uchkeit, endlichen Raum, Objecte im Raum, nicht aber ben Raum in ber Ginheit feiner Unendlichkeit barbote. Bas Rant aber fo bom Raum und bon ber Boit argumentirte, gilt bas nicht im Grunde von bem Berhaltnif bed empirischen und speculativen Dentens überhaupt? Ginem Blaton und Ariftoteles ift es nicht beigekommen, Die Autartie bes reinen Domtens fich zu vertummern. Seut ju Tage bagegen fcheint es recht für fveculative Rraft zu gelten, wenn man bei ben Beftimmungen bes Dentens an und für fich fortmabrend baran erinnert, bag in ber Gefchichte bes Denkens als eines Actes ber fubjetiven Intelligens auch bas Anschauen als ein Moment der Entwicklung vorkomme und bak ein reines Denten zu ben varfündfluthlichen Mufionen ber: Phiet losophen gehöre. Wenn die Philosophen ftolg barauf merben, bei ber Empirie bas Onabenbrod gut effen, fo gefchieht ihnen fichanrecht, wenn fie von biefer nur Berachtung einernten.

Sch bleibe also babei, daß Raum und Beit-fich von dem Kategorien der abstracten Bernunft qualitativ underscheidenzich bleibe dabei, daß sie das war dexaperer aller Endlichkeit, die Bärmutter aller Natürlichkeit ausmachen; ich bleibe dabei, daß sie, als Inhärenzen der Materie, reale wiewohl nicht palpablei Existenzen sind; daß sie, in der Unscheinbarkeit ihres einfachen: Daseins, doch durch ihre Umendlichkeit, den Imponderabilien hierinähmlich, als gewaltige Mächte sich empsindlich nuchen. Meines Desinision der Ewigkeit sinden Sie sehr mangelhaft, ohne zu sagen, warum. Ich will mir nicht den Kopf zergelisein über dies ses Warum. Wohl aber wär' es mir erwünscht gewostni, von

Mustr ein Bort ieber ben Berfuch zu vernehmen, ben fch gemacht babe, ber Dathematit, wenn auch nur in einer burftigen Stige, eine großere Ausführung und foftematifchere Befchloffenbeit zu geben, als ihr fonkt in ber Philosophie zu Theil wird Gine Bernachluffigung, bie um fo mehr zu beklagen ift, als burch fie pornumlich jene truben Borftellungen erzeugt und genührt werben, bag bas beil ber Pollvjophie in ber Mathematik liege und bag bie Philosophie fich zur Cvibeng einer anbern Dethobe bebienen muffe, als berienigen, bie aus ber Rothwenbigfeft bes Br eigenthumlichen Inhalts entspringt. Eine tiefere Erfenntnif bes Befens ber Quantitat ift bier erforberlich. 3ch leugne baber nicht, bag ich mich noch inimer nicht von ber Borftellung loomaden tann, aus ber Behandlung bes Begriffs ber Quantitut unb bes Maages in ber Begelfchen Logft fur Die Arithmetit und Du thenintit mit ber Beit noch große Folgen entfpringen gu feben. Gs fcbien mir aber, ale ob in ber Begelijden Bbilofopbie ber Beariff ber Rauneffattrationen zu febr vernuchlufflat fei. um bie Sabbitunbigbeit und Gigentbunlichteit bes fumlichen Glementes im Unterfchieb von ben abftract quantitativen Begriffen genügenb berbortreten zu laffen. So magte ich es benn, bie Figuration bes Raums bom Bunet bis gun Spharoft bin git gefchnen. Unvolltommene, bibbe Stridje! Inteffen find fle boch beffer; als bie Anterlaffungefunde, welche bier gewöhnfich von ben Bollofophen begannen wirb. " Buch find biefe Bormen, wie ber Raum an fich, nine Abftractionen. Alloin wie wichtig für alle Naturplaftit! Wie wichtig, fich qu libergeugen, bag auch biefe Sphare, trop ber Atmush thres Clomentes, both Lotalftut, both Ibee ift! Und wenn erft bie vollftanbigere Musführung eines Begriffe ibn felber nach feiner gangen Bestimmtheit bargulegen vormug; fo fant man fich chab bier übergeitgen, baff ber Begriff bes Raumes, fitbem er fich in Die Fille biefer Figurationen ergiefft, von ven allgemein bic letteheben Begriffen ein fpecififth verfchiebener ft Der Begefff bes Geins, bes Werbens, ber Qualisat ; bes Wefens, ber Gricheinung 16. fr. m. gebort fomobl ber Matter ale Bem Geift an Der Der griff ber Linie aber, ber Begriff bes Dreiedt, bes Diereits; ber Rugel au fam bat a urefürebie Mabur hicht für ben Geift ald Geift Besteutung a general eine fig fange - In studt in eine Gib und Die Berfewisterung bis Raums nat wie Jeit hat bazu geführt, ben Begriff ber Beit als benjenigen zu betrachten, aus welchem bei Begriff ben Zahl und bamit auch ber ber Arithmetik entsprünge. Dies ist eine ganz vage Annahme, ber auch die Ausführung nicht im Geringsten entspricht, benn sobalb man nur aus dem Begriff bes Beitnoments den des Gins, um den es allein zu thun ist, berausgenommen und die Anseinanderfolge der Beitmomente, in die Morstellung einer Bahlenreihe verwandelt hat, ist von der Beit und gar von ihren Dimensionen in der ganzen Arithmetif nicht weiter die Rede.

Benn Sie mir einerfeite einen Borwurf baraus matten Raum und Beit nicht als logische Rategorien zu nehmen; fo niuk ich anderfeits mich um fo mehr bermunbern, wenn Gie mir auf Derfelben Seite 108 es berangen; bagilich Raum und Belt für Moniente best formal en Dechanismus erflüre. Berfteb ich Gie techt, fo fcheint Ihnen bas zu wenig, benn; fagen Gie, bas beife boch ben Begriff ben Formalmechanismus weit genug treis ban und nicht einmal die Bewegung ber Goftime mochten Sie all sine mechanifdie, wenn auch ber bochften Art; bezeichneit! Unter formalem: Dechanismus: verftebe ich: ben it eellen Begriff ber Materie, wie iber bie Athoronomie als die Wiffenschaft von bent Boweglichen, im: Raum gum Gegenftanbe bat: "Ritim uinb Beit find Die Babingungen biefer Biffenschaft, Die noch eine vollig abftracte Dechanit enthalt. Ruffen Gie nun; wie ich boch bente! bie Bhorononie augebeng fo muffen Gie auch guneben, bak ift ibr nach von : teinen realen Medanismus bie Rebe fein fann! chen weit im ibr bie allgemeinen Befete für benfelben liegen.

Die Dewegungs ber himmbifchen Körper halte ich für eine vein: mechanische . Sie scheinen vielebte für eine vonamische zu halten, wie wir ja auch in dem letteven Beiten, z. B. sogne noch van Moch I, imehrsathe Bersucke erhalten haben, ven Wagnetissund Gabranismus zur Weltwannis zu verwenden und auch auf diesen Gebiet, wie Goth er auf benr chromatischen, eine Bostonist. gegen Neiven zu eröffnen. Allein man muß fehr rocht zwischen dant kom gronischen Businden der Weltsorper und zwischen ihrem demniligen unterschen. Nunmehr, nachdem fich einzelne Angeine gebistet haben, verhalten sieh vieselben nur nach

ihrer Schwere ju einauber. Alles Uebpige ift bierbef gleithgultig. Sie behaupten von mir, bag ich g. 364 ja felbft von Rraften fprache, bie alfo boch , aus bem Befen ber Korper fliegen mußten" und bag ich S. 379 felbft bavon fprache, ben Grund ber Griften Des Mechanischen im Dynamischen zu erbliden. Was bas Erstere anbetrifft, fo ift es unrichtig. 3ch fpreche an bem bezeichneten Drte zwar von einer mechanischen Spannung, aber burchaus von teinen Rraften, burch welchen Ausbrud ich mich mit S. 353 in Wiberspruch gesetzt haben würde. Was aber den zweiten Bunct angeht, fo ift berfelbe gang richtig, jeboch nicht in bem toumifchen Sinn, in welchem Sie ibn nehmen. Die Materie tommt in ber Mechanit nur als Materie überhaupt zur Sprache. Daffe, Rube, Stof, Bemegung, Gefchwindigfeit, Richtung, Fall, accidentelles Berhalten jeber tleinern Daffe jur nachet größern, bas Alles find Bestimmungen, in welche bie Frage nach ber frecifischen Beschaffenbeit ber Materie noch nicht eintritt. Das Gefet bes Falles 3. B. ift ein gang allgemeines, für jeben fallenden Rorper baffelbe, welches inumer auch feine qualitative Befchaffenheit fet. Das Gefat ber brei Rorner, bas Barallelogramm ber Rrafte, gilt für alle Rorper, mogen fle in ihrer Cobaffon ober Bofaritat noch fo varichieben fein. Die Korper unferes Connenfpftems baben bie parschiebenfte specifische Dichtigfeit, aber ihr mechanisches Berbalten ift überall baffelbe u. f. w. u. f. w. Die Dynanik beginnt erft mit ber concreten, mit ber inbibibmalifirten Materie. Ce ift bon ber größten Wichtigkeit, Die Scharfe bes Unterschiebes, wie bie Ratier felber ihn festhält, auch in ber Wiffenschaft nicht zu verwischen. Wenn Sie fagen, baf es für ben Begriff ber Bemegung ber himmlischen Körper nicht blos auf Die Regelmäßigkeit antomme, um fie eine mechanische zu nennen, bag es vielmehr auch um die Urfache ber Bemegung fich bandle, fo wollen Sie; wie Ihre folgenden Worte bekunden, diese Urfache in besondern Rraften finden. Aber biefe fogenannten Rrafte, wie bie Rraft ber Tranbeit, die Centrifugal - und Centrivetalfraft, die Repulffond- und Attractionsfraft, Die Tangentialfraft, die Gnavitationsfraft u. bgl. bruden nur Berhaltniffe ber Maffen aus. Dag bie mit ber Materie unmittelbar ibentifche Schwere nicht eine besonbere Kraft berfelben fei, wird von ber beutigen Wiffenschaft moble nicht mehr berweifelt. Gie bat unter ber Mpthologie ber mechanischen Brufte eben fo aufgeraumt, als bie Pfpchologie. Wenn bie himmlische Dechanit mit ben einfachen Begriffen ber Daffe, ber Schwere, bes Balls, bes Gefeges ber brei Rorper und mit bem Parallelogramm ber Arafto, boch ben Lupus bes unendlichen Sternenheeros und foiner berschlungenen Coplutionen zu beftreiten weiß, fo vergeffen Gie nicht, daß bies möglich ift nur burch die Unendlichkeit bes Raumes. Dieje ift es auch, welche bem einzelnen himmeletorper eine Bewegung gestattet, die ich feine individuelle Freiheit genannt babe. S. 109 munbern Sie fich über biefen meinen Ausbrudt. ba boch ber Dechanismus bas Gebiet ber "Selbftlofigfeit" fei. Wollen wir uns bies, aus einer bobern Sphare ftammende Wort bier erlauben, fo ift es rithtig, baf im mechanifchen Berhalten jeber Rorper über fich binaus immer bemienigen guftrebt; ber relativ gegen ibn bas lebergewicht ber Daffe bat. Der geworfene Stein gravitirt in Die Erbe; er ift mur ein Accidens berfelben; er tann nicht in fich, nur in ibr ruben; er ift - gegen fie felbftlos. Aber gegen andereSteine ift er ein mechanisches Individuum. Der Mond gravitiet in die Erbe — aber auch fcon in die Sonne; Darum fcmebt er amifchen beiben; er ift felbftios gegen feinen Centrale förper, aber er ift schon ein für fich seiendes Individuum, auf das eben fcon auch die Sonne Unfpruch macht; er ift fcon in einer fich wiebers bolenden Bewegung begriffen, mabrend ber Stein, aus feiner Fallbobe zurückturgend, wieder rubt. Die Sonne gravitirt in ben Wellmittelpunct, ben wir einmal, bem neuern von Dabler eingeführten Sprachgebrauch folgend, Centralfonne nennen wollen. Sie ist alfo auch außer fich und beweif't biefe relative Selbftloffateit burth ben Rreis, ben fle um ihr eigenes ibeelles Centrum befchreibt, fo wie burch die Umfreifung bes abfoluten Gentrums, wenn gleich Diese, als etwa neunzehn Millionen Jahre bauernd, für uns fo aut als nicht wahrnehmbar ift. So fcblingt fich Abbangigkeit in Abbangiafeit, aber in ber Abbangigteit erfcbeint auch bereits eine individuelle Freiheit, Die jedoch mur erft, was nicht vergeffen werben barf, eine mechanisch individuelle ift. ...

Ifi es aber nicht ungefchitt: von mir, nich bier betitlither machen, nich bier beritlither machen, bier mich bier beriteibigen zu wohen, bier nich mit

burren Worten fagen, bag ber aftronomifie Theff in meiner Raturphilosophie ber fcwachte fei, bler, mo Gie mir Schulb geben, Die Entwidlung ber Sternenfteme unnatunich auseinambergeriffen und perschoben zu haben? Doch furchte ich, bag Gie mich vielleicht eimas voreilig verutheilt baben; both boffe ich, bag ich Manches merbe au fagen im Stande fein, woberd Gie vielleicht gu einem anbern, ju einem mir gunftigeren Sbruch werben bewogen werben. benn ich bin mir bewuft, in meiner Naturphilosophie bie auferfte Borficht angemenbet zu haben und bie Sache ift wohl wichtig um intereffant genug, bei ihr zu verweilen. Deine Intention bei ber absoluten Mechanit ober Aftronomie war, wie in biefer gangen Bearheitung ber Naturphilosophie, barauf gerichtet, in ben fparfamften Worten ben eigenen großen Bang ber Ratur in genetifcher Abbilblichkeit fo tlar als möglich zu verzeichnen. Ich fange baber 1, an mit ber Geftalt bes tosmifden Inbivibuums. bag fle eine fpbarifche; gebe 2, gur Geftalt ber Babn fiber, bag fie eine elliptifche und fchliege 3, mit ber Geftalt ber Bewegung, baf fie eine rotirenbe. Diefe Golde balle fich ffr untabelbait, wie benn auch Sie felbft teinerlet Label bagegen erbeben. Run aber beschreibe ich bie Geftalt ber Bewegung a, alb Falkrotation; b. ale emfache und c, ale boppelte Achfenbrebung. Dierbei ift es, bag Gie mir ben Arieg maden und mid mit einis gen febr geführlichen Angriffen bebroben.

Laffen Sie mich, mich zu wehren, etwas weiter ansholen. In allen Wissenschaften kommt es auf die Strenge an, mit welchen Weigenschaften kommt es auf die Strenge an, mit welcher Jeder Begriff nach feiner Sigenthümtickeit durchgeführt wird. Richts verducht die wissenschaftliche Bildung mehr, als das Durcheinander, wie es heut zu Tage so sehr beliebt ift; um sich im beillernden Rester der bunt gemischen Gedanken und Borstellungen das Brüdicat einer gesistreichen Darstellung zu eröbern, woran Wielen noch mehr, als an der Sache und ihrer Erkenntniß gelegen zu sein schenheit ihres Gegenstandes einen besondern Reiz, und zu Abschweizungen zu verführen. Im Gefähl dieser Berschung habe ich mich um so mehr zusammengehalten. Wenn ich nun die Bespelt, der Bewegung beschreiben wollte, so mußte ich dubet nur das Kine, Problem versolgen; die Folge der Gestaltung von der

oin fa diften bie me teidiften unseinenbergufenn. Die finfili nen Begiehungen ber himmilfchen Rorper nauften bierbet noch wifer Acht bleiben. Die Tobugraphie und Rosntogenie bes undnifchett Mechanismus tommen biethei abir noch inicht in Betrucht. nur die auffteinende Stufenorduung bes freien Methanismus, wie Sie es gang richtig nennen. Es galt nur eift, bie Gattungen gu fondern, aus benen in unermefflicher Monnigfaltigfeit ber Garten bes Simmels fich mit fomen Strablenbluthen febnikkt. Wenn Die mir baber porwerfen, Die Sternenfofteme unnarftellch ausein andera eriffen und verfcoben zu babon. fo werben Gie mir jugel Reben, das biefer Borwurf unbillig ift und daß g. 377, 481, 482 ibm Untwart geben. Alfo um bie einfachfte: Geftalt ber Bowe gung eines himmlifchen Korpers banbelt es Ach querft. Diefe menne ich Fallrotation. Der gull ift bie formell freie (b. b. nicht burch Stoff; Druck bewirtte) aber noch endliche Bewegung eines Körpers (bunn ber fallenbe Abtper Seenbet fetie Bemegung, indem er bie ibm voraudgefente Bafis errache !! Wenn nun ein Körver feiner Tenbeng nach in einen anderm vertical grab mitirt, also Cinen Rabins mit ibm bat, aber burd einen anvern Rorper (aben burch anbere Borper überhaubt) von biefem gall gurudgebalten wird. fo fallt er, ift ber ibm gunachft borauskefebte Rorper eine Rugel, um biefen berum: Ein folder Abre bet golint um fich, aber mur, in bem ter um einen anbern rotitf. Erebat eine Achfo, faberieine Achfe, bie mit ber feinte Central farpers identifc ift. nices Die ameite Kormiber Bewegung muß, nach ber Methobe, bie ich befolge, die aber, wie ich glaube, auch die Dethobe ber

Die zweite Karmeber Wewegung muß, nach ber Methobes, wie ich befolge; bie aber, wie ich glaube, auch die Nothhole ber Gode ich bie Abethion der erften Form in sich aufnehmen, aben auch die Capblichleit vernithten, in welcher sich diesolbe vone woch darkellt. Die Natur macht daher diese Form zum Gogenftit dur erftern dadurch, daße sie den Körper sich um seine Westenftich um seine Abver herunzuberveschen. Der drehende Körper hat ein welles Gentrum, was nathrlich nur möglich ist, sofren andere Körper mit ihn in mechanischen Mechselwirkung stehen. Diese Wewegung nenne ich die ein fache Kochendre kande bei die den nicht gang vichen Kochendre kande die bewerden, daß dies doch nicht gang vichen kan, wie die bewerden, daß vied doch nicht gang vichen sie, das, wie die sein sebene die Korper mit einfücher Achen

Reine Reform. Bon Rofentrans.

bregung fich boch : was : ein allgemeines todmisches Contrum be wegten. Dewiff. Db aber biefe Bawegung wool eine von mi in ihrer Form ichan erkennbare ift ? Db wir biefe Sternemel tenwanderung, in welcher die totalen Softeme ruchen, 2. 33. unfere Sonne mit aften ihren Trabanten, nicht vielleschet wieber nut als eine Fallephation ju bemten haben? Db wir alfo bier von einer Achfenbrebung ju reben bereibtigt find? - Ban Gie aber mich belehren, bag die Blaneten boch mit ihrer Sonne Ein Spften bilbeten und bag bon mir bie Dappelfterne groffchengeschoffen wurden; wenn Gie mich belehren, bag ich Rometen und Doche boch nicht vor die Soune und die Maneten, als von welchen ft dach abhangig, hatte ftellen follen; wenn Gie mich fcheiten, Met Orbnung nur gur Chre bes Planeten gemacht ju haben, ibm bie gamanichte" Abfolutheit ber Bewegung gutheifen gu tonnen, fo muß ich wohl, nach bem früber ichon Gefanten, bas: Arribumfte hiefes, Tabels entfibieben gurückweifen.

Ale britte germ ber tosmiichen Bewogung ftelle ich afferbings bie bopbelte Adfanbrebung auf, worunter ich verftibe, bağ ein Rarper fich um fich fchwingt, inbem er fich gugleich mit ginen andern bemegt. Diefe Ratation um fich ift beine Ruffrotetian, fonbern eine freie und bie elliptifche Bahn wird baber auch nicht mit Librationen in einer Colloibe, fonbern in einer Sphalt burdingffen. Diefe Form ber Bewegung, welche guben bis Mbo Uchteit enthält, bag ein folcher Abruer noch mieber Contount eines anbern werbe, ift offenbar bie reichste und freinfte. - Beldte wat benn bie nach abfolutenen Made totinen wir bagenen faben, wenn bie Ratur es, einmal fo eingerichtet bat? Barum fchieben Ch mie ben Barteiftenbermet: unter, : ale Bewohner wiere Blaueim mir nur die Mufion gu machen, feine Bewegung für bie vollkommenfte ju balten ? Doch ich febe aus G. 111, daß Gie et für eine "höhere Stufe ber Bolltoninenbeit forrachten, went Boltforper, um einander fich iberergend, mur ein iberlies Contrain baben, weil effe bann in ihrer Begiebung dauf Anberes qualif vallfoninen frei imb felbliftitubie fich werbalten". Bit biefe Anficht moble begriimbet? Bit ein nur beelles Gentrum boffer all gin, auch reelles ? Ift bie größert: Mielfeitigfeit ber Benbaludfe, melde, burde bie : Mealitate bol Contrame gegeben wich, ein Meine Regards. Bon Robbsbang.

Mungel ! Me ber Blunet; ber fich auf fein Centrum ale einen Centrultorper bezieht; nicht auch fo feel und felbftftändig, ale ber Boppelfternf Wergeffen wir doch nicht, daß die alebhile Leere best iverlein Centrums ber Doppelfternspygien nur iveeller, über wicht weulet ift; ale die Jestlität eines reellen Centrums.

28 warben fic alfo bie bimniffchen Rorper, nach bem Unsteefifteb ber form ihrer Bewegung, in folgende Reife ffellen. 4, Rometen: 2, Mothe: 8, Connen; 4, Doppelfterne; 5, Bla-Meten, Don benen wit aber nur bie unferes Connenfpfteme fen-Ann. Bon ben Wetolithert fpreche ich nicht; fie find burch Arago and Cumbolbt in ben Ruf gefommen, im Beltraum bagabon-Dirende Baretenphamaen zu fein. Doch felbft wenn biefe Reiwing the bueil genauere Bebbachtung beftatfate; fo wurben biefelben both weit von berfenigen Bollfommenbeit ber Bemegung untferne bletben. Die wir ben wirtlitben Blaneten, auch ben Meroiben; grertennen muffen. Ihre Bewegung wurbe boch nur, wie mie icheint, in' bie Rategorie berjenigen Form geboren, bie 36 Ballrotation nenne. Sie ift fo unfelbfiftanbig, bag blefe Sternfantuppenpfenerbiben fa felbft in unfere Atmosphäre fich vertren und auf unfere Erbe nieberfallen follen. Dan fann über ben Mefbrung biefer Bhanomene Anfichten baben, welche ben momenwie ale fanenift geltenben gegenüber batetifch erfchefren; allein Polite wenn mich Myffiben folder Miniaturplaneten arminint, fo werben fie both finmer nichts Anberes fein, als fragmentarifche Refte einer tosmogonischen Formation, Die nicht bon einem gro-Beech Abeper eingearbeitet find und benen man wunfchen möchte, Affi Bon Dunfriefentets eines Rometen als Rern verwendet gu Werben: "B ffitte Welberconcrescenten, Die es nicht einmat bagu spekente habert, Monthe zu werben.

Wenn Sie nim, wie ich mit schneichle, die obige Stufenvednung bom rein mechanischen Sesichtspunct aus nicht umstößen Formen; so kam ich nicht in Abrebe stellen, allerdings zu glauben, sie ihr fich zug beth auch eine Folge ber phyfikalischen, Dignitte undbelide; daß die kontetarische Belicheit, die lunarische Sartisen, die sonielische Selbsverbrennung, die planetarische Fountbattele zugleich mit der Bermannisfaltigung ver Bewegung und Sollgerung; eine gualkative Aenderung der dynamischen und Ş.

proanifien Buffanbe entholte. Diet ift ben Ginne ber SS: 424 and 432. Diefer Bufammenhang bes Medennischen mit bene Bholle lifchen buntt mich eben fo intereffant ale wichtig. Benet, ich aus ibm beraus von ber Erbe fage, bag fie, verglichen mit bem Rot meten, in ihren Atmosphära beffen Bafig teit; pergliden mit bem Monde, in ihrem Ren beffen Starranit beffer bag fie, verglichen mit ber Sonne, in ihren ete Etrifchen Gffulgurationen givar nur fporabifch leuchtenb fei, bagegen chen bas Bicht ber Sonne in fich aufnehme und es fich anzigne, von ihnem allen aber (b. b. boch alfo nach biefem Text, bon Rometen, Wonthen und ber Sonne) fich burd bas Baffer unterfcheibe; fo falgen Gie baraus, bag ich "ben übrigen festen Weltforpem bas Baffer ab fprache". D über bie beutige Runft gu lejen! We ift mir nicht eingefallen, ben übrigen Blaneten bie Atmosphäre ber bas Baffer abzusprechen. Da ich aber S. 433 nur von ber Grae banble, fe befprate ich feinen Diffverftanb, zumal ich felbft bier noch, noch bem ich von ber Erbe gefprochen, ausbrücklich, bie veralla eneinen ben Worte bingufuge: "erft mit bem Waffer wird ber Alanet fruchtbar", mas ich also nicht blos won biefem Planeten verftebe. Bie fich nun biefe Sattungen ber bimmilichen Sorver Rometen und Monde, Sonnen und Doubelfterne und Planeten, au Gruppen gesellen, bas ift bie Aufgabe ber mranifchen Longgraphie, bie ich S. 377 angeheutet babe und bie nun bon Cumboldt im britten Band feines Rosmos, mit fa großer Austub

Gs war nun zu erwarten, daß Sie, da Sie boch einmel gegen die Gegel'iche Philosophie Gront machen, die Bedegeung angreisen würden, welche sie der Erde zu vindichen wersucht bet. Da ich dieselbe jedoch nur als problematisch wartrage, so muffen Sie S. 111 selbst gestehen, daß dies sicherlich nuch das wahre vernunftgemäse Benhalten zu dem in Wede stabenden Brodsen sein. Dennoch scheint Ihnen sogar wein vorsichtiges, doppathetische Benehmen zuwider Sie klagen, dem Tone unch, über ben "langen" Baragraphen 481, der den Beweis zu sichten such, daß die Erde der classische Stern sei. Warum lassen Sie sieh aber auf niches ein? Warum geben Sie nicht eine Kritik meiner Gründe? S. 110 beschuldigen Sie mich, salliche anelbgische

lichfeit behandelt ift.

٠ ۽

Stolliffe gemacht zu Baben. Welche beier? Wo babe ich fraeit gefägt , baff ber Mont, ble Gonne, bie anbern Blaneten ,, unbed woont! feint? Sup habe gewiß nichts bagegen, wenn es fich andere verbatt. Aber ber Beichtfinn, mit welchem mari fich auf biefem Gebiet phantaftifchen Traumereien hingibt, ift mir zuwiber. Gie fagen: ,Wenn wir auch nicht bas unterfchreiben wollen, was arundliche Naturforicher über bie Doglichkeit, bag bie Sonne Bewoont fet, lebten, fo the febenfalls bie Unnahme bochit unwahrfcheinlich; baf eine lebenbige Organisation von individuellen **3866**n unter allen Planeten nur unferet Grbe gutomme". Gran bieche Raturforfter, bekittiten Sie, lebren bie Bewohnbatteit" bes Conne. Und both wollen Sie bas nicht unterschreit beit Batum benn nicht? Doch nicht gar, well bie Maturfor Mer; ble Gie im Mige Daben, granbliche find? Aber mer find bonn biefe grunbliden Raturforicher? Gatten Gie boch wenigftens Einen gennnt! Beil alfo es Ibnen benn both, trob Ibrer gentinolithen Maturforfcher, infint fo gang wahrfcheinlich zu fein Meint, baff bie Sonne bewohnt ift, fo ift Ihnen jebenfall ? bie Annahme numabefibeinlich, baff nur unferet Grbe eine leben-Mae Deganifation von! Inbivibuellen Wefen gutomme. Wie fcon gefagt : babe ich meines Theils die Desglichkelt bes Lebens auf anfertenutfinen Boldbopetn niegenbs gelengnet; ich fage G. 260' fpffat westerkelich: "Crinties tann gegen Die abfitacte Doglichteif Albe eingewendet werben, bag auch dief andern Weltforpern Intelligenten Beckfiton und eine Gefchichte erzeugen". Ronnen Sie mehr verlangen? Wenn ich aber boch fur bas Leben auf ber Grbe Pete eingentommen bin imb nicht blos abfracte Welt-Bener 'wie Gonnen und Monte, verftebt fich, hppothetifch, febr im Barbutte einer Hoffen mineralodifeben und meteorolonischen Griffeng bube, fondern feloft ben übrigen Blaneten für bie Aflege bes pragnifchen Lebens nicht zu viel Möglichkeit gutraue, fo erlanden Gie mobl, bag ich mich babei auf bie Unficht eines grunblichen Raturierichers berufen barf. In foliben Dingen pflegt ente empirite Muctorität mehr zu gelten, ale gebn philosophische. Ich berufe mich allo auf meines unvergefflichen Collegen Beffeld! 2008 anfieterna: über bie phoftiche Beichaffenheit ber himmeletorper, abanderiete in vert Beredliben Breieftungen G. 68 - 93, die Schut macher zu Samhung 1848 hernnetzegeben hat: Maffeil fagtete biefer Abhandlung S. 78 gegen bie, welche tone Benne Bennbe soften Brufung aus ber Analogie bunchans eine Atmasphina gufchraften wollen, haß biefer Grund ber Anfang eines Chuftes fei, bem aber das Ende fehle.

"Beit bie Erbe eine Atmosphäre hat, ho - all folgt mitflich weiter nichts".

Daraus, aber, bag ich S. 263 und fonft bie Grenge unfener Crieuntnig in biefen Regionen wieberholt einfcharfe, gerfen Gie eine fonberbare Bolgerung, Die ich, bevor ich fie analuffre, gant bieberfchreiben muß: "3ft, fagen Gie, unjer Ablfon auf einen in tleinen Theil bes Weltalls, bergfeichen einer bie Erbe ift, eine aeldrunkt, bilbet ber übrige Weittreis binfichlich feiner: phyfife Lifchen Boschaffenheit für uns eine toma invomita, melche bie Raturphilosophie weber ignoriren, und auch innentwie ihrer bamanftrativen Methode unterwerfen, fonbern wer als ein Broblen. als eine ungebeure Lude im Spfem betrachten fann; wie Acht os benn alsbann mit ber Bebauptong (Borr. C. AVIII.), baf die Philosophie die die Nothwendigkeit iben Beariffe logilich beweifende Wiffenfchaft ber Iver feit Ge ift; bangit affenhar ofne Breiche in bas eng geschloffene, Begriffe and Bagriffen mit innerer Rothmenbigleit ableitenbe Soften gefenficht ju eine Brefche. welche beweif't, daß die ganze Methode der Speculation einer Umbilbung und Erweiterung bebarf, wenn bie Form bes Biffens in einem entsprechenden Berbakiniffe gu bem unmbibiben Sinhelte best Geins fteben foll".

Dies Raisonnemant, gesteh ich, bei Ihnen als einem Manne, ber boch Danken, Bernunft, Wissenschust, Millespille, konne nute nicht nicht recht fassen zu kannen. 3ch tann mie nichte ausben belfen, als, um klau zu werben, die einzalnen Berschenungen berg zu burchlaufen.

Alfa: "unfer Wiffen ift auf einen for Claiven Abeil best Weltalls, bergleichen einer bie Gebe ift, eingefchnate "...

Ich follte glauben, bas unfer Wiffen be es bem Bagriff best Unendlichen zu haben vermag, überheupt bie Ihren bes Bolaufe in sich begreife, bas es fich bies Wolfen in ben Stennenkerben auch zu einem fehr bestimmten Gegenstand gemacht fact, bas genen.

bie große Bebeutung, die moserer Erba zuftehen kann, ihrt Meine beit nichts verschügt und daß die Schrante nur auf den möglichen meteorologischen und organischen Broces, auf die mögliche Geschichte anderer Weltkörper sich beziehen könne. Dies ledte Reinung haben mahrscheinlich auch Sie gehabt, da Sie sogleich sartsabren, "den übrigen Weltkreis hinsichtlich seiner physitalischen Beschaffenheit für eine terra incognita zu erklären". Run solgern Sie aber auch dieser Lücke einen Widerspruch mit meines Behauptung, daß die Philosophie die Wissenschaft der Idee sei, welche die Nothwendigkeit ihrer Begriffe logisch beweise.

ifte micht, menn wir bas Briffenft beffen, was wir auch von unferer Erbe annichte bereits wiffen, zu bem, was wir auch von unferer Erbe annichts bueits wiffen, zu bem, was wir im Lauf hammuntber Jahrhundevte von ihr noch wiffen können, eine unge-betre Lüde eigentlich amvertilgbar vorhanden? Cine Lüde, die fich füribie Cuppirie immer wieder arwenn nuß?

-2012 Bat aber bie Phitofophie bie Rothwendigteit ihrer Begriffe mitt gu beweifen? Ift ber Bufall bes Meinens, ift bie blofe Berficherung icon Philosophie?

Kann ber Bewels ber Nothwenbigkeit anders geführt werben, als in logischer Form? Ift ohne logische Klarheit und Genauigkeit eine wirklich philosophische Beweisführung bentbark

Ift aber bie Schranke, bie wir als Erbbewohner für bie Gmpirie bes Weltalls besthen, eine Schranke für die Erkenntnis ber Ibee, bes duzwes or?

nede Magriffen der Auskitüt und Duantitüt, des Wefens und der Confidenung, der Unfacht und Mirkung, des Zwecks und Mittels, des Akgeneinen und Besondern, des Princips und der Methode; abet indicken und Besondern, des Princips und der Methode; abet würden im Begriff des Mechanischen, Dynamischen, Organischen üdenkaupt; würde im Begriff der Schönheit; im Begriff der theuredischen und werktischen Intelligenz; endlich im Begriff Gotetell, wieder und bestieben bestieben bei wir an den Volen des Mans bewenden, in der That Cisherge fünd u. delt mehr?

Die Alben' wasten nichts von Amerika; michte bon Auftralion. Das Bild unferer Erbe ift buich bled Biffen wefentlich für und erweitett, verandert. Aber die Bhilofophie eines Geraffeitot, otnes Gotrates, Blato und Ariftoteles hat, trop biefer "ungehenden Kilde" boch ichon die Ibee nach ihrer Waftheit gewußt.

Ich seine baber gar nicht, wie jener Uniftand einer empuischen Grenze, beren Nothwendigkeit wir vollkommen begreifen, ome "Breiche" in das Shstem schiehen könne? Jene Grenze, über die wir auch mit unfern Riefenteleskopen, wie ninn fie auch vervollkommne, nicht werden hinauszudringen vermögen, ift für und; was die Wahrheit der Ibre den Raum angeho, so wenig eine absolute. Grenze, als für unsern Bogniff ver Goschichte eine der Umftand, daß die Menschheit sie nach nicht beendet hat.

Inwiesern nun jene Biede, jene Buejehe, eine Umbilbung ber Methobe forbern solle, begreife ich auch nicht, benn ich begreife nicht, wie ba, wo wir bas Empirische nur approximativ zu erkennen vermögen, jum Entbeden eine andere, als die inducterische zuläsig sein soll und sehe diese auch von aussem Aftronomen unbedenklich und mit Erfolg angewendet.

Was aber die demonstrative Methode angeht, so bleibt fie für die Darstellung auch auf diesem Naturgebiet badurch möglich, daß jedes Moment, also auch die Erde, doch wieder als Moment in fich Totalität ift, in der Sprache der Alten zu reden, ein Ritrofosmos des Matrofosmos.

Bei biefem Wort fällt mir zu rechter Zeit, bevor ich biefe ganze Materie versasse, noch ein Vorwurf ein, ben Sie mir machen und ber mich an meiner Pähigkeit, mich verständlich ausgebeuden, könnte verzweifeln lassen. In einer Schilbenung, vie ich von unseserr geliebten Erbe mache, welche bei Ihnen sweische ber sonne nicht zu nahe und nicht zu fern flehe. In nahe nämelich, wie ber Mercur; zu fern nämlich, wie der Saturn vor Uranns. Ich vertrete viesen Ausbruck noch und habe ihn in Popularastronomieen, in mathematischen Geographien oft genng gestunden. Sage ich denn mit ihm, daß unsere Erbe gerade in der Mitte stehe? Sie brechen S. 110 über jene unschuldigen Webeter gegen mich mit eisender Nebe los: "Welche grundliche medizze

gleich: wieder unbestimmte Betsterung, die fich fich burch bie wenteten Entbedungen einer Bethe weiterer Planeten wiberlegt, fofern in Volge hievon es fich immer mehr herausstellt, daß die Gebe nicht zu ber mittleren, vielnehr zu ber ber Sonne nächten Planetengruppe gehore"!

Nun, ich follte meinen, daß ich mit jenem Ausbruck die Erde nicht zu ben Aftersiden habe rechnen wollen, und daß mir ber Neptun nicht unbekannt geblieben, das hätten Sie mir doch wohl nutrauen können. Schon S. 377 hätte Ihnen dies sagen wiessen Irrheil; unfere Groe ver Sonne zu nahe, ob fie ihr zu afem frehe? Warmn sehen Ste sich denn in den Kopf, daß eine nicht zu nahe und nicht zu ferne Stellung gleich die völlige Witte sein muffe Ritte möglich, obne gerade die mathematifie Ritte zu sein?

Nover die ganze weitere Entwicklung ber Naturphilosophie fingen Gie nichts Specielles. Sie befchrünken sich barauf, bie stimtwollen Bartlen" berfeiben, namentlich meine Darftellung best vegetabilischen und animalischen Organismus anzuerkennen. Ich bin dankt dankbar zufrieden und bente dabei im Stillen, daß Sie, bitte ich irgendwo fehr gefohlt, es mich schon würden haben stillen das ein stillen laften, da Sie in der aftronomischen Bartie als ein stillenger und schwer zu befriedigender Richter nur entgegen gestreten sind.

Ich wende mich nun zu Ihrer Beleichtung der Philosophie bes Selftes. Borweg muß ich hier die Bemerkung machen, daß micht Weniges, was man auf viesem Felde als eine besondere aus ver Begekschen Pollosophie kammende Schwietigkeit anzusehen kach gewöhnt hat, vielmehr eine Schwierigkeit der Sache selbst ift, an die man nur debhalb nicht denkt, weil ste in den herkommlichen Auffassungen gar nicht berührt wird. Ich rechne dahln auch die Emideikung der Ahliosophie des Geistes. Für den hausbedarf ist man hier mit der Borstellung des Menschen und Gottes zufried den. In der Wissenschaft hat man sich an die monographischen. In der Wissenschaft hat man sich an die monographische Behandlung gewöhnt. Dan greift in die Phichologie, Moral; Asstellung ist f. f. hinein, wenn man ihrer bedarf, ohne sich um

ben innern, einheitlichen Jusamunhang biefen Biffenfchaften viel zu bekümmern. Und oben so behandelt man biese Aliffenschaften managraphisch, ohne ihre spstematische Concordung eruften zu bertücklichtigen. Die Folge hiervon ist, daß fast in teinem Atheil unseferer Wissenschaften so viel Wiederholungen, so viel Bemmenn, so viel willkurliche Abschweifungen, als bier, vordommen.

Die Philosophie darf folder Bufiffigkeit fich nicht überlaffen. Gie muß auf Ginheit ber Unterfcbiebe ausgeben. Gie muß bie Unterschiebe aus ber Ginbett ableiten. Bon biefem Gofichtspunct aus hat man Die Begel'iche Gintheilung ber Ginftedphilosophie ju würdigen. Donn wird man ertennen, bag bie Man tenfcheibung bes Geiftes als bes fubjectiven, whiertwen und abfoluten, Die Sie "nicht jum Bortheil" ber Biffenfchaft finben, burch ibre Einfachbeit und Strenge bor feber andern, bie wir bieber erhalten haben, fich auszeichmet. Golde Ausbrude, wie subjectiv, objectiv, abjolut, find an fic felbit freilich moch sehr nichtefingenb. Die nabere Beftimmung und Ausführung gibt ihnen arft ihren Werth und ihre Berachtigung. Saben fie aber einen folden hintergrund gewonnen, bann werben fie auch wollfoumen fo brauchbar, als andere Formein es geworden find. Das allgemeine Bewuftlein, über ihre Bebentung prientirt, nimmt-fie bonn fogar in ben Sprachichan bes gewöhnlichen Lebens mit, wie as in der That mit jenen Lerminis für ban Bagriff bas Geiftes ichon ber Fall ift.

Um bie Misverständlichkeit zu entfernen, die mit solchen allgemeinen Ausbrücken verknüpfe ift, habe ich \$.7565 — 73 angemendet. Ich habe bort die andern Lanmeln, miter benem bie Unterschiede des Geistes and erschienen, durchgenomman. Ich habe, gezeigt, was unter dem endlichen und unandlichen; was unterden und göttlichen, geschichtlichen und göttlichen Geist zu verstehen nud mie die antike Benennung der Psychologien der Gehit und Theyelogie zu vertheilen sei.

Sie ftoffen fich an ber Glieberung ber Afpenalogie, baf biefelbe von ber Natürlichkeit bes Gniftos ausgehte burch bem. Duelismus bes Bewußtfeins jur Aufhehung befielben in ber. Bernünftigkeit forsichreitet und bann miedem Megriff, ber Geiftig ne keit als solcher enbet. Sie nannen bies eine nagnich untegeiffen.

Anschnung. Rad Muren malte ber Gang alla, um ibnifd un werben, fich umtehren. Ge mafte mit ber Pnetimatelogie begonnen und mit ber Anthrappfingie geenbet werben. Es ware amfanft, wollte id with, Ihnen gegenüber, barauf berufen, baf ich in meiner pueffibrithen Behandlung ver Mochologie die Schwies rigkeiten berührt und auseinandergeseht habe, bie in jener Anardnung jan liegen fcheinen. Dam Babiloum gegenüber barf ich co thun. Aus bem. was Sie S. 113 bemerken, gebt" berrer. bas es vorzüglich die Phanomenologie ift, die Ihnen Anftost erregt. Ich habe biefe nicht unr schan gegen Erner, ich babe fis auch ficon gagen Segeliager feiber, wie Michelet, bertheibigon willen. Da biefe eigenthumliche Biffenfchaft vom Begeiff bes Bewußtseins erft feit ber Ditte bes worigen Inbebumberts, und bis jebte in biefer Strenge, nur unter und Deutschen fich entwidelt hat. In begrafft fich, bag bie gemöhnliche Pfrebelogie north immer gegen bie Integration biefer jungften Erweiterung ibrer felbe fic Arfricht: Gie laffen ud auf feine Wiberlegung ber Nothwenbigfeit ein, ben Begriff bes Bewußtfeins feiner Chenthumlichfeit nach ju behandeln, fondern begnugen fich mit ber Behauptung, bag bie Pfuchologie bon mir und Begel burch beterogene, geschichtliche Erfcheinungen vernafteltet werbe, wie burch bie Dauftellung bes Rampfes zwischen Gerrenthum und Anechtschaft w. bal., welche offenbar in die Philosophie ber Gefchichte gehörten und in ibr allein ibre genügende Criffirma fanden.

| mente beitunftalte, burch gefchichtliche Erfichnungen, bie erft in                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| bie Milvippie ber Geschichte gehörten:                                                                          |
| Sollte benn bie Pfpchologie nicht voirelich ben Geund ge                                                        |
| schichtlicher Cifcheinungen enthalten? 'Sollte fle nicht vorzügfich                                             |
| geeignet fein; une bie Gefchichte im Detall ihres Bragmatismus                                                  |
| gin ler schifteffen ? Die daring dan dan dan dan daring daring daring daring daring daring daring daring daring |
| dil . Ich folite boch glauben ja: Die Gefchichte ergählt uns von                                                |
| Durumen, von Leivenschaften, von Beranderungen bes Bewuft                                                       |
| feins, von Wahnstinn u. f. w. Der concrete Inhalt Biefer For-                                                   |
| men ift empirisch ein immer anderer, aber die Formen an                                                         |
| sich, die psychischen Kittegweien, find defelben. Ben-Begerff bes                                               |
| Traums, ber Leibenschaft, bes Bewuftfeits, bes Bahnfinne                                                        |
| u. f. f. hat both nicht vie Geschichte zu geben?                                                                |
| 3ch follte glauben, min. Die Gefchichte gibb und Sefon-                                                         |
| bereiffacta; die Pfpchelogie den einfuchen; fich immet gleichen                                                 |
| 🛎 Griff. The second of the second of the track with the second                                                  |
| Gut. Dunn wird bie Pfichologie auch ben Begriff bes                                                             |
| Bewußtseins entwickein muffen?                                                                                  |
| firm Dhner Bwelfele in die der gent den bei bei bei der bei bei bei bei bei                                     |
| 5 In biefer Entwicklung werben ungahlige Borgange ber                                                           |
| Gofchichte, abgesohen von ihrem freetsischen Johalt : ihre innere                                               |
| Geflärung) finden finde eine oder der der der der der der der der der                                           |
| gelt , Afterbings. In bei bei bei bet bie bei gin mit be alle                                                   |
| Wenn fich nun aus bem Begriff bes Bewuftfains ergibt,                                                           |
| baft bas Berbalinif mitt biod von Object und Subject, fonbern                                                   |
| and von Subject und Subject betrachtet werden muß, barf fich                                                    |
| bie Greichneinist biefen Pflicht entziehen? wir bie in film der bie bei bei                                     |
| con namenaus nicht, benn fie mutebe ja banit einer Billitte                                                     |
| verfallon, invelitie file gegen bie Wiffenschaft micht zu verheferitifich-                                      |
| <b>tearnifichte</b> . The solid that have been being by the street and all solid side                           |
| 1 Weiter aber. Beith fich trun hernusftellte, baf bas Subin                                                     |
| ject bem Subjecte sich nicht: nur gleich i fondern auch ungleich ver-                                           |
| Golten Sann; foll bie Wiffenfchaft bies verfchweigen? ::                                                        |
| 16 Batum benn? Dies ware ja gleichfam ein Gelbftmorb ver!                                                       |
| Erlenniniff, and his and a many a government of many mentions of                                                |
| Der wenn fin zeigte, vaffe bast eine Gelbftbewuftsfein;                                                         |
| madbent es gegen ein anderes feine Gelbfiffindigseit aufgegeben,                                                |
|                                                                                                                 |

. Mich boch ibeall erhalten, meb dus biefent feinem Baruftfein bargand, fich, michet any Reglität: feiner lanenblichkeit erheben thime, foll die Phychologie die Beschreibung biefes Americales unterlaffen? 154 1. Agge fcheint gar teine vorminftiger Grund vorbanden und .es toume, foldhe Ungerlaffung offenbar nur gum Morwurf gemacht **脚門時**,其子的一致在2.30m。(1.20m)為 died 2000 A 100 Fire 2004 Se febeint es freilich. Bonn num aber burch bie Ertenntell iener aus ber Ratur bes Gelbithemuttiffing refultirenben Boscoffe viele Cufchefnungen ber Geschichte ibre Entrathselung fanten, fallte Les nicht baut heftinunen, jene Befete bes Gelbitbewuftfeins aus der Minchologie zu eliminiren pund für die Geschichte aufzusparens 3 - Mber mit welchem Mechte? Bit es benn micht vortrefflick, baß fo viele intereffante Manomene ber Bofcbichte, aus ber ein-Sachen Tiefe bes Gelbitherbuftfeine beraus ihre Begrundung finbeng : Müßte man dagn nicht, würe jene Climiniung norbwendig, folgerecht auch febließen, bag, weil erftein ber Befafichte von conereten Tungenben und Laftern, bon Gigentimm; ban Werbrechen, man Familien u. f., w. bie Nebe ift, sauch gar teine besondere Miffenschaft ber Moral und bes Rachts gugegeben werben tonne, da in diefen Miffenschaften jene Begriffe nuch ihrer einfachen Gewiff, Coulte benn aberg fo eintleuchtenb bas: Befagte gu fein fcheint, nicht bie Biffenichaft ber Gefchichte vielleicht eine noch nabere Aufklärung gebeng bar borb unkeigber in ber Gefchichte ber Gegenfat; von herrichaft und Anschischaft die Sauptrolle frielt? Diese Frage beautwontet fich baburch, bag, bie: Philpiophie der Geschichte au ihrem Inbult ben Begriff bast mirflich Gefchebempn bat, in miefenn fich barin ein Jufammenbang ber Bernunft enthedt, bas gher, mas bie fo genannten Gefete ber Gefchichtse millenichafte ausmacht, in ber That; nur bie Geogrambie, bie Mibe chologie und Cthit biefe: Gefete enthabten, wie bied S. 203:aud-general Da Gle wien aber mir wormenfeit, bie Pfincholagienburch Leterogene geschichtliche Cofcheinungen "berinftaltet 311 habet. for mubben boch; bei mie Facta:portommen; under bieft fande ich nicht, ober eine Beziehung auf Faeta, die nicht psychologisch mos

tibirt: mare; und auch biefe finde ich nicht. Bielmehr: fittbe ich

baf ich S. 414 mich febr beutitch ausgebrückt habe, bie Alfgemeinheit bes Processes ber Anertennung bis Geloftbewustefeint zu beschreiben, indem ich fage:

"Diefer Proces gest burch alle Dopenbeng formen ber speialen Werhältnisse nicht nur ber hern und ber Knechte, sondern auch ber Frauen und Männer, der Kinder und Cleene, der sogenannten niedern Stände zu den Ihhern, untersothter Wollkerie, der sehellinge zu dem Gesellen, der Broletarier zu den Blutokraten, der nort homines zu den anerkannten Notadistäten. Die Bodentung bieser im Lauf der Zeit fich immer mehr verseinernden Kämpfe ift allerdings auch vom höchsten ethischen Interesse, ihre Begründung aber wesentlich psychologisch".

Der Ginblid auf allgemeine gefchichtliche Phanoment, beven Kern ein pfpchologischer Borgang, ift boch wicht ein "Bern-ftalten" ber Pfpchologie burch "botervgene" Cofcheinungen?

3d tann bierbei eine Bemertung nicht unterbefieren. 36 finde namich, bag aus ber Gefcbichte unferer Bibdolpate Mich all magmeifulhaft ergibt, welch einen gladlichen Auffchrieren We mit ber Theorie bes Bemuftefeins felt Raitt und Richte genstamen hatte und wie fehr fie feit einem Devennium wieber guendlaebt, in welchen man bem Beriff bes Bourchtfeine wieber verlaffen und ofich : gu ber Bemeinen :Mantet bet Berichgen bes Gofühle, bes Begebrens, bes Greennens, bes Gemiabs w. bal. entides wantet but. Dine es ju merten, ift man gemant bu weitere annetangt, wo bie Winchologie in ben flobilger und amtglaer Sabren bes vorigen Jahrhanderts Rand. Btan ergählt fich weeber von ben Thaten ber Svelenvermögen. Ban verliert fich in ein Spill mit ber Afforiation ber Borftellungen. Co ift bas Mies bei Sto wing, bei Dang, bei Blatner u. f. m. feben bu gewelen, allein man taufcht fich und ber Ginbilbung bes gertfdeteret; ber eracten Forfchung, ber naturmiffenschaftlichen Methobe, und et gloßt fich in eine breite Rebfeligteit, Die man file Grundlicht at nimmt. Bot biefer Selbftaufriebenbeit: harf man fich nicht wandern, went funar bie Bulemet gegen bie Bogelfiche Dindhologie, fe unnanuhenber und giberfichtlicher fle geworben, um fo weniger von Sogel feldft Mutig minneit. Sie beit fich ein Abanton dun ihm auch bier

surechigemacht, gegen welches fie vun ihre Lange einlegt. So bemerke ich bem, bag mir in bem Kreffe biefer Steratur ich muß aber eingestehen, auch bei ben hegellattern felber — es aufgefallen ift, in welchem Grube man die trefflichen, geistvollen Erläuterungen hegel's zu feiner Lehte von der Geele und vom Bewustein in dem britten Bande seiner Enchllopädie, den Ur. Boumann 1845 herausgegeben, ignoriet hat. Und auch Sie, mein herr, würden vielleicht über die Phänomenologie anders urtheilen, wenn Sie sine Ruckficht darauf hatten nehmen wollen.

Auch wegen ber Bestimmung des Gesühls tadeln Sie mich, daß ich nicht won ihm als Indisserenz ausgehe, die sich in den Unterschied des theoretischen und praktischen zerlegt. Buhlen ist der Zustand der Linmittelbarkeit. Im Begriff des Geistes als Seele, als Bewußtzein, als Seist, der als sein eigener Inhalt sich selbst seine Korne glot, kommt dies Moment des einfachen Seins vor. Aber wegen dieser Sinsacheit ist von ihm wenig zu sagen. Es kommt auf die nühere Bestimmung an, die sofort in jene Unterschiede führt. Innerhalb der Seele gesteltet sich das Fühlen als Sampsindung; innerhalb der Seele gesteltet sich das Fühlen als Sampsindung; innerhalb des Bewüßteins als Gewistheit, die zunächst simmiliche ist; innerhalb des Gestes als unmittalbare Extitenz der theoretischen oder praktischen Freiheit. Alle diese Formen sind von mir bestirteben und doch sinden Sie, daß das Gesühl bei mit "wendg zur Anerkennung komme".

Moch ein größeres Unrecht aber ihnn Sie mir an, werin Sie G. 112 in Anfehrung bes subjectiven Geistes behaupten: "es ift falich, ben Begriff ber Subjectivität! durch natürlithe Individualitäte zu erklären, denn die Natur ift eewas sehr Objectives, in dan Allevohjectivse." Gersiß habe ich Leine Berankastung zwegenn, mich zu betehnen, das die Natur etwas Objectives sei, du ich sogar die Objectivität von Raum und Beit gegen Sie verfechte. Ob die Natur das Allevohjectivste sei, will ich hier nicht untersuchen. Bei solchen Begriffen kommt es auf die nähere Beziehung an, ihrer ihren Comparativ und Guperlativ zu entscheiden. Beit durch gegenilber das Eudjective hiben, gegen welches gehalten so objectiver erstheint. Für nich, so in Allgemeinen zu voben, ist nicht die Natur, sondern der Gife falst, Allgemeinen zu voben, ist nicht die Natur, sondern der Gife falst,

ben Begriff ber Subjectinkat burch natürliche Individualität zu erklaren, so muß ich mich in ber Abat bierüber als über eine recht barbarifche Behandlungsweife befdweren. Es mare namlich boch immer noch richtiger gewesen, wenn Sie gefagt hatten, bag ich bie Individualität burch die Subjectivität erklate. Jum Begriff bes fubjectiven Geiftes gebort gang ungweifelhaft auch bas Dement ber natürlichen Individualität. Sie macht feine Ummittelbarteit aus. Aber biefe Natürlichkeit bat als geiftige bas Gelbftbemußtsein, Die Subjectivität, me ihrem Grunde, wie ich ausbrudlich nachweise. Sie eitiren § 565, worin ich allerbings gesagt babe, daß der subjective Geift ber natürlich individuelle fei, ber in feiner Thatigkeit bei fich, in feinem Begriffe, bleibt. In biefem Paragraphen gebe ich fummarifd bie Gintheilung bes Begriffs bes Beiftes an. In biefer Cintheilung bebe ich bie Raturlichfeit bes einzelnen Beiftes berbor, weil fie bie Bebingung ift, auf metder die Individualität berubt, benn individuell ift Alles, mas und zum ausschliegenden Individuum macht, alfo bas Geschlicht, bas Alter, bas Temperament, bie Anlage u. f. w. 3th fage bier aber noch natürlich individuell, um bem Difberftanb verzubengen, als ob die Individualität nicht auch als geiftige, als freie Gigenthumlichfeit, als Driginglitat, möglich mare. 3ch batte mit biefem Ausbrud Die Abficht, ben Gegenfas vorzubereiten, ber in ber Objectwität bes Geiftes von mir fo bezeichnet wirb, baf a fich in ihr feine Freiheit gum allgemeinen Gegenstand mache als sine zweite, hobere Ratur, als bas reelle Abbild feines Bil-Lens, Dag ich aber nicht so plump bin, Subjectivität durch Inbipibuglität ju "ertlaren", wie Gie mich beguchtigen, bas batte sin auch nur flüchtiger Blid auf die Ausführung zeigen muffen, Die ich bem Begriff bes subjectiven Beiftes gebe, benn bier unterscheibe ich beutlich genug:

- 1, die Individualität;
  - 2, die Subjectivitat;
- 3, die Personlichkeit beffelben und hoffte, burch viefe Bezeichnungen auch bier eine wohlthätige Fortbildung ber Philosophie insofern anzubahnen, als der neuerdings fo viel ventifirte Begriff der Personlichkeit hierdurch fofont genau und fastich als die Einheit der Realität des Individuums und der Idealität des

Bewußtfeins bestimmt wird und hieraus ber Bufammenhang bet Berfonlichkeit als eines psychologischen Begriffs mit ber Berfon als einem ethischen Begriff erhellen muß. In biefer gangen Entwidlung macht ber Begriff bes Iche bie Mitte aus. Der einzelne Beift fest fich felbft als Subject für fich. Daburch bort er auf, wur Individuum, nur Seele zu fein. Die Individualität ift bie Naturfeite bes einzelnen Beiftes, wie bie Berfonlichfeit bie Seite, nach welcher bin er icon feine Freiheit, wenn auch borerft als formale, zum Inhalt gewinnt. Ihr Wiffen und Wollen ift ein an fich schon allgemeines, bas aber erft in ber folgenben Sphare burch bie ethische Nothwendigkeit gur mahrhaften Freiheit fich erhebt. Weil alfo erft bie Gubjectivitat, erft bas Gelbitbewußtfein es ift, wodurch ber einzelne Geift aus bem Zauberfreife ber Ratur beraustritt, fo fann febr mobil biefe gange Wiffenschaft ben Ramen ber Lehre bom subjectiven Geift behalten. Und weil Die Gingelheit unmittelbar als natürliche gefett wirb, weil alles Individuelle in ihr burch bie Bermittelung ber Ratur fich bebingt, weil ber Brocef ber Bilbung bes Geiftes bie Aufhebung feiner Naturlichkeit forbert, biese aber eben beshalb liberall, bis in bie pochften Regionen, bis in die religiose Sphare hinein, als Boraussehung und Mittel vortommt, fo fann bie allgemeine Gintheilung febr wohl von bem natürlich Individuellen zuerst sprechen. Bas tonnen Sie nun wohl auführen, sich zu entschuldigen, mich zu beschuldigen, Subjectivität burch Individualität gu "erklaren"? Sie konnten bies um fo meniger, ale ber Bufat, bag ber fubjective Beift ber naturlich inbivibuelle fei, ber in feiner Thatigfeit, in feinem Begriffe, bei fich bleibe, jugleich auf bas Bewußtfein und auf ben Willen binbeutet.

Naturlehre, wie Sie hinterher sagen, ift die Phichologie nur in der Lehre von der Individualität als dem natürlichen, durch die Natur gesehten Geiste. Der Begriff der Subjectivität und Personlichkeit kann nicht mehr eine Naturlehre heißen. Daß der Ausdruck Anthropologie einmal für die pshchische Sphäre im engeren Sinn üblich geworden ist und wörtlich genommen einen viel weitern Umfang anspricht, das ist eine jener ethmologischen Inioppikassen, denen wir auf dem Felde der Terminologie so oft Tegegnen. Die Somatologie des Menschen aber halte ich für

ein amifchen ber Biffenschaft ber Ratur und bes Geiftes neutrales Gebiet in fofern, als es gang unmöglich ift, nicht in ber Boologie fle ichon im Befentlichen zu erschöpfen. Gern aber gebe ich ju, bag ber Begriff bes Beiftes auch erft bie Naturgeftalt beffelben erflart, bag biefe Naturgeftalt, obwohl fie nach einer Seite bin ben Schluß ber organischen Entwicklung ausmacht, als Organon bes Beiftes auch ihre eigenthumliche Darftellung innerhalb ber Bhilosophie bes Geiftes forbern tann, und gern geftebe ich, bas ich mit S. 575 bies bezwedt habe. Platon und Ariftoteles baben im letten Grunde gewiß Recht, wenn fie lebren, bag bie Seele bie Brioritat bor bem Rorper babe und bag jene aus fic Diefen fich erft nach ihrer Sigenthumlichkeit als beren reale Grscheinung zubilde. Was Blaton bierin mothisch burch ben Abfall ber praexistirenben Geele in bie Sinnlichkeit und mas Arie foteles theologisch baburch ausbrudte, bag ber Geift Jupa Jer in feine somatische Bulle trete, bas bruden wir baburch aus, baf wir Gott als Schopfer ber Ratur fegen. Go ift er, ber Beift, ibr reales Prius. Die Natur wird nur bas Moment ber Bermittelung ber Erfcbeinung.

Se öfter ich Ihre Worte über diese Materie burchlese, um so mehr komme ich auf den Gedanken, daß Sie unter Individualität am Ende nur die empirische Idiospukussie berftehen, benn Sie stoßen sich daran, daß Rage, Alter, Geschlecht, Temperament, zur natürlichen Individualistrung gezählt werden, da dies doch "allgemeine Unterschiede", "Besonderungen der allgemeinen wenschlichen Natur" seien. Da weiß ich denn freilich kann, wie ich es anfangen soll, mich klar zu machen. Ich beschränke mich auf die Bemerkung, daß die Wissenschaft die Individualität doch nur als allgemeinen Begriff behandeln kann, daß sie nur mit den allgemeinen Factoren besselben sich beschäftigen darf und daß die berstimmte Individualität als ein empirisches Monogramm der historischen Wissenschaft oder der Kunst anheimfällt.

So eben, indem ich in meinem Buch blättere, um Stoff gur Anklage gegen mich zu finden, der Ihre Auskelkungen mir rechtfertigte, fällt mein Blick auf die Baragraphen von 576 — 79. Ich lese biefelben durch und scheide ganz beruhigt von ihnen, denn, nachdem ich sie wiederholt geprüft, meiß ich nicht nur nicht, wed

and the first of the part to

ich es auftellen follte, bas Giehergehörige anders und beffer, beftimmter, beutlicher, einfacher, unmißverständlicher auszubruden, fondern ich bezweifle auch, daß ein Anderer, z. B. Sie felber es bermöchten und will es auf ben Wettverfuch ankommen laffen.

E . .

Bur bie Ethit gefieben Sie mir gunachft gu, bag meine Darftellung, ber Segel'ichen gegenüber, burch eine eingehenbere Behandlung bes Pflicht = und Tugenbbegriffs gewonnen habe. Dann folgt ber gegen Begel'iche Cthik berkommliche Tabel, baß auch ich mich nicht über bie Ginseitigkeit erhoben hatte, bie Sitt-Tichkeit im Staat culminiren zu laffen. Bevor ich hierauf eingebe, muß ich mich nun billig verwundern, baß Sie gang ftillschweigen zu ber Reform, die ich gerade bier unternommen habe, indem ich 1, bie Ibee bes Guten, bie Segel irrthumlich in ber Logit abgehandelt, bier ale ben Begriff bes ichlechthin allgemeinen Bil-Tens an bie Spipe ftelle; 2, bie Moralitat, bie Begel gwischen bas abstracte Recht und bie Sittlichkeit in bie Mitte ftellt, zwar auch in die Mitte ftelle, aber fo, bag fie ben einzelnen Willen jum Inhalt hat, wie er fith aus feinem allgemeinen Begriff beraus felbft beftimmt; 3, bie Sittlichteit als bas Reich ber objectiven Organismen bes Willens, Die, nach meiner Meinung, baburch unter ben Rechtsbegriff fallen, bag in ihnen ber Wille als einzelner nicht blos, mas auch in ber Moralität ftatt findet, Par fich ber allgemeine ift, sondern auch für Andere sich als den allgenreinen zum Object macht. Begel hat bas, mas er abftractes Recht nennt, von ber Sittlichkeit gesonbert. Er hat auch Recht, bas Recht, wie es nur erft formal ift, bon ben bobern und reichern Entwidlungen bes Willens abzuscheiben. Er hat Recht, wenn er behauptet, daß ber Inhalt biefes Rechts auch bas Unrecht fein tann und bag ber Wille feine Allgemeinheit bier erft als Gemeinsamteit festsete. Dies Alles aber scheint mir nicht auszureichen, bas formale Recht von bem Gebiet auszuschließen, auf welchem ber Wille fich eine gegenständliche, auf Geltung für ben Willen Unspruch machende Form gibt. 3ch betrachte bas formale Recht baber zwar auch nur als bie elementare Stufe Diefer bobern Reibe, aber boch als eine Stufe berfelben. Ge liegt nicht in der Nothwendigkeit des formalen Rechts, daß es nicht bas Gute zu seinem Inhalt haben könnte; nicht in feiner Rothwendigkeit, daß die Rechtssubjecte sich nicht auch moralisch verhalten könnten. So wenig, daß vielmehr, vom höchsten Gesichtspunct aus, dem allein in der Wiffenschaft absolute Berechtigung zukommt, das Gute allein der Inhalt auch des formalen Rechts sein sollte und daß die Rechtssubjecte sich ebenfalls in der Besbachtung des Rechts nur moralisch verhalten sollten. Können doch auch die dem Begriff nach objectiven ethischen Organismen, Kamilie, Gesellschaft, Staat, empirisch der Unsittlichkeit verfallen.

3ch babe baber ben Rreis ber objectiven Geftalten, ben auch ich als ben ber Sittlichkeit bezeichne, aus ber Natur bes Billens beraus anbers, als Begel, abgeleitet, inbem ich ben Billen bier als ben fingulären, particulären und univerfellen unterfcheibe und in biefen Bufammenhang basjenige eingliebere, mas man bas private, bas öffentliche und bas Bolterrecht gu nennen pflegt. Bei bem öffentlichen Recht babe ich bie Gintheilung Begel's beibehalten, nämlich ben Unterschied bes Rechts ber Familie, ber burgerlichen Gefellichaft und bes Staats. 30 habe mir aber angelegen fein laffen, zu zeigen, wie biefe Formen fich für fich allein gestalten und wie fie in einander übergeben 3ch habe S. 739 bemerklich gemacht, wie bie Matur, Die Cultur und die Freibeit barin ben Naturftaat, ben Culturftaat und ben politischen Centralftaat erzeugen und wie man biefe Formen, je nachdem man fie nach biefer ober jener Seite bin wenbet, mit verfchiebenen Ramen bezeichnen fann, als Gefühlsftaat, Berftanbes- und Bernunftstaat, als patriarcalifchen, als ftanbifden und conftitutionellen u. f. w. Bur mein größtes Berbienst halte ich hierbei, ben großen Mangel getilgt zu haben, welcher ber Faffung Begel's baburch anhaftet, bag er in ber Entwidlung ber burgerlichen Gefellichaft ben Begriff ber Bemeinbe verfehlt, ja vergeffen bat. Begel kommt nur bis zur Polizei und Corporation. Mit bem Begriff ber Gemeinbe, wie er fich naturgemäß ergibt, erhalt ber Socialftaat, wie man biefe gange Sphare auch nennen fann, erft ben organischen Abschluß und ben ungezwungenen Uebergang in ben Begriff bes Centralftaates. Die gludlichen Folgen, Die fich für bie Biffenschaft und bie Braris

Steraus ergeben, sind so groß, daß ich eitel genug wäre, mir ordentlich auf diese Aeform hegel's etwas zu Gute zu thun und daß ich mich wundere, wie Ihrem Kritikerauge diese Verbefferung so gar nicht aufgefallen zu sein scheint. Um so mehr habe ich mich darüber gewundert, als Sie selber in Ihrer Ethik, Th. II., S. 151 ff. die Gemeinde als Schluß der bürgerlichen Gesellschaft vor dem "souverainen" Staat hingestellt haben, sonderbarer Weise aber den Uebergang zu ihr aus dem Sphothekenvertrag machen, die Gemeinde wieder S. 152 dem Begriff der Corporation unterschnen und die Entwicklung derselben wiederum mit dem Begriff der Amtscorporation schließen. Aber Sie waren doch auf dem rochten Wege und hätten sich freuen müssen, mich hier mit Ihnen auf einer gemeinsamen Abweichung von Hegel zu betreffen.

So latonisch ich alle Paragraphen gehalten habe, welche bie Cthik barftellen, fo barf ich boch versichern, bag biese Rurze bas Resultat langer und vielseitiger Studien, namentlich historisch comparativer Art ist und bag mich die Bergleichung später erschienener Arbeiten von Oppenheim, von Chalpbaus, von Sichte, in der Sewisheit bestärkt hat, hier einen Schritt vorwärts gethan zu haben. Diesen Fortschritt sehe ich auch vorzüglich darin, daß ich die Idee des Guten zu einer einfacheren und präciseren Gestalt erhoben zu haben glaube, als diese Lehre bisher gehabt hat, denn ohne Klarheit in den fundamentalen Bestimmungen und ohne die fortwirkende Gegenwart derselben in der concreten Ausstührung verlieren selbst gute Detailverbesserungen ihren Werth.

Ich komme nun zu dem Borwurf zurud, daß auch bei mir die Sittlichkeit in dem Begriff des Staates culminire. Ich will es hier noch nicht erdriern, ob das Factum richtig ift. Ich will es mir vorerst gefallen lassen. Ich glaube aber mit Ihnen mich doch darin einverstanden, daß die philosophische Wissenschaft es mit der Idee des Staates zu thun hat, nicht mit diesem oder jenem empirischen Staat. Sodann glaube ich doch Ihre Zustimmung auch darin voraussehen zu dürsen, daß Sie den Staat für einen ethischen Organismus halten, der, seinem Begriff nach, nicht das Unstitliche zu seinem Inhalt haben soll. Wenn nun nicht das Unstitliche, so doch wohl — nun was denn? Ich denke

wirklich, das Gegentheil, also das Sittliche: Waren-aber des Sittliche, warum foll er bann nicht bas wabebaft Sietlide zu feinem Inbalt haben? Wenn empirifche Staaten Die Ibre bes Staats corrumpiren, wenn fle biefelbe ju ben Carricaturen bes Bolizeiftaates, bes induftriellen Schavenftaates, ber bureaufratie iden Despotie, ber fanatifchen Rierofratie u. f. m. u. f. m. be grabiren, fo befinden fich folche Erscheinungen im Biberformen mit bent Begriff ber 3bee bes Staats; was ihre Befchichte beurch ben unfehlbaren Untergang folder Buftanbe, allem funftlichen Comferbiren gum Tros, barguthun pflegt. Wenn aber ber Staat bie Sittlichkeit feiner Burger fich gur Aufgabe machen mit - und bas thun fogar, ihrer Berficherung nach, Die bespotifchen und utiliftischen Staaten -, fo ift nicht abzufeben, weshalb biefe Sittlichkeit nicht achte Sittlichkeit, weshalb fie eine felechtere Art fein foll, ale eine gewiffe anbere Sittlichkeit, bie Gie im Auge baben und mobon ich weiter unten fprechen muß. 36 meinestheils forbere alfo von ben empirischen Staaten im Ramen ber Ibee bes Staats, im Namen bes hochften Gutes, baf fie allen Ernftes barauf finnen und benten follen, wirtliche, achte Gub lichkeit zu realisiren. 3ch febe tein Unglud barin, wenn bie Sittlichteit, wie Gie fich ausbruden, im Staat "culminirte". Im Gegentheil schiene mir bas vortrefflich ju fein und ich hoffe. bas bie Menschheit immer mehr einer Beit entgegen geht; mo bas Bemufitsein allgemeiner und lebhafter wirb, bag im Staat nur Dasjenige berechtigt ift, was ben Majeftatebrief ber Sittlichkeit. ber "culminirenben" Sittlichkeit aufzuweisen bermag.

Sie erlauben, daß ich Ihnen ans Ihrer eigenen Sthit wemigstens Gine Stelle anführen darf, worin Sie Thl. U., S. 189
den Gehalt der staatsrechtlichen Ibee folgendamanken schisdern:
"Was das Staatsrecht confirmirt, ist die Organistrung der Rechtsides in ihrer Allgemeinheit. Das Recht ist aber die Verwirklichung des Sittlichen zum objectiven Gelten. Füllt daher die Rechtsides in ihrer Allgemeinheit in das Staatsrecht, so werden es auch die entsprechenden Beziehungen der übrigen sittlichen Sphären sein, die sich in ihm verwirklichen. Wenn das bürgerliche Recht wohl alle sittliche Potenzen, somit queh Kunft, Wisfenschaft, Religion in sich restectivt, aber nur insofern sie zu äupridden Arsbuctionen und baburch Substitenzmitteln bes Einzelnen wurden; so restectivt sie der Staat im engeren Sinne, wie er Object des Staatsrechts ift, nach ihren objectiv allgemeinen Beziehungen und Rechten, deren Regelung in die Gesetzgebung, derem Beschühung in die Verwaltung des Staates fällt. Dieser in somit evst, wie er nun detrachtet wird, das objective, aber derin allgemeine Centrum, in dessen Angeln sich die ganze Welt der Sittlichkeit bewegt, das irritable herz des göttlichen Geift es.

Wie nun, mein herr, laffen Sie hier nicht die Sittlichkeit im Staat "ralminiren"? Wenn die "ganze Welt" der Sittlichereit in seinen Angeln sich bewegt, wenn er das "Gerz", das "tribadle" Gerz des "göttlichen" Geistes sein soll, so weiß ich in der Ahab nicht, was Sie gegen mich erzürnt, der ich §. 780 in schlichen Worten sage: "Der Begriff des particulären Rechts vollendet sim Begriff des Staats, in dessen Verfassung der Wille sich über die Natürtichkeit des Familienzusanmenhanges eben so wohl, als über die bloße Nühlichkeitstendenz der bürgerlichen Gesellschaft zum Wollen der Freiheit als folcher erhebt".

Borbin babe ich bas Factum vorläufig jugegeben, bag bei mir bie Sittlichkeit im Staat "culminire". Ift es benn aber auch rideia? Erkenne ich, gang abgesehen von der Religion, über ben Staat binaus nicht noch, innerhalb ber Objectivitat bes Geiftes, ette Sphare an, welche in ber Entwietlung bes Staats biejenigen Concerneen bervorbringt, die fich baburch als nothwendig ergoben, bag ber Stuat, was Gie mir auch in Erinnerung bringen, mach moiner eigenen Lebre, eines nationalen Ausgangepunctes nicht entbehren tann? Lohre ich nicht, daß über bem particulären Weitet bas Recht ber Menfchheit, bas univerfelle Rocht fiebt? Bebre ich nicht, bag bies schlechthin allgemeine Recht es ift, meldes im Rechte ber Staaten bie eigentlich belebenbe, treibenbe, fe gur Sumanitat fortgestaltenbe Geele ausmacht? Lehre ich alfo nicht, bag bie Stitlichteit, wenn benn einnat fo gesprochen werben foll; nicht in bem einzelnen Staat, ber immer ein befdrantter Organismus ift, fonbern in ber Menfcheit culminirt? Sabe ich nitht, bies in concrete nachzuweisen, einen Abrif ber Beltgeschichte gegeben ?

Doch S. 114 geben Sie einen besondern Greurb an, webbalb ber Juhalt bes Gutlichen, fofern es in ben Staat fakt, nur ein beschränkter fein konne. Gie behaupten nämlich, bag ber Staat die "Bermirklichung bes Sittlichen nur insoweit ift, als es folechthin geboten und von Augen nothigen Falls erzwunger werben fann". 3ch ftimme insofern in biefe Definition ein, all ich felber S. 781 fage, daß ber Staat burch feine Berfaffung bie Freiheit zu objectivem Dasein und bas Spftem ber. Sittlichfeit gur Macht unbedingter Geltung zu erheben fuche. Aber foll ber Stat bies nur burch Gebieten, nur burch außern 3mang? Benn Gie io benten, bann, mein Berr, benten Gie nur an ben abstracten Rechtsftaat, an ben Bolizeiftaat. 3ch bente, bag ber Staat auffer Gebot und 3mang noch ein anderes Mittel bat, die Realifirung bes Sittlichen zu forbern. Ich glaube nämlich, bag Bilbung, bag Auftlarung, bag gute Boltefitte für bie Bermirtlichung bes Sittlichen positiv viel mehr thun, als alle negative Beranftaltungen. Wir feben baber ja auch, bag Staaten, welche nicht mabre Sittlichkeit, nur ben Schein berfelben wollen, Bilbung und Aufflarung unterbruden und fie auf ein jum Sausgebraud unentbebrliches Minimum berabfeben, bagegen in Boligeimaafregeln einen unenblichen Lurus entfalten. Dem fittlichen Stagt ift nicht bamit ein Benuge gefcheben, wenn bie Raber feines Dechanismus fich ohne leibliche hemmung bewegen, wenn feine Gebote äußerlich befolgt werben, wenn er bie Macht zum Zwang befiet und ben, ob auch innerlich emporten, Gehorfam ertreben fann. Er municht vielmehr, bag feine Burger freiwillig feine Gefebe befolgen möchten, was natürlich nur möglich, wenn fie eine gewiffe Ginficht in bie Nothwendigkeit berfelben zu haben vermögen. Und felbft ben fchlechten Regierungen ift biefe Freiwilligseit angenehm. Sie gerabe lieben es, bie "gute Gefinnung" ihrer Unterthanen au preifen. Gefinnung aber ift bas Innere.

Sie fahren fort: "Es muß baher ein univerfelles Gebiet ber Sittlichkeit geben, in welchem biese zugleich in ihrer subjectiven Innerlichkeit sich verwirklicht und boch eine objective Realität erlangt. Daß dieses Gebiet vornämlich die Kirche sei, habe ich in meinem Sestem ber speculativen Ethik zu zeigen gesucht".

Milo bie Rirche! Da Sie felber Gefflicher find, fo Ande ich bas bei Ihnen natürlich. Es ift mir zwar über bie Magken wunderlich borgetommen, im Spftem einer fpexulativen Ctba son Ratechefe und Rirchenzucht, von Rirchenrath und imnerer Diffion, von Rirchenreprafentation und Generalipnoben gut lefen. Aber bei Ihnen, mein Berr, als einem Bfarrer, entschulbigte ich bas, benn Ste find in allen biefen Dingen fo zu Saufe, bag 36. nen biefelben in einem anbern Lichte, als uns Laien, erfcheinen thunen. Wenn nun aber Philosophen, wie Chalpbaus, aud io verfahren, wonn fie, wie biefer madere Mann in feiner wiloforbifden Ctbit, unter bem Titel religiöfer Sittlichkeit, ein ganges mit obligater Dogmatit gemurzies Rirchenrecht vortragen, wenn fe babei oft nur bie nachften Beburfniffe ber proteftanttichen Rirche im Auge haben, ach, fo wirb einem recht trift, recht phis iosophisch bunne zu Muth! Und biefe unfelige Confusion ber Milofophie mit ber Theologie greift jest immer weiter und bie Bhilosophen forciren sich, eber gläubig, als, was boch ibres Amis ift, bernünftig zu fein.

Bemif ift nichts Bertehrteres, Berunfttlichernbes zu erfinben, als bie Abgotterei, bie man bermalen mit ber Staatsgewalt treibt. Die Despoten wie bie Communisten benennen fich jest in biefer Bergotterung. Aber biefe Bergotterung nach welcher ber Despot nichts bulbet, als mas er befohlen, und nach welcher ber Communift nichts leiftet, weil ber Staat es ibm au leiften verpflichtet fein foll, biefe Berabtterung ift unftreitig etwas gang Anberes, ale ber Begriff bee Staates, ber in tom bie volltommenfte fittliche Othnung bes menfchlichen Willens ertennt. 20 2 Diefe Grelarung fcbiebe ich bier ein, um turger fein gu tons men. 3d halte numlich bas ethische Bebiet fur basjenige, auf meldem ber Wille bes Menfchen fich felbft nach feiner Magemeinbeit und Rothwenbigkeit zu bestimmen bat; bas religibfe Bebiet bagegen für basjenige, auf welchem ber Menich burch Sott bestimmt wirb. Auf bem ethifchen Gebiet finbet baber ein wirkliches Banbeln ftatt; auf bem religiofen Bebiet ift Bott ber im Menfchen wefentlich Mithanbelnbe. Das ethifche Banbein Mt baber bas Gefchichtegengenbe; bas religiöfe geht zugleich iber bas Werben und Thun ber Gefchichte bin aus. Das ethiche

Sambeln vertlart fich in has religiofe; bas religiofe fest fich has ethiste als eine fich von felbit verftebenbe Forberung vor aus. Mir unterscheiben baber beibe Gebiete auch in ber Benennung, indem wir bas ethische im Deutschen bie Sittlich teit, bas relie aibfe bie Seiligkeit nennen. Sittlich follen wir burch uns felbt bing bellig ift nur Gott und wir konnen nur burch ibn gebeiligt werben. Sittlich tonnen und follen wir und beffern, une fere Bergeben bereuen, unfere Rebler ablegen, neue Tugenben er werben u. f. w. Religios follen und können wir nur durch ben beis ligen Geift Gottes jur Ginbeit mit ihm wiebergeboren werben. Da Sie, mein herr, ein Theologe und fogar ein Pfarrer find, fo ift es überfluffig, Ihnen alle bie Stellen bes alten und nenen Teftamentes in bie Erinnerung jurud ju enfen, in welchen bie werkehenden Behauptungen ihre ausbrudlichfte Bestätigung finden. Reineswegs will die Schnift bas ethische Wiement begrae biren, aber fie will die Superipritat bes gottlichen über ihm zur Amettennung bringen. "Unter allerlei Bolt, wer Gott fürchtet und Recht thut, ber ift ihm angenehm". "Riemand aber ift aut. bann ber einige Gott". Ober in amberer Form: Coriftus läft awar fein Beben bon ibm felber - bas ift bie ethische Seite aber nicht nach feinem Willen, fonbern nach bem Willen feinet Batera, ber ibm gegeben bat, qu haben bas leben in ihm feiber - bas ift bie religiofe Geite. Berbalt of fichenun fo, bann tann allerbings ber Ue bere gang: bes: ethifchen Clouentes in bas: religinfe in ber Gibil bemachtet werben. Dit ber Kucht aber bat die Bilosophie bier nichts quichun. Bicht als hutte bie Bhisosophie es abadebnen; auch ben Begriff ber Rirche in ihre Untersuchung git gieben, benn die Abilosophie hat a petori nichts von sich auszuschließen; aber Ce but fich nur mit ber Ibee ber Rieche ale ber fatialen Spiebeinung ber Religion zu beschüftigen. Das Detail but fie ber Theor logie und bem tanonischen Recht zu überlaffen. Das Recht einer Birche ift etwas Pofitives. Das ber Ratholifen, bas ber Re formirten, Lutheraner, Gerrnhuter, Juden, u. f. m. ift ein inemer anderes. Das Kirchenrecht g. B., was Sie in Ihrer Ethie bebuciren, ift nicht nur ein protestantifches, fombenn fleht auf ein

dage fogge ben Würtembereischens bocht abniech. Der i Stant

kann fich hiefen positiven Berschiebenheiten gegenüber mur rationell, so benehmen, wis ich § 738 gesagt habe. Er kann bie Kirchen nur als religiöse Gemeinschaften nehmen, die er als Affociationen huldet oder als Corporationen anorsennt und die er nicht in ihrem dogmatischen Innern, wohl aber in ihrer ethischen Gabtung, so weit sie in die Erscheinung tritt, zu überwachen die Pflicht und das Recht hat. Er prätendirt, zu wissen, was sittlich, was unstitlich ist.

Ueber ber Rirche vergeffen mir jest fo oft bie Religion. Aben felbft wenn ich als Glied ber Kirche mich betrachte, fo ift bas Centrum ihrer Thatigkeit ein gang anderes, als ein nur ethiiches. Die Religion und, wie Gie fich ausbruden, ibre "prattilde Organisation", Die Rirche, baben es mit ber Bergebung ber Gunbe zu thun. Das sttliche Leben ift ein großer, unaufborlicher Rampf. Die Gemeinschaft mit Gott felber tann uns au ibm farten, tann und für ibn begeiftern, tann und ethifche Bunber vollbringen laffen. Aber in ber Religion werfen wir bie Geschichte, von ber wir felbft ein Moment ausmachen, als eine Laft von und; wir befreien und von ihrer Unrube; wir fturgen aus bem engen Wogenbrang ihrer Buche und Strome in bas uferlose Meer ber Cmigfeit; wir vergeffen, versunden in bas Unfchauen Gottes, Die Nothe unferer kleinen Biognaphie; mir fühlen uns aufgenommen in feine Geligkeit, fraft welcher wir bann alle Mifere unferer empirischen Alltäglichkeit, alle Biberfpruche unferes Treibens alorreich überwinden. Der Staat als ber Buter ber objectiven Sittlichkeit vergibt teine Gunbe. Er verfolgt fie. Die Birde aber erquidt ben Menfchen auch mit biefem absolnten Troft Bliden Sie bort auf bas Schaffot bin. Da umgrmt ber Priefter ben grmen" Sunder als feinen Freund, feinen Bruber und berbeifit ibm, bem Buffertigen, Die Gnabe Gottes. Das ift, bie Rirche. Der Genter aber schwingt prufend bas Beil in ber Sand, um bas Saupt bes "Brubere" im Namen ber Gerechtigkeit bom Rumpf ju trennen. Das ift ber Staat. Nun fann ber Staat felber driftlich werben und feine Inflitution im Liebesfinn bes Changeliums entwit-Teln. Rirchlich aber foll er fo wenig werben, als bie Rirche jum Stant Aber weil es fo ift, weil ber Staat ben Willen, wie er fic thatfäclich tund gibt, gum Object machen muß, fo halte ich eine religibse ober kirchliche Sthit, bie noch etwas Anberes, als bie Biebergeburt bes Menfchen in und burch Gott bezweckt, Die Sittengerichte feftfest, die eine Inquisition ber Gefinnung begrunbet, får einen Jerthum, welcher bem Staat nicht weniger, als ber Religion und Rirche gefährlich ift. 3ch enthalte mich weitergebenber Betrachtungen, ba ich in ber zweiten Ausgabe meiner Enchklopabie ber theologischen Wiffenschaften über alle biefe Buncte mich ausführlich verbreitet babe. Das Gute, Moralifche, Rechte, Sittliche ift innerhalb ber Bredlichen Region an fich gang baffelbe, was es in ber ftaatlichen ift. Es ware entfehlich, wenn es anbers mare. Die Geschichte zeigt uns bie Greuel, bie aus einer boppelten Sittlichkeit, aus einer niebern und hobern, einer weltuchen und geiftlichen, entfteben. Das ethische Clement, bem Wesen nach nothwendig Gines und baffelbe; verändert sich in der religiösen Sphare nicht an sich, sonbern fleigert fich burch bie Be giehung auf ben perfonlichen Gott, eine Beziehung, bie für ben Staat nur ba eintritt, wo er in feiner Bergewifferung beffen, was als Wahrheit und Luge natura sua und bem positiven Recht nach als gut ober bofe bestimmt ift, jum Gibe übergebt.

Sie nehmen auch Anstoß baran, daß ich für den Begriff der Weltgeschichte ben des Staates zum Ausgangspunct mache und wundern sich, daß ich doch in der Entwicklung fortwährend auch das religiöse Leben berücksichtige. Ich habe diesen Punct in der Kritik der Hegel'schen Philosophie der Geschichte (in meinen Grläuterungen des Hegel'schen Systems, 1840, S. 173 ff.) und auch an andern Orten schon öfter besprochen. In Grinnerung daran habe ich in meinem System §. 764 geschrieben. Es ist zwar höchst langweilig, sich selber zu eitiren. Da ich aber doch diese Zeilen schreibe, nicht blos von Ihnen gelesen zu worden, vielmehr, obwohl der Ausgleichung mit Ihnen zunächst bestimmt, auch das Publicum im Auge haben nuß, so will ich meine Trägbeit und Antipathie überwinden und den angezogenen Baragraphen hiehersehen.

"Unter dem Litel einer Philosophie ber Geschichte seben wir bie mannigfaltigften Darftellungen ber Geschichte fich herborwagen. Die Rritit berfelben gehört nicht hieber; die Grunbfabe einer folchen find in ber fo eben gemachten Beziehung auf die

gesammte bieberige Entwicklung ber Wiffenschaft angegeben. Sie foll nur ber eine Punct bemerklich gemacht werben, bag ber organifche Ausgang für ben Begriff ber Gefchichte ber Begriff bes Staates ift. Es ift zwar gang richtig, bag ber Beift als ber funftlerifche, religiofe und miffenschaftliche auch noch eine Befchichte bat; allein auf biefen Webieten geht er über bas Wollen zugleich binaus. Der Wille als thatenzeugenber. als in objectiven Sanblungen fich barftellenber, gebort bem Staate an. Der Staat ift die ethische Form, in welcher fich bie Freiheit als vernünftige, Die Bernunft als freie organisirt. Runft, Religion und Wiffenschaft fteben als die Region ber absoluten Entzweiung und Berfohnung bes Beiftes über ber Objectivitut bes bandelnben; aber von Seiten bes Selbft bewußtfeins ber Bernunft und ihrer Freiheit fteht ber Staat ale bie Form bes Willens ba, welche Runft, Religion und Wiffenschaft als besondere Momente fich integrirt, so bag er verschiebene Runftfinle und Schulen, verschiebene Confessionen, verschiebene Spfteme ber Philosophie in fich ertragen und mit fich als bem geltenben Spftem ber Sittlichkeit ibentisch fegen tann. — Entwidelt fich alfo ber Begriff ber Geschichte an bem bes Staates, fo folgt boch baraus nicht, bag nicht bie Sauptmomente berfelben mit benen ber Aunft, Religion und Biffenichaft jufammenfallen mußten. 3m Begentheil wirken in ber Tiefe bes Beiftes alle Muchte beffelben jufammen, fo bag im Wefentlichen biefelbe Gintheilung burch bie gange Geschichte hindurchgeben muß".

Diese Cintheilung gebe ich nun §. 795 mit Rudficht auf bie Religion im Allgemeinen an, führe sie aber auch S. 316 — 36 im Besondern aus, da mir so viel daran lag, hier die Hegel'sche Sintheilung zu reformiren, die mit dem Monotheismus nicht zurecht gekommen ist; ein Bunct von der äußersten Wichtigkeit, den Sie aber mit Stillschweigen übergehen. Für die Kunst habe ich §. 837 bei den verschiedenen Idealformen; für die Religionen S. 862 ff. in einer Andeutung über das Shstem der Religionen den historischen Jusammenhang und die Coincidenz mit der positisschen Gintheilung der Weltgeschichte angegeben. Für die Geschichte der Wissenschaft habe ich die nämliche Ueberzeugung gewonnen und leugne nicht, daß ich auf die concrete Durchführung gewonnen und leugne nicht, daß ich auf die concrete Durchführung

beifelben, falls fie mir noch vergonnt fein follte, große hoffe

Begel bat febr fcbn gefagt, bag bie Beltgefcichte bet Fortidritt ber Menfcheit im Bewuftfein ber Freihen fei. Und bas hat er nicht blos fo in abstracto gesagt, sondern bas bat er auch in einer vortrefflichen, nun fo oft fcon, ohne ihm Dant zu miffen, copirten und gepfunberten Darftellung ber Befchichte gezeigt. Ich verhehle nicht, bag es mir, feiner Groft gegenüber, bie in geiftvoller Dutchbringung ber politischen, ber afthetischen, religiofen und philosophifchen Gefchichte fo vorzuglich fich bervorgethan hat, recht tabl vorkommt, wenn Gie S. 115 etwas Tieferes zu bociren meinen, inbem Sie fagen: "Wir muffen ben 3wed und bas bewegenbe Brincip ber allgemeinen Gefchichte nicht fo enge faffen, wie Begel und feine Schule bies thut, fonbern fle überhaupt in bie Bermirflichung bes fittlichen Gemeinbelebene feten, welches nicht allein ein ftaatliches, fonbert auch ein individuell fittliches und ein abfolutes b. b. zugleich inbivipuell fittliches und allgemeines ober firchliches ift, und namentlich hat die allgemeine Geschichte ben 3wed, bem fle fic Schritt für Schritt nabert, nicht allein bie fittlichen Lebensgemeinschaften für fich vollkommen ber Ibee gemag zu gestalten. fonbern auch fie in ein vernunftgemäßes Berhaltnif zu einanber zu feben, und hieburch ichlieflich einen fittlichen Erborganismus bervorzubringen .

Glauben Sie wirklich, baf Sie Begel mit biefen Allge-

meinheiten etwas Neues gefagt hatten?

Sie werben mir einräumen, baß Sie in Ihrer Kritit mit Anerkennung berjenigen Beränberungen und Erweiterungen, bie ich, wie ich glaube, im Geift Hegel's und seiner Methobe an seinem Shstem gemacht habe, so karg als möglich gewesen sind. Wenn ich die andere Stellung der Teleologie, die eingänglichere Behandlung des Bslicht- und Tugendbegriffs ausnehme, so erwähnen Sie mit Nichts der Reformen, denen ich die Hegel'sche Doctrin unterzogen habe. Sie sprechen nicht von der andern Vassungen der Logit, der Ideenlehre; nicht von den vielen Beränderungen der Naturphilosophie, die ich mit so großer Liebe gemacht habe; Sie verschweigen, daß ich der Cthit den Unterdan der Idee

bes Einten gegeben. Und in biefer einem Recenfenten allervings frestehenden Richtung, niehr von meinen Fehlern, als von meinen Tugenden zu reden, geben Sie nun auch über meine Darstellung der Kunst und Acligion kurz hin. Von jener sagen Sie eben dur, daß sie bei mir kurz sei. Kurz — nun ja. Aber kann man denn nicht kurz sein und doch die Sache fördern? Ist die von mir gegebene Metaphysik des Schönen und der Kunst keinerlst weiterer Ausmerksamkeit werth? Sie haben es nicht so gefunden und so muß ich denn, da ich hier doch vor allen Dingen mich nur gegen Ihre Ausstellungen zu wahren suche, schweigen und wist mir einbilden, daß Sie wenigstens nichts Unrichtiges darin entbeckt baben.

Aber eben fo geben Gie über ben erften und zweiten Abfchnitt meiner Darftellung ber Religion mit kalten Stillsthweigen hinweg. Sollte ich benn auch bier nichts ber Ermahnung Berthes gethan haben? Sollte nicht biefe Sonberung bes eigentlich reibgiofen Proceffes bon ber religiofen Phanomenologie ein nicht unbebeutenber Fortichritt fein, ber eine Menge von Jerthumeen wiberlegt, eine Menge von Biberfpruchen in ber Auffaffung ber Religion auflöft? Ich hoffe es und ich glaube, bag ich mit biefer Fassung die große Unwartschaft ber Benet'schen Bbilosophie auf bem religionsphilosophischen Gebiete nicht wenig geforbert babe. Auch bier, es ift mahr, bin ich furz gewesen: Wenn man aber, wie ich, eine Naturreligion, eine theologische Eneuklopabie gefdrieben, wenn man bie Glaubenslehren von Schleiermachet und Strauf fo ausführlichen Beurtheilungen unterworfen, wenn man Begel's Religionsphilosophie fritfilrt und noch viele einzelte auf bie Religion bezügliche Abbanblungen verfaftebat, bann ift Rurge mohl erlaubt. Gie werfen fith mur auf bie Beduction, bie ich bon bem Spftem ber Weltgionen gebe. Gie übergeben babei auch wieder Die principielle Begrundung, die ich S. 868 babin gw fammenfaffe, daß ich fage: " bie Refigion ift baber 1, die Religion ber absoluten Subftantialität; 2, Die ber absoluten Subjectivität; 3, bie ber absoluten Geiftigkeit (Gottes). S. 864. Die Religionen, Die auf bem erften Standpunct fteben, nemen wir auch mit einem technisch gewordenen Ausbrud othnisch bie and bem meiten befindlichen monotheistische: Die auf bon

dritten driftliche. Die beiben erften Formen bifben unter fich ninen symmetrischen Gegensab, ber fich in ber britten aufhebt".

Sie machen fich nur mit ber Form zu thun, bie ich weiserbin vorgeschlagen babe, ben Unterschieb ber Religionen auszubruden, indem ich fage, daß man ben Cthnicismus auch in bas Urtheil faffen tonne: ber Denich ift Gott; ben Monotheismus in bas Urtheil: Bott ift Gott und ber Menfch ift Menfch; bas Chriftenthum in bas Urtheil: Gott ift Denfch. Wenn man biefe Urtheile fo turg und troden binftellt, fo läßt fich ber Berth berfelben freilich noch nicht einfeben. Dies tann erft bie ausführlichere Entwidlung und biefe babe ich in einer Abbandlung gegeben, bie im erften Banbe meiner Studien 1839 abgebruckt ift und bie ich S. 616 beshalb auch ausbrudlich in Erinnerung bringe. Wenn Sie mich also angreifen wollten, so batten Sie wohl bie Bflicht gehabt, auf biefe Ausführung eine billige Rucfficht zu nehmen Statt beffen ichelten Sie nun auf mich ein und machen mir Emwürfe, die mich nicht treffen; Ginwürfe, die mich aber um fo mehr überraschen muffen, als fie icon aus bem Abrig ber Beltgefchichte, ben ich gegeben babe, ihre Erlebigung batten finbet muffen.

· Am liebsten wurde ich baber schweigen, weil ich ein Recht au schweigen bier burch Arbeit erworben zu baben glaube. Da ich indeffen mir einmal vorgefest babe, allen Ihren Bormurfen nachzugeben, fo will ich auch bier wenigstens bas Sauptfachlichfte berühren. Wenn ich ben Cthnicismus in bem Urtheil ausgebrudt finde: ber Mensch ist Gott, so will ich bamit bas charakteristische Moment alles Geibenthums bezeichnen, bag bei ihm Die Wirflich-Beit Gottes immer in ben Menfchen fallt, weil Gott, ba er bier nur ale absolute Substang, noch nicht für fich felbft ale abfolutes Subject gewußt wirb, nur im Menfchen feine Gubjectivitat erreicht, ziemlich in ber Beife, wie man bie Segeliche Philosophie fulfchlich beschuldigt, daß nach ihr Gott nur im Menfchen, nur als ber Denich Bewuftfein babe. Die Entwidlung aber biefes Standpunctes führt eben gur Gelbstaufhebung feiner Ginfeitigfeit b. h. alfo, in ber Gefchichte bes Cthnicismus muß bie Subjectibitat ber Bottheit aus bem Schoofe ber absoluten Substantialität Der Bantheismus geht baber in ben jeceeffin, hervortreten.

ř.

Dualismus, ber Dualismus in ben inbivipualifirenden Bolbiteismus über, ber feinerfelts alle ibm voraufgegangenen Bhafen radwarts burchläuft und endlich in ber Apotheofe bes Romischen Raifers roncentrict. Der Romifche Raffer, ber Gerr bes Belttreifes, war ber divus augustus und ber Cultus feiner Majeftat, bit teine andern Gotter neben fich bulbete, berfchlang alle ethnifchen Religionen im Indifferentismus ber Romifchen Etletitt. Wenn Sie bies ermagen, werben Sie fich nicht mehr wunbern, wie ich ben Barfifchen Dualismus boch unter jenes Urtheil fubsumire, ba in ihm nicht nur jeber Parfe ein Mitftreiter bes Ormubz ober bes Abriman fein tann, bas Schidfal bes Gottes alfe von bem Thun bes Menichen auch abhängig gemacht wirb, fonbern auch reeffer Beife, actu, ber Ronig an Die Stelle bes Sonnen-Yonige tritt. Es verfteht fich von felbft, daß Gubftang und Gubfect fich gegenfeitig forbern, webbalb im Monotheibmus ber Denfc. als Subject, immer nach Erfüllung burch ben Gott als bas fubfantielle Subject trachtet. Wenn Sie baber es praniren, buf in Inbifchen ber Gott fich boch auch juin Menfchen entaugere, fo wiberfpricht bas nicht meiner Anficht, benn es kommt auf bie Mobalitat ber Entaugerung an. Gie wollen fich auf Bishun's Avataren berufen. Aber Wiebnu wird eben nicht blos Mensch, er wird auch Fifth, auch Cher, auch Schlange. Und bie anbern Ebtter incarniren fic auch. Und ber Menich, wenn er nur bie großen Buffen vollbringt, fann auch Welten und Gotter fchaffen. Und bie Ruffen find in ihrem Urfprung Omanationen bes Gottes. indit, mas wir Schöpfung bes Wenichen nennen.

Wenn Sie aber sich gegen das Priheil des Christenthums sträuben, das Gitt Mensch ift, so mussen Sie doch auch wieder richtig verstehen lernen. Nach dem Christenthum ist Goet in seinem Wesen menschlich. Beil er für sich, wie die Kirche es ausdrütt, in teiner zwelten Person, in Griffus, Mensch ist, so wird er es auch. Sie sagen, das Berhältniß Gottes zum Menschen könnte nur als "das der Lebens gemeinschaft beider dei substanzieller Berschiedenheit derselben bezeichnet werden".

Willen Sie banit verfichern, buf wir Menfchen nicht allinkadig, idliwiffeid, bilgegenwärtig, nicht unterschaffen find u. wgl., ih filmine ich Bieben volltennann bei. Diefe Pravioate find bie Meine Reform. Bon Rosentrans.

ausschlieflichen Prarogative Gottes. Wollen Sie aber bamit bes .Wefen Gottes, bas Wiffen ber Wahrheit und bas Wollen bes Outen, Die Beisheit und Die Liebe, Die Bernunft und Die Freibeit, von une ausschließen, so proteftire ich im Namen ber Denschbeit, im Ramen bes Chriftenthums, im Namen Gottes. Wenn zwischen Gott und une, wie Sie felbst fagen, Gemeinschaft bes Rebens ift, fo mocht' ich wiffen, wie Leben fich mittheilen foll, obne fich gang, ohne fich rudhaltlos bingugeben, ohne feine Subftang zu entäußern, ohne alfo eine substantielle Ibentitat berborgubringen. Nach bem Chriftenthum hat Gott uns nach und ju feinem Cbenbilde geschaffen, bat uns feinen Dbem eingeblafen; nach bem Chriftenthum ift Gott felber Menfch, mirklicher Denfc geworden, ein Mensch, ber sogar versucht ift "allenthalben" gleich wie wir; nach bem Chriftenthum befteht eine Comousie gwischen bem gottlichen Bater und bem gottlichen menschgeworbenen Sohn, beffen Bruder wir eben burch ibn felber find; nach bem Chriftenthum genießen wir im Abendmahl fein Fleisch, trinten wir fein Blut; nach bem Chriftenthum ift es ber gotiliche Geift, ber in ber Bemeinde maltet, ber und beiligt, ber und troftet, befeligt, ber und eingibt, mas wir reben follen, ber und in alle Bahrheit führt, ber, ale ein Geift ber Rindschaft, une rufen läßt: Abba, lieber Bater; ber mit uns alle Goben und Tiefen ber Gottheit burchforscht - und boch behaupten Sie, bag zwischen Gott und uns teine fubstantiellen Bande eriftirten? D mein Berr, wie fehr verkennen Sie bann bas Chriftenthum! Sie muffen fublen, wie wenig ber gabme Ausbruck "Gemeinschaft bes Lebens" gegen ben Ausbrud ber "Ginheit bes Lebens" perfchlägt, ben Chriftus ohne Bebenken vom religiösen Rapport gebraucht. - Menfchen zu Gott, bas Wefen bes Chriftenthums, mare unmög-· lich, wenn ber Denfch nicht mit einer substantiellen, nur mit einer accidentellen Ginheit mit Gott von Gott begnabet mare.

Doch soll biese Erinnerung gegen Sie keineswegs Ihre Ehristlichkeit anfechten, sondern nur mich selber gegen ben Borwurf schüßen, als hatte ich das Christenthum nicht verstanden und als hielte ich etwa einen Bantheismus daffir, denn dies bei den Theologen gegen und Segel'sche Philosophen so beliebte Ungeheuer, das man so gern zu unsexer Berdächtigung lostäßt, dies

APPOINT OF STORY OF STREET

Mr es boch eigentlich, was Sie mir insinuiren wollen, indem Sie gegen die "fubstantielle Ibentitut" Gottes und des Menschen polemistren.

Dag es fich fo verhalt, erfehe ich schließlich gang unzweibeutig aus Ihrer Bermunderung, wie es mir moglich ift, bas Sauptproblem ber Philosophie endlich in ber Untersuchung ber · Perfonlichteit Gottes zu finden. Gie vermiffen aber bei mir, wahrend Sie mir in ber Sache Recht geben muffen, wieber bie "eingehende bialektische Entwicklung ber Gottesibee" und find hart genug, ju fagen, bag bies Problem, welches eine befondere Biffenschaft, Die Metaphyfit, bilbe, ohne Die größte Oberflüchlichkeit nicht nur fo nebenbei abgemacht werben konne. Alfo beweise ich, ba Sie mich bes Lettern bezüchtigen, Die größte Oberflüchlichkeit. Sie hatten vielleicht Recht, mein Berr, fo berb gegen mich ju fein, wenn ich nicht in meinen Erläuterungen S. 618 ausbrücklich angabe, wo ich bie ausführliche Begründung beffen gegeben babe. mas ich bier nur andeute. Wollten Gie mir bier etwas anbaben. fo mußten Gie fich um biefe Ausführung fummern. Dies gu forbern habe ich ein Recht. Biebermann in Tubingen ift bis jest ber Ginzige gemefen, ber es verfucht hat, meinen am angeführten Ort in ber theologischen Enchklopadie gegebenen Bemeis für ben Begriff und die Eriftenz Gottes (theol. Enchel. 1845 S. 10 — 37) zu wiberlegen. Er hat mich aber nicht überzeugt, weil er übersehen hat, daß bas lette Urtheil, bas fich als Schluß ergibt, ein apobittifches ift: ber Beift, als ber absolute, ift Gott. Aber felbst wenn Sie nicht auf meine Theologie an befagtem Ort hatten Rudficht nehmen wollen, fo mußten Sie boch aus ber Beschreibung, bie ich von meinem Berfahren S. 617 und 18 mache, fich überzeugen, daß eine folche nichtsfagende, fich auf gar nichts einlaffende Abfertigung, als Sie mir zu Theil werben laffen, eine zu oberflächliche Behandlung fei.

Ihrem Tabel, daß auch ich vom Begriff der logischen Ibee zum Begriff der Natur übergehe, bin ich schon oben begegnet. Bielleicht ist es mir gelungen, Ihnen dort deutlich gemacht zu haben, inwiefern die logische Idee als Logos gedacht werden könne, so daß dann sogar die Borstellung eines schöpferischen Berhaltens möglich wird. Das Berhaltniß der Natur zum Geist

babe ich S. 304 angegeben. Bielleicht babe ich Ihnen oben aus beutlich gemacht, welch' ein Unrecht Gie Begel anthun, wenn Sie nicht ben Begriff Gottes ale bee absoluten Geiftes als bas Brincip feiner Philosophie anfeben. Bare mir bies gelungen, fo wurbe ich eben bamit mich felbst gerechtfertigt baben, bag ich ber begel'ichen Philosophie nicht ein ihr principiell frembes Glement petropirt babe, wenn ich ibre Darftellung mit bem Begriff bes verfonlichen Bottes ichliefe. Gie fagen namlich am Schlug Ihrer Rritif: "Bu bem Begriff Gottes als bes abfoluten Beiftes gelangt Rofentrang, wie Begel, nur auf bem regreffiven Bege, phaleich er Gott nicht, wie letterer, nur als bas reine Sein er fast, bas allein im Menichen gum Gelbftbemußtfein gelangt. Es bekommt bieburch bas gange Wert bes Berfaffers eine innere Unentichiebenheit und Saltungelofigfeit, inbem es im Gangen bie Form bes Begel'ichen Spftems und beffen Entwicklungsgang fest balt, mabrend boch ber Inhalt ber philosophischen Unschauung ein von bem Inhalte biefes Spftems grundmefentlich perfchiebener gemorben ift ".

Im Gingang Ihrer Critit fagen Gie mir, ich hatte bas Dringip ber Segel'ichen Philosophie beibehalten, mare aber pon beffen Consequenzen abgegangen.

Sier am Ende fagen Sie mir, ich hatte die Form und ben Gang ber Segel'schen Philosophie beibehalten, aber ber Inhalt meiner philosophischen Anschauung sei ein gang anderer geworben

Welche bon beiben Behauptungen ift benn nun mohl wahr?

Do hatten Gie mir benn innere Unentschiebenbeit und Saltungelosigfeit nachgewiesen?

Sie können sich nicht benken, daß die Segel'sche Philosphie, so wie ich sie entwickle, in der That die Segel'sche Philosophie ift, während ich durch meine Resorm und Partiellung den tiesen, ewig wahren Sinn dieser Philosophie erst recht klar gemacht zu haben bestreht gewesen din. Aber so groß die Aenderungen sind, die ich aus der Anlage und Methade des Spsiems beraus für nothwendig erachte, so kann ich mich doch nicht überzeugen, daß nicht hegel die Idee Gottes ähnlich, als ich, sollte verftanden haben.

Aber felbst wenn ich nun die Philosophie anders, als Segel, aufgefaßt, wenn ich mich etwa, ohne es zu merken, durch Jahre lange Arbeit allmälig in eine Anschauung hineinvertieft hätte, die von der Hegel'schen, wie Sie wenigstens behaupten, grundwesentlich verschieden wäre, so würde es denn vor allen Dingen doch darauf ankommen, ob, was ich lehre, wahr und ob, wie ich es lehre, klar d. h. auch logisch richtig und ob es geschmadvoll ausgedrückt ist.

Ob meine Beränderungen bes Segel'ichen Spftens nur eine Reform beffelben, bas ift nur eine relative, eine kritisch historische Frage; ob aber meine Philosophie an und für sich wahr und klar, bas ift eine absolute, ben Begriff ber Ibee birect betreffende Frage.

Ich wollte biese meine Apologie gegen Ihre Einwürfe erft in ber Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik bruden laffen, welche Sie mit Fichte und Ulrici herausgeben. Sie ist aber inzwischen stärker aufgelaufen, als ich bachte und so erlaube ich mir, sie Ihnen als Brochure zu gefälliger Ginsicht zu übersenden und Ihrem Wohlwollen ergebenft zu empfehlen.

Leben Sie wohl!

Rarl Rofenfrang.

Ronigsberg, ben 29ten September 1852.



-

.

And the service of the service of the

. .

err

## Apologie Hegels

gegen

Dr. R. Hanm

nag

Karl Rosentranz.



Berliu.

Verlag von Dunder und humblot.
1858.





Seit länger als einem Menschenalter ift Hegels Philosophie das unausgesette Ziel anhaltender Polemik. Bon den verschiedensten Standpuncten ist diese in den verschiedensten Formen, in Büchern, in Journalartikeln, in satyrischen Gedichten aufgetreten. Mit einigen diesem Zweck gewidmeten Schriften haben sich protestantischer Seits Weiße, Bachmann, P. Fischer, Ulrici, katholischer Seits Günther und Staudenmaier besonders hervorgethan. In politischer hinsicht richteten im Interesse der Reaction Schubarth und Stahl den stärksten Angriff gegen Hegel. Runmehr aber erleben wir es, daß er, wozu Ruge in den Deutschen Jahrbüchern durch seine Kritik der Rechtsphilosophie präludirte, von dem Liberalismus als ein Reactionair in einer Weise beseindet wird, die nicht blos dem System, sondern auch dem Menschen gilt. Diese Rolle hat herr Dr. Haym in seiner Schrift: Hegel und seine Zeit, Berlin 1857, übernommen.

Ich bezweisle nicht, daß derselbe bona side handelt. Ich bezweisle noch weniger, daß seine Schrift für die Enthüllung des Entwicklungsprocesses der Hegelichen Philosophie eine Menge feiner, geistreicher und beredsam ansgedrückter Bemerkungen darbietet. Ich will Dr. Haym nicht eine principielle Feindseligkeit gegen Hegel zuschreiben, allein der Eindruck, den sein Buch hinterläßt, ist ein gemischter. Einerseits zeigt er das Berechnete, Ausgeklügelte, im Inhalt Unvollsommene und Versehlte, in der Form Rohe, Unstritische und Unerquickliche der Hegelschen Leistungen mit scheinbar mitroskopischer Genauigkeit; andrerseits aber schildert er die großen

Kolgen, welche dieje Sehlgeburten für den glücklichen Fortschritt der Wiffenschaft nicht nur, sondern selbst für die Forderung unseres nationalen Lebens gehabt haben sollen, in einer so anerkennenden Beise, daß man nicht begreifen fann, wie so schlechte Urfachen so gute Wirkungen zu haben vermögen. Dieser Wiberspruch zieht sich durch das ganze Buch. Eben so verdächtigt hanm den Menschen Hegel durch eine psychologische Pragmatik, die in den gebeimften Binkeln der Seele des Philosophen Bescheid weiß, als ob er nämlich seine Philosophie nur nach außerlichen Beziehungen, um eine momentane Wirtung auszuüben, als ein Rlügling gemacht, als ob er für das Geschick seiner Nation kein Mitgefühl, ein Intereffe nur für seine Speculation und die herrschaft berfelben, feine Rraft des Charafters, feine Widerstandsfähigfeit gegen die Berlockungen gehabt habe, welche die Regierungen ihm boten, seine Philosophie ihren Tendenzen zu accommodiren. Dann aber muß er wieder die achte Begeifterung Segel's für die Wiffenschaft, die Rudfichtslofigkeit seiner Aeußerungen, die Unbescholtenheit, Redlichkeit, Offenheit, Gediegenheit, ben Ernft und bie Treue bes Mannes zugestehen, so daß auch hier ein Biderspruch bleibt, wie ein so auf die Sache gestellter Mensch bis zu einem solchen Grade von Leichtfertigkeit und Riedrigkeit habe finken konnen.

Nun könnte Haym unftreitig erwidern, daß in der That der eben geschülderte Widerspruch das Wesen der Hegelschen Philosophie wie ihres Urhebers sei. Sieht man jedoch näher zu, so entdeckt man bald, daß seine Auffassung sich entschieden nach der negativen Richtung des Tadels und der Verwerfung hinwendet. Er hat eine Vorliebe für alle Mängel und Schwächen Hegels, die kein Vernünftiger leugnen wird. Er hat sichtbare Freude daran, die Unvollkommenheiten hervorzukehren. Er schildert zuweilen die außzgezeichneten Eigenschaften Hegels nur, um ihnen sofort den Constrast seiner Verirrungen und Veschränktheiten um so stärker entzgegenzustellen. Er hat das Talent der Leidenschaft, alle Größe dieses Mannes zu verkleinern, alles Verdienst desselben in einen

zweifelhaften Schein aufzulösen. Er behandelt ihn oft, wie Macaulan unsern Friedrich II. Er hat fich für seine Polemik eine bequeme Manier zurecht gemacht. Segel arbeitete fich von ber Aufflärungsperiode burch ben Gegensat bes antifen und bes romantischen Ibeals zum Gedanken des protestantischen Staats bindurch, in welchem das politische, religiose und wiffenschaftliche Princip mit einander verfohnt find, wie er in der letten Ausgabe feiner philosophischen Encyklopadie zu §. 552 fich ausdrückte: "Rur in dem Principe des sein Befen wiffenden, des an fich absolut freien und in ber Thatigkeit feines Befreiens feine Birklichkeit habenden Geiftes, ift die absolute Möglichkeit und Wirklichkeit vorhanden, daß Staatsmacht, Religion und die Principien ber Philosophie in Gins zusammenfallen, die Berfohnung der Birklichfeit überhaupt mit bem Geifte bes Staats, mit dem religiofen Gewiffen, ingleichen dem philosophischen Biffen fich vollbringt." Dr. hann ftellt nun die nüchterne Berftandigkeit der Aufflarung, Die schöne Sinnlichkeit ber Antike, Die phantaftische Bermorrenheit ber Romantif und die feudaliftischen Souverainetatsgelufte ber Restauration gleichsam als Farbentöpfe vor fich hin, aus denen er, je nach Bedürfniß, das Bild hegels bepinfelt, so daß es bald in diefem, bald in jenem Anftrich, am häufigften aber in einer buntscheckigen Sarlekinsjade fich zeigt, worin die heterogenften Lappen durch eine dialektische Nath zusammengeflickt find.

Das Marimum von Monstrofität, das Hegel hervorgebracht hat, bleibt ihm daher auch die Phänomenologie des Geistes, mit welcher Hegel die Deutsche Philosophie aus der Romantik wies der herausarbeitete, indem er zugleich noch dem damaligen Geschmack an geistreicher, auch die Phantasie beschäftigender, zuweilen vornehm geheimnisvoller Darstellung huldigte. Hahm vermag in ihr nichts zu erblicken, als eine durch Geschichte in Unordnung gebrachte Psychologie und eine durch Psychologie zerrüttete Geschichte. Sollte es aber nicht Werke geben, und sollte, in geswissen Krisen der Wissenschaft es nicht Werke geben müssen, die

freilich in teine ber berkommlichen Schulkategorien fich einrangiren laffen, und welche boch, als in foldem Betracht incommenfurable Größen, ben entschiedensten Fortschritt haben ermirken helfen? Dr. Saym führt beifällig an, daß ich die Phanomenologie in ihrem aufwärtssteigenden Gange mit Dante's divina commedia verglichen habe. Ift biefe aber nicht auch ein weder Ipriiches, noch episches, noch bramatisches ober bidattisches Gebicht im gewöhnlichen Sinn? Ift fie nicht in ihrem fühnen und einzigen Bau allen diesen Formen transcendent? Ift fie nicht eine gigantische Anomalie? Ist nicht gerade eben so die Phanomenologie keine Bearbeitung einer besondern Disciplin und doch ein alle Disciplinen überragendes, fie alle befruchtendes, formgewaltiges Bert? hegel ist nach hann, S. 10, kein Genie, nur ein Talent gemesen, das mit Reflerion und Absichtlichkeit arbeitete. Ich glaube aber, daß nur ein Genie ein so eigenthümliches Werk, wie die Phanomenologie, schaffen konnte. Ich glaube noch mehr, daß, wenn von ihr nur die Vorrede auf die Nachwelt kame, diese darin das glänzende Denkmal eines der genialsten Denker ehren würde. Julian Schmidt, mit welchem hanm nach seiner Schluftverficherung übereinzustimmen liebt, ift boch gegen Begel bei weitem gerechter gewesen. Er hat seine Größe viel tiefer und reiner burchgefühlt, und es ift ihn bei der Phanomenologie die Empfindung überkommen, als handle es sich in ihr um die Geburt eines Gottes. Nach Haym's Manier, mit einem Durcheinander von Psychologie und Geschichte ben Stab barüber zu brechen, konnte man auch fagen: Kant's Kritik der reinen Bernunft ist ein absurdes Droduct, benn fie ift eine durch logit verberbte Metaphyfit, eine durch Metaphysik zerrüttete Logik; ober auch eine durch Psychologie verunreinigte Logik, eine durch Logik verwirrte Psychologie. das nicht eben so wahr? Wär' es aber auch nicht eben so falsch?

Dr. hanm will die Segelsche Philosophie in die Geschichte des philosophirenden Individuums hegel auflösen. Er geht daher auf das eigentlich Speculative wenig ein. Die Philosophie der

Natur berührt er faum; die Psychologie schließt er aus, weil sie nach seiner Meinung gar teine wiffenschaftliche Bedeutung bat. Bon der Geschichte ber Philosophie, deren außerordentliche Leiftungen felbst die beftigften Gegner Begels willig zugefteben, und aus welcher auf Segels eigene Begriffswelt eine fo helle Beleuchtung fällt, ignorirt er merkwürdiger Beife ganglich. Die Ginwurfe. die er gegen Segels Logif und ihre bialettische Methode macht, find nicht neu. Gie find langft von Sichte, Beife, Ulrici, Fischer n. A. und fie find oft grundlicher gemacht. Daffelbe gilt von seiner Polemit gegen die Philosophie des Staats, der Religion und Runft. Das Specififche in Sanm's Berfahren ift die pfycho. logische Analyse ber subjectiven Genesis des Systems und die aus ihr folgende Verurtheilung beffelben, als des Products eines von der Zeit übermundenen Standpuncts. Er felbst bezeichnet, ohne nabere Begriffsbeftimmung, feine eigene Philosophie als eine trans. cendentale, in welcher nach S. 468 der lebendige Mensch in ber gangen Concretion seiner Innerlichkeit und in der Totalität seiner historischen Erscheinung und Entwicklung die Wahrheit der absoluten Idee sein soll. Die dogmatische Metaphysik soll in's Transcendentale umgeschrieben werden. Man kann sich nur eine anthropologische Grundlage dabei vorstellen. Nun zieht fich aber burch feine gange Betrachtung ein Dualismus hindurch, ber in ihm selber liegt, ben er aber Hegel als ein conftantes Ge= brechen seiner Philosophie unterschiebt. Er erkennt nämlich auf der einen Seite die Nothwendigkeit der logischen Formen und ihrer Dialektit an; auf ber andern Seite aber will er das Reale, b. h. Ratur und Beift, von ihnen unabhängig miffen. Bie aber Natur und Geist, ohne das logische Element als ein ihrer Realitat immanentes Moment zu befigen, vernünftig fein konnen, er= hellt nicht. Rach Segel ift der Begriff bes Logischen ber abstracte Begriff der absoluten Form des Absoluten; eben deshalb bezieht er fich nothwendig auf die Realeriftenz des Absoluten, in welcher er als Moment enthalten ist. Das Reale aber bezieht fich wie-

berum auf bas Logische, weil in seinem eigenthumlichen und für fich felbstftändigen Dasein die Bernunft das allgemeine Maak ausmacht. Bernunft, Ratur, Geift find baber an fich gleich abfolut; aber dem Inhalt nach mit einander verglichen, enthält die Natur die Vernunft und der Geift sowohl die Vernunft als die Natur concreter Beise in sich. Insofern steht die Natur höher als die Vernunft, und der Geift höher als die Natur. Aebnlich ift die Absolutheit innerhalb des Geiftes zu fassen, in welchem die Subjectivität der formalen Vernunft, die Objectivität der erscheinenden Natur, die Absolutheit als folche dem adaquaten Begriff bes Geistes entspricht. An sich find baber ber subjective, objective und absolute Beift im Begriff bes Beiftes felber coordinirt, aber verglichen mit einander fteht der objective sittliche Beift höher, als der individuell natürliche und der absolute als religiöser höher als der objective. Dr. Hann klagt beständig darüber, daß man bei Hegel gar nicht wisse, was denn eigentlich sein Absolutes sei, ob die logische Idee oder der Geift, ob der Staat oder die Religion, ob die Kunft oder Philosophie. An fich find sie alle abfolut, actu aber ift nur der Beift als absoluter bas ichlechthin Absolute. Nach Haym soll Hegels Philosophie sich in einer steten, fich widersprechenden Doppelbewegung verlaufen, bald das Logische durch eine widernatürliche Fiction sich in ein Reales verwandeln zu laffen, wodurch nur eine dialektische Phantasmagorie erzeugt werde, balb das Reale burch den Bampprismus der logischen Rathegorien zu blaffen Abstractionen auszusaugen, die ebenfalls nur eine gespenstische Eriftenz binkummern. In diesem gründlichen Migverstand der Bedeutung des Logischen muß felbstredend die ganze hanmiche Kritit bei allem combinatorischen Scharffinn, den fie aufwendet, dem eigentlichen speculativen Problem, um das es fich handelt, fern bleiben; die Logik muß ihr zur Sophistik herabfinken. S. 329 ruft Dr. hanm pathetisch aus: "Aber wer, der noch einen Funken, ich will nicht fagen, von Freiheitsgefühl, fonbern von achtem Respect vor der Wirklichkeit, von wirklichem

Sinn für die Lebendigkeit des Geistes besitzt, wird sich noch heute in dieses Joch einspannen lassen, um sich damit die Freiheit der sophistischen Willtühr zu verschaffen?" Borher S. 324 heißt es: "Die Logik, um es kurz zu formuliren, ist der durchgeführte Bersiuch, das abstracte Denken als solches aus der Fülle der Totalität des menschlichen Wesens und aus der Fülle der Wirklichkeit heraus zu vereinigen und zu concretisiren. Ju sich widersprechend, wie dieser Versuch ist, muß er vom Standpunct lebendiger Geistigkeit, vom Standpunct der religiösen und ästhetischen Anschauung aus als eine Rohheit und Geschmacklosigkeit, vom Standpunct des reinen Rationalismus aus als eine Verwirrung und Corruption des Verstandes und seines Gewissens bezeichnet werden."

Mitunter ift Dr. Saym der Wahrheit gang nabe, fpringt aber, bicht herangekommen, wieder ab. So fällt es ihm S. 102 auf, daß bei Begel von Aufang an der Begriff des absoluten Geiftes derjenige ift, in welchem seine Philosophie culminirt, und durch welchen fie fich principiell von der Schellingichen unterscheibet. Er gesteht nach Darlegung der embryonischen Gestalt des Begelichen Spfteme, wie es in bem von ihm felber im Driginal burchgesehenen Manuscript der Frankfurter Periode noch vor dem Ericheinen von Schellings Suftem bes transcenbentalen Ibealismus porliegt, S. 121 zu: "Niemals ist das Segelsche System aus diefen seinen Grundfugen gewichen. Wohl aber mar es für jest noch nicht überall seiner eigenen Idee treu und gleich." Ginficht ift es ichwer zu faffen, daß Sann fpaterbin boch behaup. tet, daß Begel alle Realität der logischen Schattenwelt und alle Rraft der Freiheit dem abstracten Begriff geopfert babe. noch schwerer zu fassen ift, daß er die allmälige Entwicklung des Segelichen Realprincips weniger als eine Bervollkommnung, foudern mehr als einen Fehler betrachtet und die fehr begreiflichen Schwankungen in der subjectiven Genesis bes Systems zu polemijden Einwanden gegen dieses felbft macht. Daß Begel felber fo langfam fich feines Princips bemächtigte; daß er ben Geift

erft in folden allgemeinen Formen, wie Leben und Liebe, erfaßte; daß er bann seine absolute Erscheinung in ber volksthumlichen Sitt= lichkeit feierte; daß er später von dieser als dem objectiven Beift ben subjectiven und ben absoluten als die Ertreme sonderte; daß er in der Erscheinung der Abjolutheit des Beiftes die afthetische, religiöse und philosophische unterschied, bis er endlich, in den Beweisen für die Eriftenz Gottes, die Absolutheit des erscheinenden Beiftes, von dem auch in feiner Eriftenz ewig absoluten Beifte als "ber eben fo ewig in fich seienden wie in fich zuruckfehrenden und zurudgekehrten Identität" (Encyklopadie §. 554) ablofte, ift unleugbar ein allmälig reifender, in fich consequenter Fortichritt. Es ift dieselbe Grundidee, die aus trüben aber tiefen Anfangen zu immer größerer Rlarheit sich fortarbeitet, aber es ist keine Untreue gegen sein Princip. Der Begriff ber logischen Ibee murbe in der Luft schweben, wenn nicht der Geift als der denkende und ichaffende felber der Logos mare.

Niemand kann die Unumwundenheit, mit welcher ein Schriftfteller seine Ansichten äußert, höber schäpen, als ich. fann baber weiter, als ich, bavon entfernt fein, Dr. Sann aus ber Schärfe seiner Opposition gegen Segel irgend welchen Borwurf zu machen. Darin aber, glaube ich, hat derselbe fehl gegriffen, wenn er es liebt, diejenigen Deductionen Begels, die ihm durch ihren Inhalt zuwider find, mit verächtlichen Ausbrucken ju bezeichnen, die Hegel nicht blos bes Irrthums zeihen, fondern die ihn des Betrugs bezüchtigen sollen. S. 375 u. 76 wird ihm daher auch aufgerudt, daß er das Sochste und Burdigfte im Subjectiven, die Moralität, zu faffen unfähig gemesen fei. Er habe fie untergestect und abgefunden und sich in ihren Regionen nie beimisch gefühlt. Dr. hann nimmt gegen hegel einen Ton vornehmer Ueberlegenheit an, ber burch einen höhern positiven Gehalt seiner Kritik gerechtfertigt sein mußte, mas boch gar nicht der Fall ift. Er beschuldigt Begel einer unverzeihlichen Escamo= tage mit einer Zuversicht, die durch fein wiederholtes Jugeftand=

niß von dem Ernst widerlegt wird, den Hegel in seine Arbeit legte. Nicht selten spricht er von dem ehrlicheren Wege Kants. Bei der Aesthetif sindet er, daß Hegel in ihr ehrlicher, als bei der Religionsphilosophie, zu Werke gegangen. Die Vermittlungen in dieser nennt er sadenscheinigen Formalismus, ihre Dialektik Capriolen der Logik. Zuweilen, wie S. 423, betheuert er, daß er das Hegelsche Versahren nur Taschenspielerkunst nenz nen könne. Sein Lieblingsterminus ist aber, von den Manövern zu reden, die Hegel mache, einen an sich unwahren Begriff als plausibel zu infinuiren.

Doch noch herber spricht er sich über bie ftpliftische Seite ber Begelichen Schriften aus, indem er hierbei icon als eine vollenbete Thatfache bas Urtheil voraussett, daß hegel niemals ein Meister in der Darftellung gewesen sei. Dies ift auch fo ein faules, zur Mode gewordenes Gerede, das zum Theil wohl von der Mühsamkeit und Schwerfälligkeit herrührt, die Begel, wie er felber oft klagt, bei bem mundlichen Bortrag anhafteten; zum Theil aber sich auf einzelne Brocken stütt, die man aus seinen Vorlesungen berausgeriffen hat. In ber That gehört Begel nicht zu ben leichten und eleganten Schriftstellern. Auch kommen bei ihm erstaunliche harten ber Diction vor. Indeffen ift es, wenn ein Princip zum erften Mal feine Darftellung verfucht, taum anbers zu erwarten, als daß eine gewiffe Berbheit ber Form fich darin kund gibt. So lange man in den schon getretenen Gleisen, fo lange man an der Oberfläche der Dinge bleibt, läßt fich auch mit ben landläufigen Ausbrucken und Wendungen leicht und glatt schreiben. Sobald man aber etwas bis fo lang Unausgesproche= nes zum erften Mal zu fagen, sobald man einsam in die Tiefe zu bringen hat, ergeben fich aus ber Ratur ber Sache Schwierigkeiten und die Darftellung wird noch mit dem Boben, aus welchem sie sich hervorbildet, zu fampfen haben. Entspringt aber nicht aus diesem Rampf auch eine eigenthumliche Schönheit? Ein gewaltiges Ringen mit ber Sprache ift bei Begel unverkennbar.

hat es aber seinen Grund in einer ftpliftischen Unfabiafeit? Gewiß nicht und hanm felber ift oft genug der Bewunderer der Be-Aus jenem Ringen entsteht daber ber Reiz, gelschen Diction. ben machtvollen Geift des Denkers mehr und mehr herr des Stoffs werden zu feben und, mas ihn im Innerften bewegt, in immer treffendern Wendungen, in immer anschaulicheren Worten fagen zu hören. Die Bildungsgeschichte Segels, zu welcher Sayms Buch trop feiner Ungunft und Miglennung ein nicht unintereffanter Beitrag ift, scheint uns eben dadurch so anziehend zu fein, daß mit dem Bachsthum der Erkenntniß auch die Form fich zu immer lichtvollerer Deutlichkeit fortstuft. Bon Saym bekommen wir freilich über fie nichts zu horen, als daß fie rob, trocen, geschmacklos, schwerfällig, plump, unkritisch, verworren, gespannt u. dal. m. fei. Dies ungerechte Urtheil vergift fich fo weit, daß S. 331 Hegel mit Herbart im Styl contrastirt und nun, nachbem die logische Reinlichkeit und Afribie von diesem gelobt ift, von jenem gesagt wird, er sei, Berbart gegenüber, "ein unverzeihlicher Confusionarius." Wenn denn einmal über Begels Styl abgeurtheilt werden follte, so mußte man doch fragen, ob er im Stande gewesen fei, ben Styl einer Gattung inne ju halten und zugleich bem Zwed zu genügen, ben die Darstellung nach Außen bin erfüllen follte. Aus diesen beiden Factoren wird doch eine jede Prosaschrift hervorgeben muffen. Die Gattung bat ihr beftimmtes Gefet, aber die eroterische Beziehung auf das Publicum, für welches die Darstellung sich bestimmt, bringt noch einen specifischen Ton in dieselbe. Benn Begel Paragraphen für Gymnafialicouler abfaßte, fo mußte er, um gut zu ichreiben, eine ans dere Form wählen, als wenn er den nämlichen Inhalt zu Dictaten für die Universität verarbeitete. In solchen Differenzen zeigte er also einen guten Geschmack. Ferner, wenn er als akabemischer Lehrer im mündlichen Vertrag so sprach, wie Hotho ihn unübertrefflich mahr geschildert hat, so bewieß er einen guten Geschmad, daß er als Schriftsteller, wo er sich zu dem allgemeinen Publi-

cum mandte, Diejenigen Rudfichten malten ließ, von benen er als Professor auf dem Ratheder abstrahiren konnte. Bei jedem Docenten, der einen freien Bortrag halt, wird die Nachschrift immer eine große Probe feines Talentes fur die Darftellung fein. Hegel hat sie wohl hinreichend bestanden, da Michelet die Raturphilosophie und die Geschichte der Philosophie in all der Naturwüchsigkeit berausgegeben bat. in welcher sie von ihrem Urheber gesprochen sind. Als mundlicher Redner ift Segel nach dem einstimmigen Beugniß seiner Beitgenoffen, wie nach seiner eigenen Meinung, in Vortrag und Gesticulation niemals von Belang gewesen. Sind aber beswegen die Reden, die er z. B. als Rector bes Nurnberger Gymnafiums gehalten hat, nicht rhetorisch untadelhaft gebaut, correct im Ausbruck, gemeinverständlich und voll edler Barme? Ich bin daber der Meinung, daß Begel ein vollkommenes Anrecht hat, unsern Classikern zugezählt zu werden, benn er hat gerade durch jene Bereinigung von Berftand und Phantafie, die haym ihm zum Vorwurf macht, unsere philosophische Profa unendlich geforbert, weil er mit ihr die Scheide= wand zerbrochen hat, welche die Philosophie als Speculation von der allgemeinen Wiffenschaft überhaupt trennte. Siezu batten Rant und Fichte den Grund gelegt, benen Segel in fünstlerischer Sinficht unbebenklich angereiht werben barf. In Deutschland ge= langt man freilich zu der Ehre, als Claffiter anerkannt zu werben, erft, wenn ein Fragment in eine Anthologie aufgenommen und der lieben Schuljugend als muftergiltig prafentirt ift. Bon diesem Augenblick an ist bei uns ber Ruf eines Schriftstellers ge-Jenes Bruchstud wenigstens wird unfterblich fortleben, weil jeder nachfte Sammler es für heilige Pflicht halt, es ebenfalls abdrucken zu laffen, ba man ja fonft argwöhnen konnte, bag er nicht eben so belesen und eben so competent sei. hanm's Auffassung wird man nicht wiffen, ob man hegel als philosophischen Autor classisch nennen barf ober ob man ihn als einen roben und ungebildeten Stumperer verachten foll.

bar neigt er fich im Ganzen entschieden bem lettern Urtheil zu, allein, wie wir bemerkten, kann er stellenweise nicht umbin, ibm die höchste Anerkennung zu zollen. Bir wollen eine Probe auch dieses Widerspruchs geben. S. 302 heißt es von ber Logif: "Rein geringes Lob ift es fur die Wiffenschaft ber Logit, daß die bidaftische und schriftstellerische Beisheit ihres Berfassers fich mit bem philosophischen und funftlerischen Plane des Gangen in's Gleichgewicht zu fegen vermocht bat. Der Baumeifter bat es verftanden, sein Gebäude gerade badurch zweitentsprechend zu machen, daß er es schön machte. Seine didaktische Kunft geht Sand in Sand mit seiner architektonischen. Nicht zum wenigsten beshalb ift die Logit verständlich, weil fie im Gangen, wie im Detail ihrer Gliederung, die größte Regelmäßigkeit und Symmetrie zeigt." lesen wir aber S. 325? "In bogmatischer und unkritischer, in verworrener und rober Form ift die Segeliche Logit ber erfte trugerifche Berfuch einer folden Biffenschaftslehre und Philosophie gewesen."

Dr. Hann hat aber nicht nur Segels Philosophiren und Philosophie, er hat mit ihnen auch bas gange Beitalter Begels barftellen wollen und nennt baber seine Schrift: Begel und feine Zeit. Die Deutsche Aufklärung, die Französische Revolution, das Napoleonische Raiserreich, ber Befreiungsfampf ber Deutschen gegen den Corfischen Gigauten, die romantische Vermittelalterlichung, die politische und kirchliche Restauration und ber Blip aus scheinheiterm himmel, die Julirevolution! Diese an den intereffantesten Metamorphosen so reiche Zeit bat Segel burchlebt. tann fich fehr mohl ein Bert vorstellen, welches ben Menschen Segel wie feine Philosophie im Berhaltniß zu diefen Epochen entwickelte. Als ich meine Biographie 1844 herausgab und zum ersten Mal die bis dabin unbekannte Geschichte der Jugendbildung Segels erzählte, mar es nothwendig, mich an die Perfou und ihr nächstes Wirken zu halten, um ein möglichst treues und unverfälschtes Bild ihrer Individualität izu gewinnen.

sammenhang mit den allgemeinen Phasen der Zeit ließ ich nur so weit eintreten, als unumgänglich für das Berftandniß des Philoforben und feiner Thätigkeit nothig war. Dr. Saym konnte einen universellern Standpunct einnehmen. Er hat es auch formell mit nicht geringer Pratension gethan, aber die jo gestellte Aufgabe boch nicht befriedigend gelöft. Um diesen Ruhm zu erwerben, hatte er theils das geschichtliche Element historischer behandeln, theils den Menichen Begel nicht verfälschen muffen. Er hat bas aeschichtliche Element nur nach den traditionell gewordenen Auffassungen gezeichnet, ohne dasselbe sich bis dahin verdichten zu laffen, wo es fich bei Begel im Local, in der Situation und in Personen individualisirte. Den Menschen Segel aber hat er durch die verschiedenen Epochen der Zeit mit der Vassivität eines philosophischen Anempfinders hindurchgeben laffen, der mit jeder Phase ein anderer wird. Wenn das Erstere ein Mangel ift, so ist das Zweife, gelinde gesagt, eine Selbsttäuschung, ba er fich in diesem Urtheil entschieden selbst widerspricht und die Einheit Begels mit sich in allem Wesentlichen wiederholt zugeben muß.

Um die Abhängigkeit Hegels von jeder Zeitwandlung als einen charafteristischen Bug vorzubereiten, bemerkt er S. 23, daß Begel ichon von fruh auf ein großes Streben gehabt habe, die Belt bes Wiffens nach allen Richtungen fich anzueignen. Ich sollte meinen, daß dies für einen Philosophen nichts Schlimmes sei. Wenn Leffing fagte, trinken konne man zwar zu viel, aber nie genug, so mochte ich auch sagen, wissen konne man zwar zu viel, aber nie genug. Auch vergleicht Saym Segel hierin zunächst mit Aristoteles, findet es aber ploglich bedenklich, auf einem solchen Rreuzungswege von Philosophie und Gelehrsamkeit zu stehen. Dies Bedenken mare richtig, wenn Begel ein ichlechter Gelehrter ober ichlechter Philosoph geworden ware, so daß dort die Philosophie die Gelehrsamkeit, hier die Gelehrsamkeit die Philosophie verdorben hatte. Kann man das von ihm fagen? Waren seine Rennt= niffe auf den verschiedenften Gebieten nicht wirklich gediegene?

War aber nicht auch fein Denken stets ein urthamliches, auch ben sprobeften Stoff allmälig bezwingendes? Beigte er nicht die bochfte Freiheit seines Geistes und seiner Bildung, namentlich in jenen Kritiken, in denen er den modernen Skepticismus, in denen er Rrug, Reinhold, Kant, Jacobi, Fichte, Solger, Samann, 28. v. humboldt, Gorres u. f. w. beleuchtete ? Rachdem bas fubjective Construiren aller möglichen Standpuncte seine berechtigte Periode gehabt hatte, mußte ein Philosoph kommen, der zugleich mit dem speculativen Genie die grundlichste und allseitigfte Gelehrsamfeit vereinigte. Dieser große Philosoph war Hegel. Dr. Hanm aber will sagen, Hegels außerordentliche Receptivität habe ihn dahin gebracht, eine Philosophie nicht sowohl zu schaffen, als zu machen und ihr eine nicht sowohl organische, als nur historische Conftruc-Er fagt: "Entwicklung, Stufenfolge, Werben tion zu geben. des Einen aus dem Andern, ift ihr Wesen. Sie ist geschichtlich in ihrer Korm, fie entnimmt aus ber Geschichte ihren Stoff. Sie ift, um Alles zusammen zu fassen, ein logischer, von historischen Motiven durchwachsener und gesättigter Encyklopädismus." Daß die Form der Segelichen Philosophie eine historische fei, ift eine in der That neue Behauptung, denn bisber galt fie fur eine dialektische, burch bie Selbstbewegung bes Begriffs bestimmte. Die logische Idee, die Natur und der Geist, sowie die besondern Trichotomien dieser allgemeinen Spharen, sind doch nicht aus der Geschichte entlehnt? Die Bermittelung in ber Folge biefer Begriffe ist doch kein historisches Geschehen? Wenn der Begriff der Idee an und für fich bargeftellt wird, muffen feine Momente, Die an fich freilich ewig eriftiren, nicht zu Stufen werden? Burben fie benn sonst in seiner Einheit enthalten sein? Ift eine genetische Erposition ohne ein Werden des Ginen aus dem Andern und des Andern aus dem Ginen möglich? Ift eine folche Genefis beshalb eine historische? Umgekehrt beißt es mit einem Male, Segels Philosophie fei ein logischer Encyflopadismus. Ift er ein logischer, fo ift er ein durch die Rothwendigkeit des Gedankens fich beftimmenber. Dann ift er aber auch tein Encyflopadismus in bem ichlechten Nebensinn, ben havm durchschimmern laffen will, nantlich eines außerlichen Spukretismus, sondern dann ift er Organismus, sustematische Gliederung. Dieser logische Encyflopabisnius foll jedoch von hiftorischen Motiven durchwachsen und gesättigt sein. Bas beift das? Babricheinlich foll es beißen. daß hegel ein Bewuftsein barüber hat und auch ausspricht, welche Standpuncte anderer Philosophicen in der feinigen als bestimmte Momente integrirt find; ift dies gemeint, fo lagt fich dies Berfahren doch gewiß nicht tadeln, da es die Continuität der philo= sophischen Arbeit festhält und ben factischen Beweis führt, daß der Philosoph mit dem Fortschritt, den er macht, nicht hazardirte. Unftreitig foll es aber nach Sanms Ginn beißen, daß Segel bie Standpuncte anderer Philosophen nur außerlich aufgerafft und in einen gemissen logischen Berband gebracht habe. Historisch soll ein Euphemismus fur Mangel an speculativer Driginalität fein.

So febr ift Dr. Sann in jene Anficht verstrickt, daß nach ibm S. 201 Segele Spftem "nicht blos aus bem gangen Bufammenhang der Ueberzeugungen und Stimmungen des Jahrhunderts geworden, fondern gefliffentlich mit Bewußtsein in biefen Bufammenhang bineingepaßt ericeint." Segel nannte fich einen Sohn seiner Zeit und scheute fich vor der Rolle eines Propheten. Wenn er aber sein Spftem seiner Zeit immer nur angepaßt haben foll, so vernichtet ihn diese Beschuldigung als Philosophen nicht nur, sondern, ba fie ihn ber Frivolität bezüchtigt, noch mehr als Menschen, benn bann ift er nur ein bewunderungswürdig kluger Sophist gewesen, ber ein tiefes Berftandniß seiner Zeit besaß und demgemäß fich der veranderten Zeit immer als ein elaftischer Ueberläufer anschmiegte. Dies ist im Grunde havms Meinung. Das Bedürfniß und die Nothwendigkeit, sich fortzubilden, sich durch Arbeit über seine eigene Beschränktheit zu erheben, die aus der Beit auftauchenden Gegenfage zu überwinden, in seiner Darftellung fich dem Geschmack ber Zeitgenoffen zu nähern — bies Alles

meint er nicht. Solche Bandlungen finden wir ja bei allen bebeutendern Menschen. Ift Rant nicht erft Wolffianer, ift Sichte nicht erft Kantianer, ift Schelling nicht erft Sichteaner gewesen? Sat Schelling nicht erft eine negative, dann eine positive Philosophie gelehrt? Will man ihnen einen Vorwurf aus bem machen, mas gerade ihr Berdienst ift? Wie verkehrt murbe bas fein! Doch solche Billigkeit gewährt Saym einem Segel nicht, denn fie wurde ihm nicht zu seiner vorgefaßten Meinung paffen. Widerspricht er aber nicht thatsächlich berselben? Erzählt er nicht felber, wie Begels Suftem feineswegs als ein berechnetes Machwert entftanden, sondern aus inniger Sehnsucht nach höherer Menschheit und boberer Erkenntniß geworden ift, als Begel am Suß der Alpen in Bern den Rathfeln der Belt in ftiller Berborgenheit nachjann und in Frankfurt am Main mit Solderlin und Sinclair dem reinften Ibeencultus lebte? Dort entsprangen jene tiefen Anschauungen vom Befen der Religion, vom Ecben und von der Liebe, vom Schicffal und feiner Berfohnung in ihrer fo eigenthumlichen, einfach feierlichen Sprache, welche die Reime feiner ganzen Philofophie bargen. Ich habe fie im Anhang zu meiner Biographie Segels abdrucken laffen, aber biefe koftlichen Erhibitionen icheinen bis jest in eben dem Maaße noch ungekannt zu sein, als fie gefannt und erfannt zu werben verdienen.

Seiner Auffassung hegels als eines allzeit fertigen Accommodators hat Dr. Haym vorzüglich auf dem politischen Gebiete Raum gegeben, wie dies nach seiner bisherigen publicistischen Thätigkeit auch nicht anders zu erwarten war. Die Politik hezgels mußte ihn vor Allem interessiren. hegel ist schon einmal als Politiker in einem vortrefslichen Aufsat von A. Stahr geschildert worden, den derselbe gleich nach dem Erscheinen meiner Biographie hegels 1844 in Schweglers Jahrbüchern der Gegenswart 944—71 abdrucken ließ. Stahr machte gewiß einen strengen Censor vom liberalen Standpunct aus, aber mit welch' gerrechtem Eingehen auf die Schranken, von denen auch starke In-

dividualitäten, gerade weil fie dies find, fich nicht losreifen konnen, mit welcher Rudficht gegen die Tauschungen, benen auch fie Gang anders Dr. hanm. unterworfen sind. Obwohl er das Große in Hegel nicht durchaus verkennt, so vernichtet er es boch wieder durch die kleinlichen Motive, die er ihm unterschiebt. Dbwohl er die durch hegel bewirfte Umwälzung der Wiffenschaft oft mit höchster Zustimmung schilbert, so fühlt man doch durch das ganze Budy den Groll, den er gegen Segel in fich heat. fern macht diese Schrift den gerade umgekehrten Gindruck, als sein Leben Wilhelms v. humboldt, aus welchem uns überall die Barme der hingebendften Berehrung und des liebevollften Wohlwollens entgegenwehet, mahrend hier ein kalter Nebel permanenten Argwohns und übelgelaunter Kritik froftelnd jede Zeile durchschleicht und daher selbst dem Lobe, wo es gezollt wird, alle Freudigkeit raubt. Bei humboldt hatte hann auch ichon eine Biographie desselben vor sich, die von Schlesier. fennend diefe ift, fo genügt fie doch der Begeifterung Sayme niemals und er hat Schlefiers Bewunderung überall überboten. Bei Hegel lag ihm mein Leben Segels vor. Die Wahrhaftigkeit mei= ner Erzählung hat er zugeben muffen; die Familie Begels hat ihm alle Papiere zur Benutung mitgetheilt, aus benen ich schöpfte: er hat mich auf's Genaueste controliren können. Aber die Beurtheilung Segels fällt bei ihm ganz entgegengesett aus und er verliert fich in eine psychologische Pragmatik, die nur zu häufig ganz subjectiv ift und durchgängig den 3wed hat, Segel in Anklagezustand zu versegen. Auf die Kritif der Wahrheit des philosophis schen Inhalts läßt er sich hierbei wenig ein, defto mehr auf die Inquisition ber Gesinnung. Er durchknetet ben Bericht von Segels Arbeiten so fehr mit moralischer Berdachtigung, daß biese Infection alles Große und Schone an ihnen vergiftet.

Indem ich diese Worte schreibe, kommt mir unwillkurlich in die Erinnerung, daß ich selber einen Philosophen einer scharfen polemischen Kritik unterworfen habe. Es ift Schelling, über

ben ich 1843 ein Buch berausgab, in welchem ich gerecht zu sein ftrebte, bas aber burch jeine negativen Seiten erschreckte und mir vielen Tabel und viele Feindschaft zuzog. Aber mein Fall war ein anderer, denn Schelling lebte noch und ich mußte also feiner Entgegnung gewärtig fein. Begel bingegen ift tobt. Er kann feine Bertheidigung gegen Saym nicht felber führen. So wird er denn in der Ordnung finden, daß ich, weil ich mit Begels Leben wohl am Genauesten befannt bin, fie übernehme. Bon dem treueften und ausdauernoften Interpreten und Apologeten Begels, wie er mich selber nennt, wird er auch nichts Anderes erwarten. 3d benune biefe Gelegenheit, offen über mehrere Puncte zu fpreden, die zu ben Gemeinplägen über Segel gehören und die man ohne Rritif fich gefallen zu laffen pflegt. Sie betreffen nicht fowohl das Innere des Spftems, als die außere Geschichte beffelben, haben aber im Publicum eine größere Migliebigkeit dagegen erzeugt, als die speculativsten Biderlegungen; abnlich, wie Biele gegen Gothes lyrifche Gedichte gleichgültig find, fich aber lebhaft für das perfonliche Berhältnig intereffiren, worin er zu feinen Geliebten gestanden hat, und fich freuen, den Poeten wegen Fris berike und Lilli haffen und verachten zu dürfen.

An der ersten politischen Schrift, die Hegel zu Frankfurt über die alte Verfassung Würte mbergs schrieb, tadelt Haym, daß sie zwar mit freisinnigen allgemeinen Grundsäßen anfange, hinterher jedoch sich in die detaillirteste Auseinandersetzung über die zwischen Herrschaft und Landschaft geschlossenen Recesse verslause. Sind denn aber die Gesinnungen, mit denen Hegel diese ungedruckt gebliebene Schrift eröffnet, deshalb in ihm nicht wirklich vorhanden gewesen? Ist, daß er seinen Resormeiser in's Einzelne hinarbeitete, was haym als ein Stunnpswerden der Prinzeipien nimmt, nicht ein Beweis praktischer Gründlichkeit, daß er nicht blos aufregen, sondern in der That verbesseru wollte? Ist nicht die Rlarheit über das Unhaltbare, was abgethan werden muß, der erste nothwendige Schritt zur gesunden Resorm?

Die zweite ebenfalls ungedruckte Schrift über bas Schicksal Deutschlands ift von mir im Auszuge mitgetheilt. hanm hat ihn durch einige größere fehr anziehende Fragmente über die Beerverfassung und Finanzverwaltung Deutschlands noch vervollstän= bigt. Ich gebe Saym Recht, wenn er bie mahrscheinliche Entstehung dieser Schrift schon 1801 fest. Ich seste fie später, weil ich glaubte, daß fie zwar 1801 schon angefangen, aber erft 1807/8 vollendet sei, weil ich mir nicht denken konnte, daß Segel, als er schon in Jena war und eine so große philosophische Schrift= ftellerthätigkeit entfaltete, noch zu ihr Muße gehabt babe. das treffende Urtheil Segels in der Kritit der bodenlosen Ruftande des Deutschen Reichs, mas den satyrisch bittern, aber leider nur zu fehr gerechtfertigten Ausdruck Segels angeht, fo erkennt Samm darin sowohl die grundliche Kenntniß als die überzeugende Dar= ftellung an, macht aber die Burudhaltung, die Reform jum Beffern durch ein Berfteben beffen, mas ift, einleiten zu wollen, gum Bormurf und vergleicht Segel den Philosophen mit Gothe dem Dichter, der sich auch beruhigt habe, sobald er einen Affect in ein Gedicht verwandelt hatte. Woher weiß benn Dr. Sanm. daß für Begel mit bem Riederschreiben seiner Bedanken auch feine Theilnahme für Deutschland aufgehört habe? Dies ift wirklich seltsam. Eben so wirft er ihm vor, daß er seine positiven Borichlage zu einer neuen Organisation Deutschlands, wieder einen Staat aus ihm zu ichaffen, in der Form von problematischen Meußerungen darftelle. Mein Gott, wie follte benn der Einzelne, wie follte es der Privatmann mohl anders machen? Decretiren fonnte er boch die Organisation nicht, wie das Frankfurter Par-In Betreff aber ber praktischen Bernunftigkeit, eine Centralgewalt für Deutschland herzustellen, haben sich Segels Borichläge doch wohl selbst ben Franksurter Reformen gegenüber nicht zu schämen?

Nichts offenbar ist nun Dr. Hann für die Verwerfung Hegels als Politiker willkommener, als daß berselbe auch anderthalb

Sahr Zeitungerebacteur mar. Als Jena nach ber Schlacht von 1806 keinen Salt mehr darbot, nahm Segel, wenn auch widerftrebend und von vornherein mit der Absicht, nur vorübergebend in diefer Stellung zu verweilen, ein Anerbieten feines Freundes Niethbammer au, die Redaction der Bamberger Zeitung zu verwalten. Er behandelte dies Geschäft mit berjenigen Gewiffenhaftigfeit, die fich von seinem Ernft und feiner Rechtschaffenbeit erwarten ließ, allein er behandelte es auch mit der ganzen Ueberlegenheit eines großen Geiftes, ber gar fein Gewicht barauf legt. Seine Briefe an Niethhammer und an Anebel, welche lettere Mundt hat abdrucken laffen, beweisen die humoristische Saltung, mit welcher er fein Geschäft als ein nothgedrungenes Geschäft betrieb. Bon einer politischen Tendeng, von leitenden Artikeln, die überhaupt in feiner Deutschen Zeitung eriftirten, fonnte unter ben damaligen Umständen nicht die Rede sein. Die Artikel aus dem Moniteur mußten überset werden, wollte man nicht, wie Saym felbft von dem Philosophen Stupmann, der in Erlangen ein Blatt redigirte, ergablt, in's Gefangniß geworfen werben. So blieb benn nur ein möglichst treuer summarischer Bericht des Merkwurbiaften aus den Beltbegebenheiten und der Culturgeschichte übrig. Wie beurtheilt Saym diese Notharbeit eines Mannes, der sich in trauriger Zeit ehrlich durchbringen wollte, bis er eine beffere und seiner würdigere Thätigkeit gefunden? S. 271 gesteht er, daß die Beitung von Segel so gut redigirt wurde, als eine ichlechte Beitung irgend redigirt werden fann, fahrt dann aber fort: "Sie referirte, aber fie wollte weber, noch burfte fie raisonniren. Sie enthält keine leitenden Artikel. Und gut vielleicht, daß fie biegu weder Erlaubnig noch Versuchung hatte. Schmählig genug, daß fie in der Form der reinen Thatfachlichkeit die Dienerin des Ginen Interesses war, für welches eine Deutsche Feder sich nie hatte finben follen." Das Interesse nämlich, bas sie vertrat, mar nach Samm in erfter Linie das Frangofifche, in zweiter das Bairifche. "Ohne zu suchen findet man auf jeder Seite die tausendfach in

der commandirten Presse widerhallenden Lobhudeleien des großen Kaisers und Feldherrn, seiner gekrönten und ungekrönten Werkzeuge und Creaturen. — Daß es in Baiern unter dem allmächtigen Einfluß Napoleons unmöglich war, anders zu schreiben, ist nur zu gewiß."

Sanm wirft Segel vor, mit der Trodenheit Deutscher Gelehr= \ samteit eine Napoleonische Zeitung geschrieben zu haben. Gine Napoleonische Zeitung? Das murbe boch wohl heißen, eine Zei= tung, die von der Napoleonischen Regierung begründet, geleitet, bezahlt gewesen ware, welche die ausschließliche Berherrlichung Napoleons fich freiwillig zum Zweck gemacht und die Ehre Deutschlands perfider Beife untergraben hatte? Ift Begel, als er die Bamberger Zeitung redigirte, wohl im Geringften etwas hievon in den Sinn gekommen? Gewiß nicht. Er erblickte barin nichts, als eine fehr gewöhnliche Thätigkeit, auf die er gar keinen Werth Den Maafstab der heutigen Zeitungspresse, ber einen selbstbewußten politischen Standpunct fordert, kann man nicht an eine damalige Zeitung legen. Zeitungen können wir nicht mehr Sie find eine Nothwendigkeit für die Gefellichaft. entbebren. Hegel redigirte eine folche, ohne allen Anspruch, ohne sonderliche Reigung, weil er es für anftändig hielt, sich sein Brod burch seine Arbeit zu verdienen. Sann als ein Fachkenner schildert sein Geschick bei berselben in Worten, die uns oft jest noch abnliche Redactionen wünschenswerth machen könnten, wenn er fagt: "Sehr correct und geschickt stellte er aus ben frangösischen Zeitungen (auf die er vorzüglich angewiesen war) sein Material zusammen. sicherer fritischer Tact wird bemerklich, so oft er widersprechende Angaben zu sichten und zu vereinigen versucht. Ueberall zeigt sich behutsame Grundlichkeit, überall eine überarbeitende Sand. Bu= weilen gibt er felbstftändige zusammenhängende Ueberfichten über die burch das Gemirr ber Nachrichten unverständlich geworbenen Greigniffe und zuweilen erhebt er fich zu Vertheidigung und Angriff gegen die Artitel anderer Zeitungen."

Dies ist der einfache Thatbestand. Bas thut Dr. Haym? Mit pomphafter Declamation, die nunmehr wohlseil genug ist, wirft er Hegel vor, ein Geschäft übernommen zu haben, bei welchem die Klugheit eine stete Rücksicht auf die Französische Gewaltherrschaft geboten. "Ein natürliches patriotisches Ehrgesühl hätte Hegel eine solche Stellung gar nicht dürsen antreten lassen. Nur unter einer Bedingung wäre ihm erlandt gewesen, den Bau der Bissenschaft einzustellen und Zeitungen zu schreiben, dann nämlich, wenn es gegolten hätte, das nationale Bewußtsein wachzurusen und das Feuer der Empörung gegen den fremden Tyrannen zu schüren. Zu dem entgegengesepten Zwed läßt sich Hegel in sein Redactionszimmer einsperren."

Wirklich, man follte glauben, Segel batte fich im iconen Bamberg von den Frangosen hinter Schloß und Riegel halten lafsen und nichts betrieben, als eine Zeitung zu ihren Gunften gu schreiben. 3ch will Segel nicht damit vertheidigen, daß die Deutsche Nation, die er so tief verlett haben soll, damals kaum als ein geographischer Begriff eriftirte; nicht bamit, bag ich an bas Benehmen anderer Deutschen aus jener Zeit erinnere, die, ohne Noth zu leiden, in Französische Dienste traten, wie der Bürtemberger Reinhard, der sogar Pair von Frankreich murde, oder wie Sohannes v. Müller, der sich zum Schmeichler eines Jerome erniebrigte; ich will ihn auch nicht damit vertheidigen, daß ich an die Herabwürdigung ber Nation durch das Betragen ihrer Fürften erinnere, die in Napoleons Vorzimmern hofirten, durch ihn auf Rosten Deutscher Ehre und Macht zu größerem Besit und höheren Bürden emporgehoben oder gnädigst geschont zu werden; ich will ihn nicht damit vertheibigen, daß ich an die factische Uumöglich= keit erinnere, 1807 gegen Napoleon in Dentschland einen revolutionairen Ton anzustimmen; ich will mich auf die Wiederholung der Thatsache beschränken, daß Hegel — und seine Zeitgenoffen nicht minder — in jener Zeitungsredaction nur eine burgerliche Beschäftigung, keineswegs eine politische That erblickte. Gin gang ohne Anhalt an eine Regierung daftehender Gelehrter sollte durch eine, wie Hann selber uns belehrt, damals unmögliche That das vollbringen, was die Nation, was die Feldherrn und Fürsten ders selben zu thun unterlassen hatten?

Ift es denkbar, daß ein Mann, den der elende politische Zusstand der Deutschen mit jener erhabenen Verzweiflung erfüllte, die seine classische Schrift über die Deutsche Reichsverfassung beurskundet, wirklich seines Vaterlandes so habe vergessen können, um sich lange nach seinem Tode von Dr. Hahm als einen Napoleonischen Schergen mit Verachtung behandeln zu lassen? Daß Deutschsland kein Staat mehr sei, daß die Ungeschicklichkeit und Unmacht der Deutschen sie einem fremden Eroberer überantworten könne, wie hatte es ihn beunruhigt, geschmerzt, erzürnt! Und dieser Mann sollte ohne patriotisches Schrgefühl gewesen sein? Dr. Hahm versichert es. Er versichert es aus Consequenzen, die er macht.

Ich bekenue, die Gereiztheit nicht zu verstehen, mit welcher diefe ganze unschuldige Zeitungsgeschichte von ihm aufgenommen ift. Ich habe z. B. in meiner Biographie Segels nach der Ginficht der Zeitung, die nur durch Ausführlichkeit der Artikel auf ben perfonlichen Antheil bes Redacteurs einen ungefähren Schluß machen läßt, S. 232 gefagt, daß an der Zeitung nichts Befonberes hervorzuheben fei, "als etwa nur das warme Interesse, mas daraus für die personliche Größe Napoleons, für das Geschick Preußens und seines Gerricherhauses, bas gerade in Diefen Jahren entschieden ward, und fur alle Fortschritte im Gebiet der Runft und Wiffenschaft hervorleuchtet." Diefe Worte find gang richtig, benn, mas Preußen angeht, fo hatte Begel ein fehr beschränkter und gefühllofer Mensch sein muffen, wenn er bei derjenigen Auffassung desselben, die vor 1806 richtig war, hätte stehen bleiben, wenn der Friede von Tilfit und das Unglud des edlen Preußischen Königspaars nicht seine ganze Theilnahme hatte erregen sollen, Die in der Zeitung natürlich nur in der Form großer Aufmertfamteit auf die Borgange in Preugen und einer wurdevollen Relation derselben sich abspiegeln konnte. Dr. Haym citirt nun S. 272 aus der eben angeführten Stelle nur den mittleren Satz und sagt: "Ich meinestheils habe nichts darin sinden können, was ein warmes Interesse für das Geschick Preußens und seines Herrscherthrons verriethe."

Es ift gerade, als ob ich meinestheils nicht finden könnte, woher Dr. hann hegel die Bewunderung Napoleons zum Borwurf macht, benn eine eigene Aeußerung Segels über Rapoleon findet fich in der ganzen Zeitung nicht. Bas diefe Bewunderung überhaupt betrifft, so hatte fie, denke ich, Grund genug. war bamale, wie wir aus taufend Zeugniffen feben, allgemein. Begel batte ftumpffinnig fein muffen, fie nicht zu theilen. auch später hat er biese Bewunderung öffentlich ausgesprochen, was er bamals, obgleich Zeitungsschreiber, nicht that. lin, auf dem Ratheder, in der Philosophie der Geschichte, (2te Ausg. 540) äußerte er fie unverholen. "Mit der ungeheuren Macht seines Charakters hat sich Napoleon bann (nachdem er im Innern fertig geworden) nad Außen gewandt, ganz Europa unterworfen und seine liberalen Einrichtungen überall verbreitet. Reine arö= Bern Siege find je gefiegt, keine genievolleren Buge je ausgeführt worden; aber auch nie ist die Ohnmacht bes Sieges in einem hellern Licht erschienen, als damals." Daß nun die unmittelbare Anschauung bieses gewaltigen Menschen, als er ihn am 13. October 1806 zum ersten Mal in den Stragen Jena's erblickte, ibn außerordentlich ergreifen mußte, war, meine ich, ganz natürlich, und wurde gewiß herrn Dr. hann, der ihm dies verargt, nicht anders ergangen fein.

Er geht aber so weit, daß er Hegel folgendermaaßen anstlagt: "Bas ihn verlockte, war die Größe, die Macht, die Sichtbarkeit und Greifbarkeit des damals triumphirenden Prinzips; was ihn corrumpirte, bis zum Verrath der vaterlänzbischen Interessen corrumpirte, war die Gewohnheit, das Eingebildete und metaphysisch Construirte auf gleichem Juß und als



gleichen Werths mit bem Wirklichen zu behandeln. In diesem Sinn hatte Stein Recht, wenn er nicht mude murbe, die Metaphysik zu verklagen, welche zugleich die Thatkraft und das natur= liche Gefühl ber Nation untergrabe." - "Nicht wenig erinnert die Haltung ber Bamberger Zeitung an diefe von Stein fo hart gebrandmarkte Denkweise und zu einem guten Theil ift diese Denkweise die Frucht der phantaftischen Anschauungen, zu benen die Phanomenologie ben Verftand zu persuadiren versucht hatte." Wirklich? Also Heael war ein Verräther an der Deutschen Nation? Er opferte feiner Metaphyfit bas Baterland? Er war ein Phan= taft, der seine speculativen Illusionen mit der Wirklichkeit in gefährlicher Beise vermischte? Das versichert herr hanm mit einer Buverfichtlichkeit, die in Erstaunen setzen muß. Das schmachvolle Wort Verrath fließt ihm so glatt aus der Feder, wie andere schöne Vointen seiner wortfraftigen Rhetorif. Er ift es recht aufrieden. biesen Trumpf gegen Segel ausgespielt zu haben. Er ruft sogar ben ehrmurdigen Stein beran, der freilich eine recht seichte Behauptung aufstellt, wenn die arme Metaphysik verschuldet haben foll, mas das Werk der Fürsten, der Papfte, der eigensuchtigen Stände, ber centralen Lage Deutschlands in Europa gewesen ift. Ich mochte doch wiffen, welchen Antheil die Metaphyfit an ber Stiftung bes Rheinbundes, an der Rriecherei ber Großen und Fürsten vor Napoleon, an der zuvorkommenden Uebergabe Preukischer Festungen durch feige und bestochene Feldberrn gehabt bat? Ich möchte miffen, wie sich nachweisen läßt, daß Hegels phanomenologische Studien ihm den klaren Blick für die Erfassung der empirischen Wirklichkeit getrübt haben sollten? herr hapm fann ja nicht oft genug wiederholen, daß diefer Philosoph sich immer ber Beit gefügt habe. Dann muß er fie auch verftanden haben, was im fraftigen Mannesalter wirklich, jedoch gegen Ende feines Lebens, wenigstens nach meiner Meinung, nicht mehr der Fall herr haym hat aber hegel auch bas lob eines guten Publiciften ertheilt. Während der Arbeit an der Phanomenologie ftellt er ihn jedoch als einen Tränmer vor, der in einem gleichsam nachtwandlerischen Justande nur utopische Unrealitäten vor sich gehabt habe, und läßt ihn bei der Redaction der Bamberger Zeitung aus seinem Traumschlaf erwachen, indem er S. 269 sehr naiv schreibt: "In demselben Momente, in welchem dieser Mann aus dem Stadium der Contemplation in das der Praxis und des Lebens zurücktrat, nahm die Birklichkeit wieder ihre natürliche Gestalt und der Berstand wieder seinen unverfässchen Charakter an. Deshalb war Hegel ein vortrefslicher Publicist gewesen, ehe er die Phänomenologie geschrieben hatte: deshalb war er ein branchbarer Publicist, auch nachdem er sie geschrieben."

Um jedoch Hegel völlig durch das Spiegelbild eines Contrastes niederzuschmettern, holt er S. 260 Fichte als den charaktervollen, thatluftigen, patriotischen Philosophen beran, beffen mannliche Rede zum Bedruf des eingeschlummerten Rationalgefühls geworden. Fichte in allen Ehren, wie sich von selbst verfteht, aber auch Segel in allen Ehren. Wie verschieden mar die augenblickliche Lage beider Philosophen! Der eine mar bereits mit bem Prengischen Staat verwachsen und hatte in Berlin einen breiten Boben seiner Birtsamkeit gefunden; der andere mar von einem Kleinstaat zum andern gewandert und hatte in Jena jede Möglichkeit einer ferneren Thätigkeit verloren; der eine floh beim Anruden der Frangosen von Berlin nach Königsberg, der andere erlebte die Schlacht von Jena in nachster Rabe und hatte Frauzösische Solbaten in seiner Wohnung zu bewirthen. War beswegen, bem fühnen Sichte gegenüber, Segel, mas Sann durch ben Umweg ihrer dem Lefer überlaffenen Bergleichung urtheilt, eine fleine, vom Staub der Metaphysit bedeckte Seele? War er ohne Charakter, ohne ein Gefühl der Selbstständigkeit und Freiheit? Hatte der arme Metaphysiker, der sich mit Planen zu Dentschlands ftaatlicher Wiedergeburt getragen, keine Theilnahme für das Ge= ichick seines Bolks? War Kichte nicht ein eben so großer Rosmopolit, als Hegel? Wandte sich Fichte zur Deutschen Nation, weil

es ihm um ihre Deutschheit zu thun gewesen wäre? Gar nicht. Er wandte sich zu ihr, weil alle andern Nationen verrottet wären, weil die Deutschen noch kein Mischvolk seien, weil sie noch eine Ursprache hätten, weil also die Menschheit hier noch einen reiznen Anknüpfungspunct fände, weil die Deutschen das moderne Volk Gottes seien, dessen zur bessern Zukunft berusen sei, denn die Alten seien schon zu verderbt, das Wesen der Wenschpeheit zu realisieren.

Wenn ich mich so lange bei der Kritik dieser traurigen Passage in Saym's Buch aufhalte, so ift es nicht bloß die Vietät, bie ich als Hegels Biograph empfinde und mich dazu treibt, sondern es ift auch die Wichtigkeit der Sache, denn mas foll aus unferer Literatur, was foll aus unserer Nation werden, wenn an sich liberale Gemüther, ursprünglich wohlwollende Naturen, feingebildete Beifter, zu denen ich herrn Dr. hanm unbedenklich gable, fo leicht= finnig mit der Geschichte umgehen? Bas foll aus unserer Geschicht= schreibung werben, wenn fie fich in bem Ausmalen ber fleinlichften Motive gefällt, um eine Größe, die auf gang andern Grund= lagen beruht, herabzuwürdigen? Burden denn Begele Ideen deswegen nicht feine Ibeen fein, auch wenn er, wie es ber Fall ge= wesen, und worin er leiber boch auch gang Recht hatte, bas Unterliegen der Preußen in der Schlacht bei Jena voraussah und in einem flüchtigen Brief diese Ueberzeugung, gepaart mit der Bewunderung Napoleons, aussprach? Aus der Trockenheit, mit welcher dies geschieht, zieht Dr. hanm S. 258 entsepliche Folgegerungen für Begel. Auch tann er ihm nicht vergeben, daß er für das Schicffal des Manuscripts feiner Phanomenologie, welches'er durch die Reihen der feindlichen Armee nach Bamberg geschickt hatte, bei dem gestörten und bedrohten Postenlauf, sehr ernstliche Beforgniffe begte. Benn man das Bewußtsein bat, eine Phanomenologie geschrieben zu haben, so finde ich darin nichts Rleinliches, nichts Unnaturliches, und es liegen fich aus ber Literatur= geschichte tausend ahnliche Falle aufführen. Saym nimmt bie von

Gans erfundene brillante Phrase, daß Segel den Schluß der Phänomenologie mährend des Kanonendonners der Schlacht von Jena verfaßte habe, buchstäblich und ruft S. 257 höhnisch: "Was ist dem Schauspieler Sekuba? Was lag daran, daß die Monarchie Friedrichs des Großen niedergestreckt wurde und daß die gemüthlose Tyrannei des Auslandes sich in unsern deutschen Gauen bezsestigte, wenn es nur der Welt nicht verhalten blieb, daß die Substanz zugleich Subject sei und daß aus dem absoluten Wissen neugeboren der Geist in seinem eigenen reinen Aether sich eine vollendete Gestalt bereite?" Nein, solch' ein verhockter Schwabenmagister, solch' ein in seinem Stubenidealismus verkommener Lump, solch' ein in seine Schöpfers, in seine Weisheit verliebter Narr ist Hegel nie gewesen. Diese todte Fraße ist das alleinigste Gigensthum ihres Schöpfers, des Herrn Dr. Haym.

Von Bamberg ging Hegel 1808 nach Nürnberg, das Rectorat bes Aegidiengymnafiums ju übernehmen, bas er nach bem Beugniß aller Zeitgenoffen und feiner bagu geborigen Schuler mufterhaft geführt hat. Ich finde barin einen Beweis der universellen Befähigung Segels, in fo verschiedenen Lagen, als er burchlebt hat, fich immer angemeffen und fruchtbar benommen zu haben. Gewiß ware er lieber Professor gewesen. Niemals, wie wir aus seinen Briefen an Paulus und Andere erseben, erftarb ihm die Sehnsucht nach akademischer Wirksamkeit. Ginftweilen mußte er mit einer weniger abägnaten zufrieden sein und daß er sie so vortrefflich übte, kann ihm nur unsere Hochachtung gewinnen. Er hatte den Unterricht in der Philosophie zu ertheilen. Er that dies nach dem Baierischen Normativ. Dies war seine Pflicht. Er machte aber manche Modificationen aus padagogischer Rudficht. Er ließ mit Recht bas speculative Element gurudtreten, fing mit bem Unterricht in ber praftischen Philosophie an, weil ber Stoff derselben den Anaben zugänglicher und suchte eine allmälige Gewöhnung in dem Festhalten allgemeiner Bestimmungen des Berstandes zu begründen, mas er scherzweise als einen Act der Ab-

ftraction beschrieb, bei welchem der Jugend vorerst das Seben und boren vergeben muffe. Dr. Sanm findet in diesem Berfahren Bidersprüche, wo feine find, sobald man fich nur auf den padagogischen Standpunct stellt. Professor Rapp in hamm und Thaulow in Riel haben ihn in eigenen Schriften entwidelt. Im Interesse deffelben habe ich die philosophische Propadentik Begels herausgegeben. Daß ich damit nichts Mußiges gethan habe, beweift der Umftand, daß fie ichon feit mehreren Sahren ganglich vergriffen ift, obwohl der Berleger zu einer zweiten Auflage fich noch nicht hat entschließen konnen. Sie ift auch ein wich= tiges Denkmal für die innere Entwidlungsgeschichte des Begelichen Spftems und Dr. hanm selbst bat fie in dieser Beziehung richtig zu wurdigen gewußt. Run ift es aber merfwurdig genug, ju feben, wie er aus seiner Gebeimquelle psphologischer Pragmatit, ben thatsachlichen Zeugniffen entgegen, Segele Wirksamkeit ale Lehrer berabsegen will. Gin Siftorifer follte doch nach objectiven Thatfachen, nicht nach subjectiven Muthmaagungen urtheilen. Genug, er behauptet, Begel habe nicht anregend vorzutragen verftanden und die Schuler hatten viel mehr lernen konnen, wenn ber Lehrer etwas weniger steif und pedantisch, wenn er etwas frischer und jugendlicher gewesen mare. Er will daber, mas ich von Hegels Erfolgen berichtet habe, nicht glauben. Nun, ich habe biftorisch treu mich an die mir gewordenen Berichte glaubwürdiger Manner gehalten, die Segels Schuler in Rurnberg gewesen find und von benen ich nur einen noch lebenden, herrn Professor Dr. Abegg in Breslau, nennen will. Dr. haym citirt einen Auffat von einem ber alteften Schuler Segels am Gymnafium, bem jegigen Director beffelben, Lochner, welchen berfelbe im Rurnberger Courier 1844 als ein Sendschreiben an mich Rr. 216-18 unter bem Titel: Hegel in Rurnberg feit 1808, habe abdrucken laffen. Ich bedaure, bis diefen Augenblick von diefem an mich gerichteten Schreiben nichts gewußt zu haben. So viel ich jedoch aus dem, was Dr. Havm barans auführt, ichließen fann, beftätigt fich baraus die Borftellung Begels als eines fleifen, des lebenbigen Sinnes fur Die Bugend ermangelnden Pedanten so wenig, daß vielmehr bas Gegen= theil erhellt. Uebrigens wird hegel hier wieder S. 275 zu einem wahrhaften Mann voller Gediegenheit und Ernft. In politischer Beziehung bat Schubert in seiner Selbstbiographie II, 1855, 315 Segel mabrend biefer Beit geschildert, indem er zugleich seine mufterbafte Umteführung rühmt. Es geht daraus bervor, dak Gegel Navoleon zu bewundern fortfuhr, und mit Besonnenheit auf dem Boden der Gegenwart blieb, mahrend Schubert mit Ranne und Pfaff, wie er felbst sagt, über Land und Meer durch die Lufte fuhr, aus welchem Gegensat unter ihnen viel Spathaftes entftanben sei, das er einft in einem Brief Schelling gefchrieben, morauf diefer 27. Dai 1809 über Segel geantwortet babe: "Die spaßhafte Seite ist wirklich die beste, wenn auch nicht die einzige. Ein foldes reines Eremplar innerlicher und außerlicher Profa muß in unserer überpoetischen Zeit beilig gehalten werden. Uns alle wandelt da und dort Sentimentalität an, bagegen ift ein fold verneinender Geist ein trefflicher Corrector. - In seinem politis ichen Urtheil über die Beitgeschichte hat er indeffen ohne Zweifel recht."

Es würde ermüdend sein, Dr. Hahm in alle Einzelheiten seiner Polemik zu folgen. Wenn ich aber bedenke, welche Mühe unsere Philologen und Historiker sich oft wegen eines viel under dentenderen Menschen in längst verschwundenen Zeiten geben, ihm sein Recht zu sichern, so darf ich wohl hoffen, daß man mir auch noch in einige der wichtigeren Puncte bei einem wirklich großen Manne, bei einem Zeitgenossen und Deutschen folgen wird, dessen Arbeiten auch nach Jahrtausenden noch fortleben werden. Neberbem gehören aber auch die Gegenstände selbst zu den wichtigsten, so daß ihr eigener Inhalt unsere Ausführlichkeit entschuldigen muß. Hegel war in Heidelberg 1816 Prosessor, Geworden, Gerade wäherend dieser Zeit hatten die politischen Zustände seines engeren Baterlandes Würtemberg eine neue Phase betreten, indem

Ronig Friedrich am 15. Marg 1815 feinem Bolte eine conftitutionelle Berfassung octropirte. Die Stände weigerten ihre Annahme und konnten sich mit ben Bugeftandniffen bes Konigs nicht befriedigen. Der König ftarb am 30. October 1816. Sein Rachfolger Wilhelm octropirte am 4. Juni 1817 eine zweite noch freifinnigere Berfaffung, über welche fich bie Berhandlungen noch ein paar Jahr hinzogen. Die Verhandlungen von 1815 und 1816 unterwarf Segel in den Seibelberger Sahrbuchern einer febr ausführlichen Rritit, die immer ein Meisterwert auf bem Gebiet ber Berfassungspolitik bleiben wird. Sie ift es, die hegel in den Ruf gebracht bat, ein serviler Royalift zu fein. Bon Gubbeutschland ift diefer Ruf unaufhörlich erneuet worden. Bon einem Dubliciften, wie Dr. habm, ware nun eigentlich ein genques Gingeben auf die Sache zu erwarten gewesen, allein er begnügt fich. S. 351-53 mit einem turgen Bericht, beffen Sinn babin gebt, baß Segel ben Privilegien bes alten positiven Staatsrechts fich scharf entgegensete, um dem Konigthum und einer conservativen Politit zu bulbigen. Das "Baunkonigthum ". Burtemberge, ein, wenn ich nicht irre, von Metternich geborgter Ausbruck, werbe von Segel mit "Affiatischer Lobberedsamkeit verherrlicht." Affatischer? d. h, mit sclavischer. Dr. hapm erblickt in der damaligen Conftitution Burtemberge nur ein Mittel, nach \_altbemabrter Tyrannenmethobe bei dem Bolt gegen ben Abel Beiftand zu suchen." Er macht Segel wieder zum Napoleonisten, ber am Despotismus bes Königs Friedrich Gefallen finde, zum elenben Schmeichler, ber ber Beisheit diefes Fürsten im achten Soffprachenftpl Beihrauch barbringe. Sonft pflegen Schmeichler dem Lebenben, nicht bem Todten zu schmeicheln. Als Begel feine Rritik druden ließ, war Friedrich schon gestorben. Wenn also Segel die politische Beisheit Friedrichs bewunderte, jo mar es gewiß uneigennütig. Doch bat Dr. hann S. 350 aus einer anonymen Quelle erfahren, daß hegel von herrn v. Bangenheim, da= maligem Minifter in Burtemberg, übrigens einem freifinnigen

Manne, die Aussicht auf das Kanzleramt der Universität Tubingen eröffnet sei, wenn er die Regierung in ihrem Rampf gegen die Stände unterftupe. Darauf bin habe Begel fofort, seine Brauchbarkeit fur ben Burtemberger Staatsbienft zu zeigen, jene Rritit geschrieben. Ich habe in hegels Papieren nichts gefunden, was diese Radricht bestätigte. Indessen ift das fein Beweis. An und für sich aber fommt es mir sehr unwahrscheinlich vor, daß Begel eine Birtfamfeit in feinem Baterlande burch eine Schrift fich hatte erkaufen jollen, die ihn mit dem gesammten Abel und Advocatenstand auf das Bitterste verfeinden und die unangenehmste Stellung bereiten mußte; um fo unwahrscheinlicher, ale er fein Augenmerk ichon länger auf Preußen bin gerichtet und den Ruf nach heidelberg dem nach Berlin nur deshalb zunächft vorgezogen hatte, weil er bort schon zugesagt hatte, als dieser bas erfte Mal an ihn tam. Dr. hann will burch feine anonyme Nachricht hegel als einen ber Beftechung juganglichen Menschen berabsetzen. 3d antworte ihm darauf mit den Worten, die er mir bei Begels Lehrwirksamkeit in Nurnberg entgegnet hat: Glaube das, wer will!

Seine Bemerkungen über den Würtenberger Verfassungskampf sind ein Hausen von Widersprüchen, eine Confusion von Opposition und Approbation, in welcher man stets von einer Seite zur andern geworsen wird. Woher kommt dies? Dr. Haym steht selber auf dem Standpunct des Constitutionalismus. Er kann im Grunde also Hegel nicht Unrecht geben. Die octropirte Versassung stellte als wesentliche Puncte hin: Mitwirkung des Volks an der Gesetzenbewilligung; Rechenschaft über vor dem Geset; Recht der Steuerbewilligung; Rechenschaft über den Staatshaushalt; persönliche Freiheit; Gleichberechtigung aller Bürger zu allen Aemtern ohne durch die Geburt oder eines der christlichen Glaubensbekenntznisse ausgeschlossen zu sein; gleiche Verpslichtung aller Bürger, zu den Staatsausgaben nach Verhältniß gleichmäßig beizutragen; Verantwortlichkeit der Staatsdiener; Gewerbefreiheit; Recht der

Auswanderung nach abgeleifteter Militairpflicht und fortdauernde / Birtfamkeit ber Stände.

Diese Bestimmungen wird herr hapm unstreitig mit hegel als die Grundfate jedes vernünftigen Staatsrechts anerkennen muffen. Für fie bat begel gekampft. Ihre Ginführung war nicht möglich, ohne viele Privilegien der alten Stande und der Advocaten zu gerftoren. Burtemberg mar burch ben Rheinbund gum Königreich geworden. Der Rheinbund mar eine Schmach, weil er durch Französische Macht zu Stande fam und für Napoleon ein Mittel sein follte, die innere Zerspaltung Deutschlands zu erhalten. Aber ein Fortschritt war er unftreitig auch. Die constitutionelle Berfassung war die weitere Consequenz dieses Fortschritts. Cousin hat une noch letthin in ber Revue des deux mondes feinen Befuch bei begel in Beibelberg ergablt und die Begeifterung geschildert, mit welcher Segel zu ihm über die conftitutionelle Monarchie gesprochen habe. Er intereffirte fich für diefelbe fo lebhaft, weil er in ihr biejenige Staatsform erkannte, welche beni Bernunftbegriff bes Staats mehr als jede andere entspreche. Er ftellte fich auf die Seite bes Konigs nicht als ein abstracter Monarchift, nicht als ein Liebhaber des Despotismus, fondern weil hier der Monarch es war, der ben Schritt zur Verfassung that. Er bestritt alte Rechte, nicht weil fie nicht empirisch als Rechte eristirt hatten, sondern weil fie dem allgemeinen Fortschritt der Beit und der jum Bewußtsein gekommenen Staatsidee gegenüber unhaltbar geworden waren. Ich mochte mohl wiffen, mas in der wahrhaft staatsmännisch gehaltenen Kritik Begels nicht aus bieser Unschauung entspränge. Ich bin über Vieles in Sanms Buch erftaunt, allein über Nichts fo fehr, als über die Erbitterung, bie er, ber Geschichtschreiber des Frankfurter Parlaments, bier gegen Segel zeigt. Daß bier ein Fürst - und ein Fürst, ber fich vielfach unbeliebt gemacht hatte, mas Segel doch wohl mußte - ben Schritt zur Verfassung that, konnte boch die Vernunft jener organischen Bestimmungen nicht verändern oder aufheben. Reif'te Platon doch dreimal nach Spratus, um den Berfuch zu machen, durch einen Tyrannen seine Staatsidee zu verwirklichen!

Doch der Strom verdächtigenden Mißtrauens und Mißwollens gegen hegel schwillt bei hann noch höher an, als er ihn
nach Preußen begleitet und die Rechts- und Staatsphilosophie beleuchtet, die derselbe 1821 zu Berlin herausgab. Benn
er S. 354 von hegel noch in dem Sinne spricht, daß er seine in
der Luft schwebenden politischen Ideen bespöttelt, so läßt er ihn
hier auf den Boden der niedrigsten Empirie herabsinken. Der
Philosoph soll hier, aus Klugheit, nur noch die schlechteste Birklichkeit copiren. Hier hat es mich besonders geschmerzt, hann,
einen Preußen, so ganz in dem vulgären Anklageton gegen hegel
als einen servilen Reactionair predigen zu hören, da wir Preußen
gerade nicht vergessen sollten, wie viel wir hegel und jenem Buch
über die Rechts- und Staatsphilosophie insonderheit für eine tiefere Erkenntniß des Staats schuldig geworden sind.

Borab will ich hier ber Antipathie erwähnen, Die Begel gegen die Philosophie von Fries und gegen die mit ihr zusammenbangende subjective Richtung in der burschenschaftlichen Politif batte. Riemand wird die Aufrichtigkeit Segels in diefer Antipatbie bezweifeln, wenn er den Begriff der Philosophie und bes Staats ermägt, ben fich hegel allmälig gebildet hatte. Im Staat wollte er das von der selbstbewußten Thatigkeit des Menschen realifirte geiftige Abbild der Bernunft erbliden. Er fürchtete baber von einer Tendenz, welche dem Wiffen das Fühlen und Abnen vorgiebt, bestructive Wirkungen. Wenn er aber in jener befannten Borrebe zur Rechtsphilosophie Fries perfonlich nennt, und ibn mit barten Worten angreift, so wurde bies nur bann als eine Gefliffentlichkeit ericheinen konnen, wenn Begel nicht immer fo über Fries gedacht, nicht immer so polemisch ihm entgegengestanden, nicht immer schon auch öffentlich sich gegen ihn mit gleicher Härte geäußert hatte. Wie ich über Diefes Berhaltuiß bente, habe ich in meiner Biographie nicht verschwiegen, weil Bahrheit und Gerech-

tigkeit das erfte Gebot aller Geschichtschreibung ausmachen muffen. 3d bemerte aber, daß hegel, als er Fries namentlich nannte, babei gewiß nicht an eine Denunciation im Sinn ber Demagogeninquisition gedacht bat, sondern daß es ihm in seiner schon von Jena ber festgewurzelten Antipathie natürlich war, Fries zu nennen. Er suchte nicht barnach, ber Mainger Commission ein Opfer zu besigniren. Auch war das Berfahren gegen Fries ichon beendet. Begels Meußerung bat nichts gegen ibn veranlaßt. Ich rufe baber orn. hanm gurud, daß hegel bereits in Nürnberg, als Riemand an Demagogen in Deutschland bachte, 1812 in einer Rote gur Ginleitung in den erften Band feiner Logit, S. XVII fagte: "Gine fo eben erschienene neueste Bearbeitung Diefer Biffenschaft, ein Spftem der Logif von Fries, fehrt zu den anthropologischen Grund. lagen gurud. Die Seichtigkeit der babei zu Grunde liegenden Vorstellung ober Meinung an und für fich und ber Ausführung überhebt mich ber Mube, irgend eine Rudficht auf diese bedentungelafe Ericheinung zu nehmen." Derfelbe leidenschaftliche Biderwillen bricht in brieflichen Aeußerungen an Privatversonen bervor, 3. B. 1814 an Paulus (bei Reichlin Melbegg, II, 226). Die Befcwerde hegels beim Ministerium über die Preußische Literaturzeitung beweift feine Entruftung, daß man ihm einen andern, als einen objectiven Grund, zutrauen konne. Mit dem Privatmann Fries habe er nichts zu schaffen. Wenn Dr. Saym, der diesen handel mit vielem Pathos auszubeuten nicht verfaumt, S. 365 behauptet, daß Segel vom Ministerium Altenstein die von ihm geforberte Benugthnung auch erhalten babe, fo irrt er fich. Altenftein fagte ihm, daß, wenn er Genugthuung für den gegen ihn gerichteten perfonlichen Angriff suchen wolle, er fich entweder an die Gerichte zu wenden oder eine Ertlarung an bas. Dublicum zu machen habe. S. meine Biographie Begels S. 337.

Bas hegels Verhältniß zu Altenstein betrifft, so glaube ich, ift nichts so abenteuerlich erweitert und übertrieben, als dies, dem die Miniaturallmacht, die man hegel für die Besehung von Lehr-

ftellen im Preußischen Staate zuschrieb, war in der Ausdehnung, wie es geschah, bei weitem niehr Meinung, als Thatsache. philosoph, wie er so oft gescholten wird, wo man ihn nicht geradezu einen servilen Menschen nennen will, ift er nun vollends nie gewefen, benn er hat mit bem hof nie in Berbindung geftanden, ift nie zu einem Hoffest geladen und hat kurz vor seinem Tode erft den rothen Ablerorden vierter Claffe erhalten. Bie man nicht ungeftraft unter Palmen mandelt, fo lebt man auch nicht ungestraft in Berlin. Ich habe in meiner Biographie erzählt, wie viel Mühe Segel hatte, die übertriebenen, von allwärts ber ibn bedrängenden Anspruche abzuwehren, weil er im Mittelpunct ber Monarcie lebte und nun Jedem, der mit feiner Philosophie fic beschäftigte, auch eine Unftellung schaffen sollte. Dr. Saym bauft nun auf ihn alle Schmach, die ein Mann verbienen murbe, ber mit Bewußtsein eine Doctrin politischer Unfreiheit lehrte. In der Borrede schon spricht Segel nach ihm die absolute Formel alles politischen Confervatismus, Duietismus, Optimismus aus. Im Spftem ift es die praktische und ftaatliche Birklichkeit, wie fie 1821 in Preugen befteht, auf beren Begreifen Begel bie Ethit in ähnlicher Beise anweis't, wie Bacon die Naturphilosophie auf das Begreifen der finnlichen Natur. Bille und Freiheit verdampfe bei Segel in Wiffen und Bollen. Das Gewiffen verdunne er zum Biffen und das Gute verangerliche er zur beftehenden Staats. ordnung. Es fei bas claffische, auf die Schonheit ber finnlichen Erscheinung gerichtete Ibeal, bem bie Tiefen ber Innerlichkeit jum Opfer gebracht merden. Es fei ber Sarmonismus, ber es davon trägt über den Individualismus. In der Rechtsphilosophie gerade culminire ber Sieg des erftern über bas lettere, des antifen über das moderne, des Römisch-Griechischen über das Germanische Princip. Das schöne Standbild bes antiken Staats erhält einen conftitutionellen, es erhalt mehr noch einen ich warzweißen Anstrich. Wir erbliden eine Figur, die unverkennbar nach bem Modell des in der Mitte feiner Reformen fteben gebliebenen DreuBischen Staats gebildet ist, aber in einer Beleuchtung, die einer fremden und feruen Zeit entnommen ist. Seltsam stehe der bar=barischen Gestalt das antike Gewand zu Gesichte. Die Preu=bische Beamtenherrschaft werde zur herrschaft der Besten und Wissenden platonisirt. Der hegelsche Freiheitsstaat sei eine rechtsertigende Construction der in Preußen waltenden Polizeigelüste.

Dies ungefähr ift die Summe der Anklagen, die Dr. hanm mit geläufigem Redefluffe in vielen Wendungen vorbringt. Ueberall vernehmen wir den Refrain, daß Segel in seiner Rechtsphilosophie absichtlich nur ein sophistisch=idealisirtes Portrait des Preußischen Staats gegeben und dem wahrhaften Begriff bes Staats aus Inechtischen Motiven widersprochen habe. Die Farbentopfe, von denen ich oben sprach, find beständig in Bewegung. Wenn aber Alles verbraucht ift, Aufklärung, antifes Ideal, Romantik, Phantaftik, dann hilft das Wort Germanisch ans. Zuweilen trifft fich's, daß er Segel boch das Rechte zugestehen muß. Aber wie schade, dann ist es doch nicht das rechte Rechte, benn es ist wohl das Rechte, aber es ist nicht Germanisch. Es würde vielleicht zwar eben so fein, aber Germanisch mare es ganz etwas Anderes. Es ift wirklich interessant, das Germanische zu einer Rategorie creirt zu sehen, die noch über die Philosophie binaus sein soll. Da von einer principiellen Untersnchung, welche auf den Begriff des Willens und der Freiheit selbst zurudginge, gar nicht die Rede ift, ba nur die alleroberflächlichsten, taufendmal von Andern und oft viel schärfer gemachten Ginwurfe iconrednerisch vorgebracht werben, fo ift es nicht möglich, eine tiefere Kritit der Saymichen Begriffsverwirrung zu geben. Wie bei seiner Schilderung der Logik herrscht auch hier ein Durcheinander, das uns bei der Abwesenheit aller Philosophie zwingt, und ebenfalls mit einzelnen Bemerkungen zu begnügen.

Hegel soll also ben Preußischen Staat copirt haben und das durch der Unfreiheit verfallen sein. War denn dieser Staat wirklich ein so barbarischer? Hätte man denn ein Grauen haben muffen, in ihm zu leben? Der Preußische Staat war ein Beamtenstaat,

beffen Beamte bamals aber burch Intelligenz, Soflichkeit, Gewiffenhaftigkeit, Freisinnigkeit und Unbestechlichkeit sich auszeichneten und factisch Preußen große Achtung erwarben. Die Preußischen Beamten wurden erst corrumpirt, als Desterreich und Rufland bie Demagogenhebe auch in Preugen durchsetten; fodann, als feit 1822 die Einführung der Hof= und Domagende betrieben und die Cenfur in einer beschränkten, unerträglichen Beise gehandhabt mard. Es mar der giftige Mehlthau der Rarlsbader Beschluffe, ber bas Preußische Beamtenthum erfranken ließ. Als Begel nach Preußen tam, konnte er noch die Bluthe deffelben kennen lernen und fich überzeugen, welche Riesenschritte Dieser Staat feit 1806 gemacht hatte. Begel fannte aber ben eigentlichen Preußischen. Staat nicht. Er kannte nur Berlin. Der Berlinismus im guten und bofen Sinn ibentificirte fich ihm, wie es vielen Gudbeutschen geht, mit bem Preugenthum überhaupt. In meiner Biographie Segels babe ich baber sogar behauptet, daß Segel manche liberale Inftitutionen Preugens, feine Stadteordnung, Gewerbefreiheit, fein Wehrinftem, immer etwas Fremdes geblieben sein und Dr. Sanm ftimmt mir bierin S. 386 bei.

Aber den damaligen Preußischen Staat kann Segel nicht copirt haben, benn er lehrte ja die Nothwendigkeit der constitutionellen Monarchie, der Bolksvertretung, der Gleichheit aller Bürger vor dem Geseh, der Deffentlichkeit der Rechtspslege, des Geschwornengerichts und der Freiheit der öffentlichen Meinung.

Bestanden diese Institutionen in Preußen? Nein. Wie ist denn, wenn man dies weiß, möglich, zu behaupten, daß der liebedienernde Sophist Hegel seine Rechts- und Staatsphilosophie nach dem Muster des Preußischen Polizei- und Beamtenstaats eingerichtet habe?

Wie dies einem verständigen, gewissenhaften Menschen zu behaupten möglich sei, kann ich nicht erklären, denn der Widerspruch ist zu evident. Die Birklichkeit dieser unvernünftigen Thatsache ist aber nicht weniger gewiß und prangt in tausend Büchern und Zeitschriften als eines der Hauptresultate der für gründlich gehaltenen Kritit des Hegelschen Spftems.

Weiß Dr. Haym, daß Hegel in dem thatsächlich nicht conftitutionellen Preußen den Conftitutionalismus lehrte? Er weiß es, denn er muß es S. 380 zugestehen. Wie hilft er sich, seine Entstellung aufrecht zu halten?

Er wird ein Sophist. Er liebt hegel einen Sophisten zu nennen, aber er felbst ist ein viel größerer.

Er wirft sich auf irgend eine Seite ber Detailausführung Begels und prefit fie fo lange mit den Daumschrauben kleiner Bebenklichkeiten und hamischer Möglichkeiten, bis er es mahrscheinlich zu machen geglaubt bat, daß hegel im Grunde bie Sache, die er lebre, gar nicht gewollt habe. Segel lehrt z. B. § 316 - 19 die Nothwendigkeit der öffentlichen Meinung. Die Preffe gilt ibm als eines ihrer Mittel. Er betrachtet aber auch die Schranke ber öffentlichen Meinung und ihrer Meußerung. Gie ift ihm einerseits ber Inbegriff der ewigen substantiellen Principien der Gerechtigkeit, ber wahrhafte Inhalt und das Refultat der ganzen Verfassung, Besetgebung und bes allgemeinen Buftandes überhaupt, anderseits ift ihre factische Erscheinung ihm die bloge Bufälligkeit bes Meinens und Beurtheilens, weshalb man fie eben fowohl achten als verachten lernen muffe. Die indirecte Sicherung der öffentlichen Meinung findet er in der Unschädlichkeit, die vornamlich in der Bernünftigkeit ber Berfaffung, in ber Festigkeit ber Regierung, bann auch in ber Deffentlichkeit ber Standeversammlungen begrunbet ist; in letterer, insofern sich in diesen Bersamulungen die gediegene und gebilbete Ginficht über die Intereffen bes Staats ausspricht und Andern wenig Bedeutendes zu sagen übrig läßt.

Diese Bestimmungen sind unstreitig vollsommen wahr. Auch sinde ich nicht, daß Dr. haym etwas gegen sie zu erinnern hätte. Den Nachdruck aber, den hegel auf die große Bedeutung der Deffentlichkeit der Ständeversammlungen legt, wendet er so, daß daburch der Schein hervorgebracht wird, als ob hegel von der

Preffreiheit nichts wissen wolle, indem er S. 384 in die Declamation ausbricht: "Die Preffreiheit, dieser mächtigste Hebel alles Fortschritts, diese größte Bürgschaft politischer Freiheit, gilt ihm als ein entbehrlicher Ucbersluß neben der Freiheit und Deffentlichetiet der Debatte in der Ständeversammlung." Oder wenn Hegel, wie doch nothwendig ist, Volk und Pöbel unterscheidet, so wendet er die Sache so, als ob der Begriff Volk ihm mit dem des Pöbels zusammenfalle u. s. w. Es ist die Manier des Chicanirens.

Begel fest verschiedentlich auseinander, daß ber Staat ohne Biffen bes Rechts unmöglich fei, daß er eben beshalb mit der Philosophie, die auf das Denken und Biffen gebe, von diefer Seite denselben Boden habe. Natürlich fann Segel in einer Philosophie des Staats von dem Staat nur seiner Idee nach sprechen. Im Staat find die Gesete ber Ausbruck des allgemeinen, bentenden Willens. Ohne sie zu wissen, können sie nicht gewollt werden. Das Berhältniß bes Betragens und Thuns bes Ginzelnen zu ihnen kann nicht richtig aufgefaßt und beurtheilt werden, wenn nicht eine benkende Erkenntnig den Beweis führt, welche Thatsachen vorliegen und auf welche Gesetze sie fich beziehen. Der Borschlag zu neuen Gesehen, wie zur Abrogirung bestehender, ift ohne Rritit, also ohne Denken, unmöglich. Nach hegel ift der wahrhafte Staat die Berwirklichung der Bernunft in der objectiven Form des Willens. Er hat die Freiheit zum Inhalt, die sich als vernünftige weiß, die Vernunft, die sich als nothwendige will. Siftorifch genommen entspricht baber ber Staat nach hegel seinem Begriff nur als protestantischer, weil der Protestantismus dem Menschen die Freiheit gibt, auch die Religion der Kritif des Gedankens zu unterwerfen und fich nur in einem von ihm als vernünftig anerkannten Inhalt des Glaubens wiederzufinden. In diesem fritischen Element kommt der Glaube nicht als katholischer, nur als protestantischer mit bem Staat überein. Kritit aber ist das innerste Wesen ber Philosophie. hegel bestimmt als das Wesen des Staats die Sittlichkeit, wormuter

er die selbstbewußte Verwirklichung der Vernnnft und des Billens au einem objectiven Organismus versteht, der durch Gewohnheit, als Sitte, für den Menschen zu einer zweiten von ihm selbst bervorgebrachten geistigen Natur wird. Der Staat, als diefer geift= erfüllte Organismus, als die felbstbewußte Realität des vernünftigen Willens, ift ihm daber in seiner Menschlichkeit göttlich, wie ja auch die Bolker mit Recht von der Seiligkeit der Gefete und Sitten sprechen. Dr. Saym beschuldigt nun Segel, daß er den Begriff des Staats mit dem der Philosophie identificire und fragt, was denn bei ihm nun eigentlich das Absolute sei, der Staat oder die Philosophie? Eine Frage, welche beweift, daß er hegels Intention gar nicht gefaßt hat, benn an fich ift ber Staat eben so wohl absolut als die Philosophie, weil er wie sie in der Tota= lität der Idee nothwendige Momente find; im Staat aber kommt es auf den Willen an, der, ohne seiner selbst gewiß zu sein, nicht wirklicher Wille mare, in der Philosophie auf das Wiffen, das, ohne von dem Einzelnen als Denken gewollt zu werden, auch nicht wirkliches Biffen zu fein vermöchte. In feiner beliebten Terminologie beschuldigt hanm auch hier hegel eines Manövers, daß er, wie ein Taschenspieler in einem Gefäß mit doppeltem Boden, bald ben Staat, bald die Philosophie verabsolutire, mabrend fie in der harmonie der Vernunft an fich gleich absolut und in ihrer Einheit durch ihren Unterschied frei gegen einander find. Nichts ist daher ungerechter als die Anklage, daß hegel die Freibeit in Denken und Biffen verdampfen laffe. Richts ift unwahrer, als die psychologische Grundlage, welche nach S. 370 ber prattifchen Philosophie Segels ihre quietiftische Richtung ertheilt haben und wonach ber Wille barin bestehen foll, nicht zu mol= Dies ift in dem Grade unwahr, daß hegel ausdrücklich beim Uebergang aus der Psychologie in die Ethik in der Ency-Moradie § 481 den freien Geift von dem nur theoretischen oder nur prattifchen als ihre Ginheit unterscheibet, als ben freien Billen, ber für fich als freier Wille ift. Dag ber Bille nur als benkender, der seinen Zweck als seinen Begriff weiß und seine Freiheit als sein allgemeines Wesen will, Wille und freie Intelligenz ist; unterscheidet doch in der That den wirklichen Wilslen erst als ethischen von dem bloßen Triebe, vom nur instinctiven Handeln. Ist deun dies etwa wieder nicht wahr? Existirt meusche, licher, actueller Wille als ein undenkender? Kann bei dem Begriff des Willens von dem des Denkens abstrahirt werden? Ist der rohe Trieb, ist die natürliche Begierde schon wahrhafter Wille? Wo lehrt hegel denn, daß der Wille, wie haym verächtlich sagt, nur eine Belleität des Erkennens sei, daß er nur im Erkennen, nicht auch im handeln, sein Ziel und seine Wahrheit habe, daß die Praxis nur der Schatten der Theorie sein dürse? Wäre Dr. haym denn mit hegel zufriedener, wenn derselbe etwa, statt den Begriff der praktischen Idee zu exponiren, einen revolutionären Ton angestimmt hätte?

Es ift gang unglaublich, bis zu welchen teden und grundlofen Infinuationen Dr. Saym von feinen vorgefasten Meinungen Bon einem hiftoriter follte man boch eine biftoriiche fortgebt. Behandlung erwarten. Er langt zulest babei an, daß die Ents werthung des Praktischen zum Theoretischen auch Begel's Philosophie der Geschichte zu Grunde liege, weil berfelbe fie unter Auberm - als ben Fortichritt ber Bolter im Bewußtsein der Freiheit befinirt. Run, ohne ein foldes Bewußtsein ist der Fortschritt gewiß nicht möglich. Die Kraft des Selbstbewuftseins feines Rechts befeelt den Willen mit jenem aggreffivem Muthe, ber bas leben dafür gern in die Schange ichlagt. Ein Bolt, das tein Bewuftsein seiner Freiheit bat, ift noch ein naturwuchfiges, tein politisches. Tyrannen, Jefuiten, Obscuranten forgen ja deshalb auch für nichts fo gartlich, als-für die Unwissenheit und Unbewußtheit ber Bolfer. Kommen bie Bolfer gum Bewußtsein der Freiheit, fo muß über furz oder lang ber Bille auch durch bies Bewußtsein zum Sandeln beftinimt werden. Nach Dr. Saum S. 446, 47 tommt es bei Segel gar nicht auf bie Thaten ber Bölker, nicht auf ihre Thaten an, weil bei ihm die Freiheit um ihren praktischen Ernst betrogen werde und weil es ihm mit der Freiheit kein Ernst sei. Obwohl nun Hegels ganze Geschichtsphilosophie diese entehrende Beschuldigung widerlegt, so will ich doch, wenngleich es mich fast erniedrigend dunkt, eine solche Vertheibigung zu führen, irgend eine Stelle aus Hegel anführen, die das gerade Gegentheil der persiden Consequenzen Hayms ausspricht, z. B. S. 91 (2. Ausg. der Geschichtsphilosophie):

"Der Geift handelt wesentlich, er macht sich zu dem, was er an sich ist, zu seiner That, zu seinem Werk; so wird er sich Gegenstand, so hat er fich als Dasein vor sich. Go der Geist eines Bolts; er ift ein bestimmter Geift, ber sich zu einer vorhandenen Belt erbaut, die jest steht und besteht, in seiner Religion, in seinem Cultus, in feinen Gebrauchen, in feiner Berfaffung und feinen politischen Gesetzen, im ganzen Umfang seiner Ginrichtungen, in seinen Begebenheiten und Thaten. Das ift sein Wert, bas ift dies Bolt. Bas ihre Thaten find, das find die Bolter. Gin jeder Englander wird sagen: Wir find die, welche den Ocean be= schiffen und ben Welthandel besigen, benen Oftindien gehört und feine Reichthumer, welche Parlamente und Geschwornengerichte haben n. s. w." Bei der Reformation S. 50 sagt Hegel: "Hier= mit ift das neue, das lette Panier aufgethan, um welches bie Bölker fich sammeln, die Fahne des freien Geiftes, der bei fich selbst und zwar in der Wahrheit ist, und nur in ihr bei sich selbst ift. Dies ift die Fahne, unter ber wir dienen und bie wir tragen."

Nach einer Diatribe über die Oberstächlichseit der praktischen - Philosophie Hegels heißt es S. 375: "Er weiß das Subjective nur zu schäpen, sofern es ein Subjectives zu sein aufhört und sich zum Allgemeinen abgeklärt hat. Daher die Verstachung des Wollens zum Wissen. Daher weiter die Mißachtung, welche das subjectiv Geistige überhaupt und mit dies ser das Individuelle erfährt." Der absolute Idealismus verschmäht nach Haym, in die Individualität als in den ergiedigs

ften Schacht der Wirklichkeit hinabzusteigen. 3ch mußte mich febr irren, wenn nicht, was Gerr haym wahrscheinlich hier unter Individualität versteht und damit gegen Segel groß thut, von diesem Bd. VII. S. 161 ff. in der Anthropologie auf's Bortrefflichste beschrieben ift. Er nennt fie hier den besondern Genius des Menichen. Buweilen möchte man wirklich glauben, bag Gerr Baym Segels Werke vielleicht einmal gelesen aber schnell wieder vergeffen habe, weil fonft viele seiner Aeugerungen gar zu haltlos find. Das bloße nacte unmittelbare Subjectsein ift doch nur erft die Moglichkeit der wirklichen Freiheit. Subject ift jeder Menich, weil er Mensch ift. Ginen besondern Werth empfängt er boch erft durch feine Bildung, welche die in ihm als Möglichkeit enthaltene Bernunft und Freiheit in fittlichen, politischen, funftlerischen, wiffenschaftlichen, religiösen Thaten verwirklicht. In folder Berwirklidung bort die Erifteng der Subjectivitat nicht auf. Ihre Erfullung mit einem allgemeinen Intereffe als bem ihrigen ift bod keine Bernichtung der subjectiven Form des Inhalts. Segel bat das Subjective so wenig mißachtet, daß er den hauptmangel des Platonischen Staats in die Berkennung seiner unendlichen Berechtigung fest, daß er im Interesse ber Gigenthumlichkeit bes Gubjects die Unterscheidung ber burgerlichen Gesellschaft von bem politischen Centralstaat hervorhebt, weil sie dadurch frei geworden sei und ber moderne Staat ihr einen großen Spielraum gewähren könne, ohne badurch gefährdet zu werden. Er hat aus eben biefem Grunde sich der Leidenschaft, die auch einen edlen und großen Inhalt haben fann, gegen bas Anathema einer heuchlerischen. enabergigen Moral angenommen. Er hat beständig zum Protestan= tismus gehalten, weil berfelbe die subjective Freiheit auch in der Religion anerkennt. Er hat die ungeheuersten speculativen Unftrengungen in der logischen Biffenschaft gemacht, dem Absoluten die Subjectivität als die nothwendige Form seines substantiellen Befens zu vindiciren. Er hat an ber Individualität großer Menichen eine unendliche Freude gehabt und von einigen, wie Sofrates,

Perikles, Alexander dem Großen, Casar, köstliche, von der liebevollsten Bewunderung durchglühete Schilderungen gegeben. Und dieser Philosoph soll das Subjective, das Individuelle mißachtet haben! Freilich, die schlechte, leere, eitle, gehaltlose Subjectivität hat er niemals hochgeachtet und ihre dunkelhafte Anmaahung oft in den stärksten Ausdrücken gegeißelt.

Bei seiner Gehässigkeit gegen Hegel wird man sich kaum wundern, daß Dr. Saym die bekannten und berüchtigten Worte hegels in dem Vorwort zur Rechtsphilosophie über die Vernünf= tiakeit des Wirklichen und die Wirklichkeit des Vernünftigen gang in dem vulgaren Sinn einer Bergotterung des gemeinen empiri= ichen Daseins als eine Taufformel ber Restauration nimmt. Es ekelt mich jedoch an, über diesen Punct noch ein Wort zu fagen. Eben fo wird man fich nicht wundern, daß er den bekannten Punct auf bem I nicht vergißt, Begel als einen ichlechten Roya= liften anzuklagen, benselben Segel, ben er als einen fervilen Fürftenknecht bei den Verhandlungen der Bürtembergischen gandstände gur tiefften Berachtlichkeit herabgebrudt bat. Es efelt mich auch bier an, ein Wort zu verlieren. Gine Bemerkung über die Bebankenlofigkeit der Menge, die einen Big als ein Dogma behanbelt, kann ich jedoch nicht unterlassen. Jene Phrase, die Gans von Begel über den Monarchen sagen läßt, daß berselbe in einer vollendeten Organisation bes Staats als bie Spipe formellen Entscheidens nur den Punct auf das I zu seben, nur Ja zu sagen habe, wird immer fo genommen, als fei berfelbe nur, wie Navoleon von der durch Siepes entworfenen Conftitution fagte, ein cochon à l'engrais, als muffe er immer ben Punct machen, als muffe er, eine Staatspagobe, immer fein Ja niden. Und boch, liegt felbft in diesem Bergleich, ben Segel einmal beiläufig gemacht haben soll, auch die Freiheit, daß der Punct einmal verweigert, daß ftatt Ja einmal Rein gesagt wurde. Daran benkt man nicht. hanm drudt seine Anklage hegels so aus, daß von ihm die monarchische Persönlichkeit und Individualität dem harmonismus des

Gangen in seiner softematischen Gliederung gum Opfer gebracht Es scheint alfo, als ob er hegel tadelt, denn er wurde soust wohl nicht S. 383 ben Ausdruck Opfer gebrauchen. murdiger Beise versichert er aber wieder, daß Segel hierin mit "der bewährten Pracis und Theorie des achten Constitutionalismus durchaus zusammenkomme" und befinirt beffen Anficht babin, baß "der Monarch nicht das Fundament ober auch nur die Ruppel des Baues, sondern bochftens das Kreuz auf deren Sobe fei", mas mir weniger auf einen politischen Monarchen, als auf bas Berhaltnif bes Papftes zu den fatholischen Staaten zu paffen scheint. Den Fürften berabzusepen, ift Begel gewiß nicht eingefallen. Dr. Sanm fagt nämlich: "Es ift bie Ernfthaftigkeit, mit welcher fich bas Recht ber perfonlichen Freiheit und Gelbftftandigfeit, ber germanische Individualismus, durchfest, wodurch in ber durchgebildeten conftitutionellen Monarchie die Bedeutung ber Ginen Perfonlichkeit au der Spipe herabgefest wird." Gegentheil ist hegels Meinung, daß auch der Monarch erft in der constitutionellen Verfassung wirklich frei werde und feine Individualität schärfer ausbilden konne, weil das Schickfal bes Staats nicht mehr an die Particularitat feines Charafters, feiner Bilbung und feiner Reigungen gebunden ift. Diefe werben, zum Glud bes Fürften, zum Bohl bes Staats, gleichgültiger. folgt jedoch gar nicht, daß der Fürst ein unbedeutender Mensch sein musse, daß er nicht, auch im constitutionellen Staat, eine große, schöpferische Individualität sein könne. Babrend Segel einerseits den Staat im "verfälschenden Lichte eines Sellenifirenben Ibealismus" barftellen und daher bie Perfonlichkeit bes Monarchen dem harmonismus des Gaugen opfern foll, foll er bod wieder S. 382 die Bedcutung bes Moments ber Subjectivität bem Monarchismus zu Liebe auf's Aeugerfte angespannt baben. Und zwar "auf einmal". Dies fieht wie eine Inconfequenz aus, deren Segel sich schuldig gemacht habe, allein er bat schon in Sena die erbliche Monarchie gang eben fo wie in Berlin ge-

lebrt. Sein hellenismus war tein Republicanismus. Ich habe in Segels Leben S. 196 die Hauptstelle abdrucken laffen, die also lautet: "Das freie Allgemeine ift ber Punct ber Individuali= Als frei vom Wiffen, als nicht durch es constituirt, als Ertrem der Regierung, ift fie eine unmittelbare, eine naturliche: es ift ber erbliche Monard. hier ift ber fefte unmittel= bare Knoten des Gangen. Das Gange aber ift die Mitte Aller, ber freie Beift, ber fich, frei von den volltommen befeftigten Ertremen, selbst trägt, unabhangig vom Biffen der Ginzels nen, wie von der Beschaffenheit des Regenten. Das geiftige Band ift die öffentliche Meinung als das mahre legislative Corps, als die unmittelbare Erklärung des allgemeinen Billens. der in der Execution aller Befehle lebt. Diese erbliche Do= narchie ift bas bobere Princip der neueren Beit, bas bie Alten nicht kannten. - In den Ginen Monarchen hat fich bie Ratur geflüchtet. Es ift der lette Reft derfelben als positiver. Alle andern Familien find zu verlaffende. Jedes anbere Individuum gilt nur als entaugert, gebilbet, als bas, wozu es fich gemacht hat. Dies allein ift bagu geboren, unmittelbarer Bille, absoluter Entschluß zu fein. Bir befehlen." Man vergleiche hiermit ben reinern Ausbruck, welchen diefer Gedanke in der Encyklopadie §. 542 erhalten bat. Bas die dialektische Stellung des Begriffs des Monarchen anbetrifft, die Dr. hann S. 382 in der Rechtsphilosophie mit Recht, obwohl in einer widrig höhnischen Beise, rügt, wenn er fagt: "Die fürstliche Gewalt bekommt por der Regierungsgewalt und der Gesetzebung mit demselben Rechte den Vortritt, mit welchem altväterische Frommigfeit den Ramen Gottes mit großen Lettern ichreibt", fo hatte er nicht vergeffen follen, daß in der Encyklopadie diefer Febler vermieben ift. Er felbst weiß übrigens vom Erbkonigthum nur zu fagen, bag man es am besten geschichtlich als bas er= probtefte Mittel ertlare, wodurch auch in den modernen Staaten die Selbstregierung der Bolfer besteben tann. Der Publicift

mag fich mit einer solchen Erklarung zufrieden geben, der Philosoph darf es nicht.

Diese schlechte Philosophie Begels soll nun doch wieder S. 388 ff. einen tiefen Bahrheitsgehalt befigen und den Geift acht politischer Noch mehr aber wird hegels Philosophie ber Praris baben. Geschichte gelobt, in welcher der Philosoph zu den gefunden Ten bengen feiner Jugend gurudgefehrt fei. Aber eigentlich ift fie erst recht ein troftloses Bert, weil in ihr G. 448 Die Geligfeit der Theorie der Müdigkeit der Restauration die Sand reiche. Bon einer eigentlichen Kritit des Inhalts ift bier fo wenig als bei ber Rechtsphilosophie die Rede. Es werden gang abstracte, unbestimmte Anfichten ausgesprochen und die philosophische Sprache, wenn fie von Ideen handelt, dabin gemigbentet, als ob die Menichen und Bolfer nur die Marionetten ber 3bee maren. bers wird hegel S. 448 vorgeworfen, daß feine Gefchichtsphilosophie eigentlich feine Bufunft habe. Wenn von der Geschichte die Rede ift, fo ift zunächst bas vergangene Geschehen zu Wird dies geleiftet, so ist das, wie ich glaube, sehr viel und erlaubt analogische und inductorische Schluffe fur die Es ist eine recht mußige Qualerei, vom Philosophen eine Philosophie der Geschichte der Zukunft zu fordern, denn er kann einfach auf seine praktische Philosophie verweisen. Er kann fagen: Diefe Begriffe find zugleich ewige Poftulate, ewige Imperative. In ihnen liegt die Butunft beschloffen. Sie follen fein und daber werden fie fein! Bie fie particularer Beise fich realifiren werben, vorherzusagen, ift nicht Sache der Philosophie, sondern der Prophetie. Es ift gerade wie mit bem Borwurf, ben Sann macht, bag Segel die Moral bem Staat als Organismus aufgeopfert habe. Hegel erklärt nämlich, daß der lebendige Inhalt des moralischen Willens in den Pflichten liege, welche burch bie Familie, burch die burgerliche Gesellschaft und den Staat für den Menschen entstehen, so daß man jedes Moment ihrer Organisation in die Form einer Pflicht verwanbeln kann. Die Mikrologie des Details, in welche Ideale des Jukunftstaats sich wohl einzulassen pflegen, wie die Fictionen von Campanella, Thomas Morus, Harrington, Mercier, Cabet u. A. kann sehr sinnreich sein, ist aber keine Philosophie.

Bie sich hegel in concreto mit der Zufunft der Geschichte befchäftigen konnte, zeigt uns nicht nur feine Rritit ber Berfaffung Deutschlands, sondern auch seine Abhandlung über bie Eng= lifche Reformbill, weil er fürchtete, daß in Englands Poli= tit ftatt des Princips des hiftorischen Positivismus das der abftracten Principien, das Frangofische Raisonnement, die Abstimmung nach der blogen Ropfzahl einbrechen und eine für England und Europa folgenschwere Revolution nach fich ziehen konne. Begel fritifirte bierbei viele Digbrauche in der Berfassung und viele Mangel im Civilrecht und in den Buftanden der burgerlichen Besellichaft Englands mit glanzender Sachkenntnig, wie ihm auch Berr Saym bezeugt. Begen die parlamentarifche Berfaffung ober gegen die Nothwendigkeit der Reform sich zu erklären, fiel ihm nicht ein. Im Gegentheil bewieß er die Unumgänglichkeit berfelben und sprach die schönen Worte aus: "Das gewöhnliche Borurtheil ber Trägheit, ben alten Glauben an bas Gute einer Institution noch immer festzuhalten, wenn auch ber bavon abban= gende Zustand gang verdorben ift, hat endlich nachgegeben." Aber verstimmt und umduftert war feine politische Stimmung, wie ich ausführlich beschrieben habe. Wenn man fich die Zeitlage gurud= ruft, fo mar wohl Urfach vorhanden. herr hann läßt hegel bies nicht zu Gute kommen, sondern farbt G. 457 feine Bedentlichkeiten dabin um, als ob er für die unfreie, bureaukratisch und polizeilich geordnete Freiheit schwärme und der Englische Parlamentarismus ihm nichts, als ein Inbegriff politischer Berberbnig und Unvernunft fei. Uebrigens find Segel's Auffaffungen durch Bucher's Parlamentarismus Englands von liberaler Seite her nur zu fehr bestätigt. Wenn Segel aber gegen die Berberbniß bei den parlamentarischen Bablen, gegen die barbarischen Jagdgefebe, gegen die Unbehülflichfeit des Civilrechte, gegen bas Glend ber Brifden Buftande u. f. w. auftritt; wenn er mit Gelbftgefühl Die Fortschritte bezeichnet, welche Deutschland in ber Gesittung gemacht hat und in welchen es England voraus ist, so ist er boch von einer Berkenung des Rernes der Englischen Inftitutionen, wie man fie nach Saym bei ihm erwarten follte, entfernt geblieben. In-seiner Philosophie ber Geschichte gegen Ende bat er den Berth bes Solfgovernments, namentlich im Gegenfan gegen Frantreichs abstracte Centralisation, richtig erwogen und fagt ausbrudlich S. 544 nach Schilderung der Bahlcorruption: "Aber diefer gang vollkommen inconsequente und verdorbene Buftand bat dod ben Bortheil, daß er die Dlöglichkeit einer Regierung begrundet, d. i. eine Majoritat von Mannern im Parlament, die Staatsmanner find, die von Jugend auf fich ben Staatsgeschäften gewidmet und in ihnen gearbeitet und gelebt baben. Und die Ration bat den richtigen Ginn und Berftand, ju erfennen, bag eine Regierung fein muffe, und beshalb einem Berein von Mannern ihr Butrauen zu geben, die im Regieren erfahren find; benn der Sinn der Particularität erkenut auch die allgemeine Particularität der Kenntniß, der Erfahrung, der Geübtheit an, welche die Aristofratie, die sich ausschließlich solchem Interesse widmet, befint. Dies ift bem Sinne ber Principien und ber Abftraction gang entgegengesept, welche jeder fogleich in Besig nehmen fann und die ohnehin in allen Constitutionen und Charten steben. -Es ist die Frage, in wiefern die jest vorgeschlagene Reform, cousequent durchgeführt, die Möglichkeit einer (folden) Regierung noch zuläßt."

Hiermit sei es der Entgegnung genug. Dr. Haym spricht zwar auch noch von der Religionsphilosophie und Aesthetik — benn von der Naturphilosophie, Psychologie und Geschickte der Philosophie schweigt er ganz, — was er aber von beiden sazt, ist im höchsten Grade dürftig und oberstächlich. Er scheint von beiden nur dunkle Erinnerungen gegenwärtig gehabt zu haben.

Mit souperainer Verachtung behandelt er die Religionsphilosophie, ohne eine Ahnung von der Bedeutung zu haben, welche sie in der Entwicklung dieser Wissenschaft einnimmt und derentwegen selbst principielle Gegner sie unbedingt hochgeschätt haben. Dem zweiten Abschuitt, der die Charakteristik der nichtchriftlichen Religionen enthält, läßt er noch einige gnädige Rücksicht angebeihen, aber von der Philosophie der christlichen Religion heißt es S. 420: "Die Eliminirung des historischen Motivs aus der Betrachtung der absoluten Religion, die jähe Metaphysicirung der Geschichtsgrundlage des christlichen Glaubens ist von einer Billkur und Robbeit, wie sie in den alten Gnostischen Systemen, sie ist überdem von einer Sophistik und Zweideutigkeit, wie sie überhaupt nirgends ihres Gleichen sindet."

Er betrachtet Begels Religionsphilophie nur als eine fünftliche Rechtfertigung und Restauration ber orthodoren Rirchenlehre im Interesse einer quietiftischen Politik. Er erwedt den Schein, als ob Segel erft in Berlin zu einer folden Uebereinstimmung mit der allgemeinen firchlichen Lehre gekommen fei ober richtiger eine solche absichtlich zurecht gemacht habe. Er vergißt oder siebt nicht ein, daß die speculative Auffaffung des Christenthums in ber Phanomenologie unter dem Abschnitt: Die geoffenbarte Religion, im Befentlichen Segels Standpunct geblieben mar, ben er zwar späterhin erweitert und geläutert, niemals aber zurückgenom= men bat. Segel war gewiß kein abstracter Rationalist, aber von ber Absurdität eines Glaubens an das Absurde, weil es absurd ift, bessen Saym ihn beschuldigt, ist er noch entfernter gewesen. Uebereinstimmung mit bem Besentlichen ber allgemeinen Rirchen= lebre gilt hanm für antiquirte Scholaftit, für ein Attentat gegen bie Philosophie. Er betont hierbei, daß hegel besonders die Lu= theriche Dogmatit im Ginn gehabt habe. War dies in der That ber Fall, fo konnte dies Segel damals der Preußischen Politik nicht fonderlich empfehlen, denn diefe betrieb, mas Dr. haym bekannt sein follte, die Union und trat damals gegen die Lutheraner

sogar mit Gewaltsamkeit auf. Die Begeisterung, welche Hegel offen für die Luthersche Confession theils in seinen Vorträgen, wovon Dr. Haym selbst einen sehr piquanten Fall erzählt, theils bei einer seierlichen Rebe, die er als Rector 1830 hielt, an den Tag legte, stimmt sehr schlecht zu dem Gemälbe, das er von ihm als einem Hofphilosophen entwirft, der selbst die Religion für die Politik zu misbrauchen servil genug gewesen sein soll.

Noch weniger als von der Religion scheint Dr. Haym von der Kunst zu verstehen. Wir vernehmen bei der Aesthetik von ihm die alte Klage, daß man nicht wisse, was Hegel für das absolute Ideal halte, ob das classische oder das romantische, und die alten Widersprüche, die Aesthetik einerseits als ein höchst ungenügendes Werk herunterzuschelten und anderseits von ihr zu rühmen, daß in ihm die Deutsche Nation eine Aesthetik, wie kein anderes Bolk, besige. Sie soll sich nach S. 441 und 42 nothwendig in ein kaltes und abstractes Verhältniß zur Kunst seine und die Verwirrung soll nirgends ärger sein, als in ihr; sie ist so groß und noch mehr versteckt, als in der Phänomenologie, die nach Dr. Haym die unförmlichste aller Compositionen ist. Und doch soll sie ein Gipfelpunct und Abschluß der ästhetischen Theorie sein und eine wenigstens annähernd vollskändige Geschichte der Kunst darbieten.

Dr. Hanm hat einmal vor läugerer Zeit eine Brochure versöffentlicht, worin er mit zwei Begriffen, mit dem der Sprache und dem des Gewissens, den ganzen Jammer aller Philosophie und alles Menschengeschicks zu heilen versprach. Beiter scheint er auch jest noch nicht gekommen, denn bei der logischen Idee wunsdert er sich, daß sie, als die absolute Form, ein Berhältniß zum Realen, zur Natur und zum Geist hat und begrüßt zugleich diese von ihm getadelte Tendenz zum Realismus als einen unendlichen Fortschritt. Bei der Natur und dem Geist an sich erfahren wir nicht, was er von ihnen denkt, so wichtig und entscheidend dies sein müßte. Den Staat halt er mit Hegel für den Organismus

ber vernünftigen Freiheit, wundert sich aber, daß er das Göttsliche auf Erden sein soll. Die Kunst realisirt das Absolute in sinnlich schöner Form und nun verwundert er sich, daß sie das Göttliche darstellen solle. Die Religion scheint auch ihm die heisligste Angelegenheit des Gemüths, aber dann wundert er sich, daß sie nach Hegel die Bersöhnung des Menschen mit Gott durch Gott selber enthalten soll und erklärt die Einheit der göttlichen und menschlichen Natur für das Monströseste, worauf die Kirchenslehre verfallen sei. Endlich wundert er sich, daß die Philosophie, die nicht einmal die Geschichte der Zukunft zu erzählen im Stande sei, mit dem Begreisen des Besens der Dinge so sehr Ernst mache, auch das Wesen Gottes nach seiner Wahrheit erkennen zu wollen.

Und ich wundere mich, wie es möglich ift, die großartige und raftlose Arbeit eines so einfachen Lebens, als bas Begeliche, mit bem bofen Geift ber Berbachtigung fo zu verunftalten, bag biefer Mann, ber fo gang in die Sache, die er als feinen Beruf empfand, aufging, fogar ju einem Berrather an feiner Nation gestempelt wird. Und in welch' ironischem, verächtlichem, hochberfahrendem, mit Sophistit und Ambiguität, mit Accommodation und Berechnung, mit Robbeit und Geschmacklofigkeit um sich werfendem Ton! Das foll historische Treue, psychologische Gründlichfeit sein! Bas bilft es, wenn Dr. hapm Seitenweise Begel's Leiftungen mit einem zweideutigen Lob überschüttet. Diese Anerfennung kann gegen die vorherrschende Grundansicht nur als ein Mangel an Einsicht und Urtheil erscheinen, indem ein fo großer Sophift, ein fo verworrener Ropf, ein fo geschmadlofer Schrift= fteller, als hegel burchgängig geschilbert wird, niemals Berfaffer von Werken hatte werden konnen, die jo hoch gestellt werden Umgekehrt, find fie wirklich so classisch, so kann ihr müßten. Autor nicht jene Rullität gewesen sein, für welche er von hann ausgegeben wird. Dies ift ein unlösbarer Widerspruch, die Selbstvernichtung der Haymschen Polemik. Der Haupteffect, der durch jene panegprischen Zugeständnisse nicht verwischt wird, bleibt ein tieser politischer Groll gegen Hegel als Politiker. Das Buch ist keine Darstellung von Hegels Leben, keine wirklich wissenschaftliche Analyse seiner Werke, keine Entwicklung derselben aus der zeitgenössischen verwandten Literatur, sondern eine Kritik von Hegels Politik, leider keine gründliche, thatsächliche, wie der vielversprechende Titel des Buchs verheißt, sondern eine subjective, in einem lebhaften Feuilletonstyl stizzirende, höhere phislosophische und historische Gesichtspuncte, die sehr wohl benkbar sind, ganz vernachlässigend.

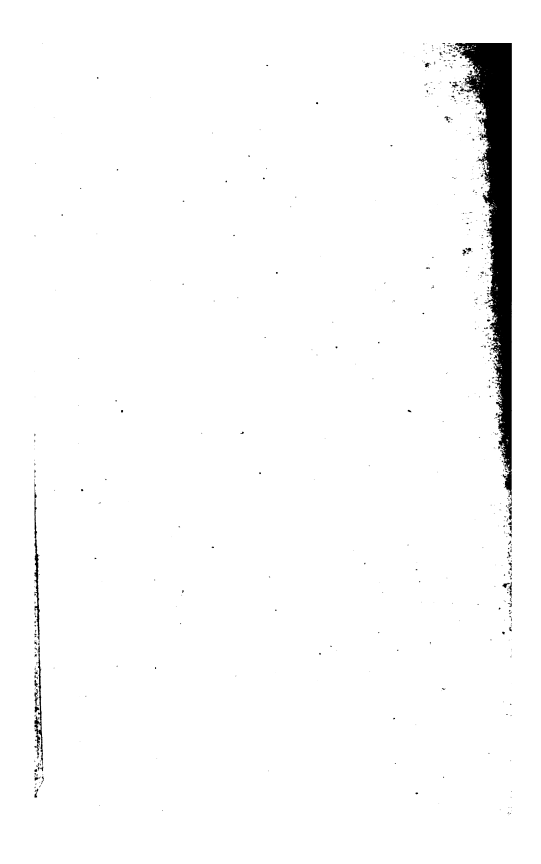
3th habe nicht behaupten wollen, daß Begel als Menfc nicht Schwächen gehabt habe, daß er nicht befangen und leibenschaftlich habe werden können. Ich habe nicht behaupten wollen, daß seine Philosophie nicht au einzelnen Irrthumern laborire und auch in ber Form gar Manches zu wünschen übrig laffe. aber habe ich behaupten wollen, daß Segel trop aller feiner Mangel es heilig hatte mit der Bahrheit und daß ihm die Wiffenichaft, wie fie es nur einem Menichen fein tann, Selbstzweck mar. Ich bin ftete ein treuer Anhanger ber Principien ber Segelichen Philosophie, nie ein Sclav ihres Buchstabens gewesen. Ich habe fie in meinen Rritischen Erläuterungen 1840 und in Begels &ben 1844 fritifirt; ich habe fie positiv in vielen Abhandlungen, namentlich in meinem Spstem der Wiffenschaft 1850, aus ihrem Geift und ihrer Methode fortzubilben verfucht. Es ift mir baber wahrlich nicht um sustemgläubige Orthodoxie zu thun, die fich, wie Dr. hanm fagt, dem Geift als unheilbare Krantheit einniftet. Aber gegen die fo offenbare Berkennung feiner Lehre wie gegen ben fo hart ansgesprochenen Borwurf ber Riedrigkeit bes Sinnes, ber Zweideutigkeit, der absichtlichen Sophistif, politifchen Kriederei, firchlichen Seuchelei, wiffenschaftlichen Formlofigkeit, babe ich ben herrlichen Mann schüpen wollen, wie er es verbient.

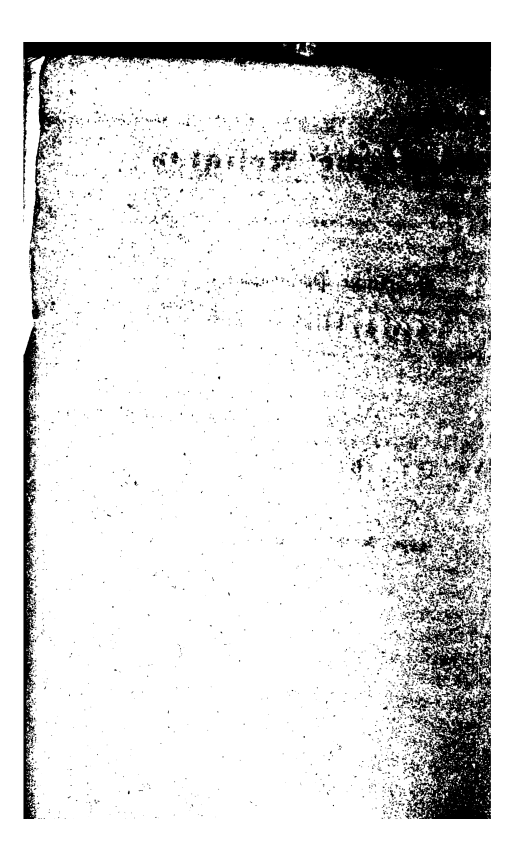
Bas foll aus unferer Nation werden, wenn eine fo leichtfertige Anklage eines großen und edlen Menschen als ein Meisterwerk historischer Forschung gepriesen wird? Soll es uns mit Hegel etwa auch ergehen, wie mit Göthe, von dem Niele unter uns auch nichts wissen wollten, ihn nunmehr aber, da der Engländer Lewes ihn anerkannt hat, auch für einen großen Deutschen halten? Herr Lewes hat auch schon über Hegel in seiner biographical history of philosophy, IV., 197—220 geschrieben und Hezgels Philosophie der Geschichte ist auf seine Anregung in's Englische übersetzt. Vielleicht schreibt er einmal ein ganzes Buch über Hegels Leben und Werke voll ähnlicher Begeisterung wie über Göthe. Dann werden die Deutschen kommen und an Hegel glausben. Und dann wird auch Dr. Haym kommen und glauben.

Soll ich aber zum Schluß noch ein lettes Wort fagen? Wenn ich bedenke, daß Dr. Sanm gewiß bona fide geschrieben hat; wenn ich bedenke, daß er felber nirgends, auch nicht im Politischen, eigenthumliche Ideen verrath, die ihn von Segel mit positiver Deutlichkeit unterschieden; wenn er sogar in ber Darftellung gang in ein Hegelsches Fluidum getaucht erscheint und wenn er nun boch in so maaglose Gereiztheit, in wissenschaftlich so ftumpfen, moralisch so schneidenden Biderspruch gegen Begel verfallen konnte; jo vermag ich mir, um die psychologische Erklärungsart auf ihn felber anzuwenden, nur zu benten, daß fein ganges Buch ein un= gludfeliger Irrthum, ein Product falich febender Verftimmung ift. Nicht der Wiffenschaft bedurfte Dr. Saym, sondern einer politi= schen That. Rach einer solchen lechzt er in feinem Pathos. Statt ihrer schrieb er bies Buch - zufällig über Begel und fo mußte es ein frankhaftes werden. Bunichen wir ihm, daß er mit dem= selben diese Krankhaftigkeit überwunden habe!

Königsberg, den 15. Januar 1858.







# Christliche Meligion

und

Hegelsche Philosophie.

Eine Untersuchung in Briefen

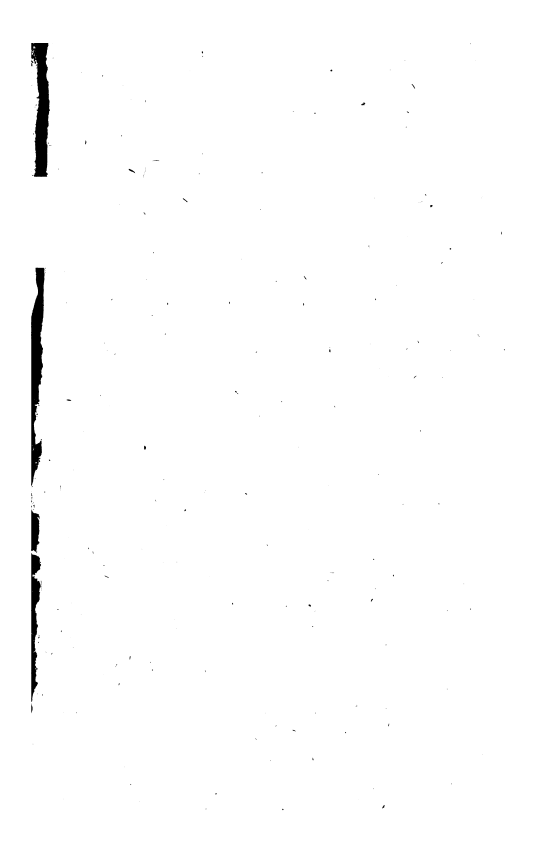
von

#### Dr. Reinhold Schmidt

aus Liefland.



**Berlin.** i F. Dümmler. **1839.** 



Seinem geliebten Bruder

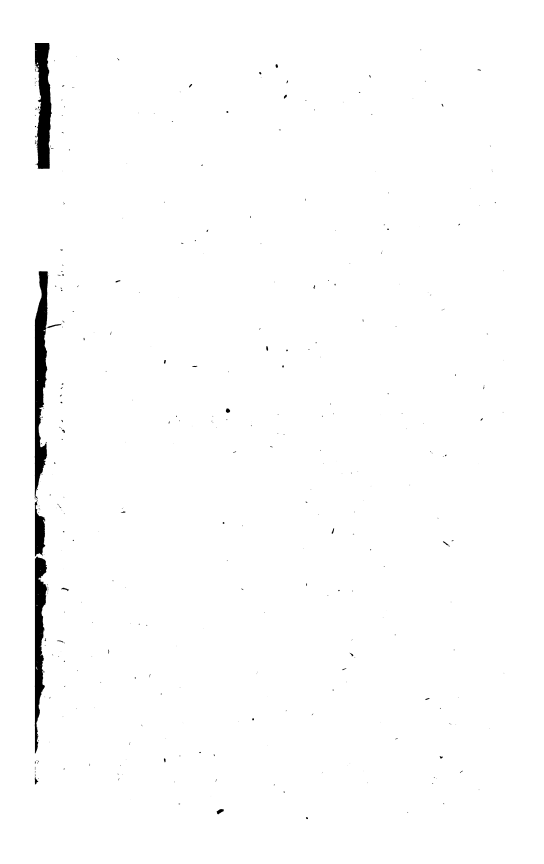
bem Conful

# Christian J. Schmidt

gewidmet

DDM

Derfasser.





## Erster Brief.

Der Muth der Wahrheit, der Glaube an die Macht des Geistes ist die erste Bedingung der Philosophie. Mit diesem urfrästigen Worte Hegels, mit dieser Wasse gegen alle trübsinnige und kleinmüthige Verzagtheit begrüße ich Sie, mein lieber junger Freund. Weil das Feldgeschrei der sich bestreitenden und durchkreuzenden Richtungen immer betäubender wird, so möchten Sie sernerhin aller Philosophie entsagen. Sie sehnen sich hinweg aus dem Schatteinreiche philosophischer Abstraktionen nach der ursprünglichen Frische des unmittelbaren Lebens. Wer sehnt sich nicht nach beruhigter und versöhnter Harmonie, wenn die schneidendsten Dissonanzen das Innerste durchwühlen. Aber täuschen Sie sich nicht über den Weg, der aus der Zerrissenheit des Lebens zu einer gründlichen und dauernden Versöhnung sührt.

Bu jeder Zeit gingen die philosophischen Bestrebungen aus dem Bedürfnisse hervor, die gebrochene Ein-

beit bes Geistes wieberzugewinnen. Man könnte baber behaupten, daß zu keiner Zeit das Bedürfniß der Philosophie bringeuber sein musse als in der gegenwärtigen. weil zu keiner Zeit ber Bruch bes Geiftes mit fich felbft so tief und allseitig hervorgetreten ist. Die äußere Wirklichkeit liegt theils in beangstigenden Krampfen, theils fehlt den Individuen der Sinn, in ihr die gediegene Substantialität zu erkennen. Die innere Welt ist in ihren tiefften Tiefen erschüttert. Denn alle vormaligen Grundlagen menschlicher Ueberzeugung sind zusammengerüttelt und in Schwanken gerathen. Jebe feste Autorität, welcher das Individuum sonst unmittelbar vertraute und in biesem Vertrauen ein befriedigtes und gesichertes Leben führte, "hat ihre Geltung verloren." An die Stelle ber zweifelsfreien Gewißheit ist die Ales zernagende und zerftorende Reflexion getreten. Aus biefer gerftüdelten und burchlöcherten Welt ber Reflerion führt kein anderer Weg als ber bes philosophischen Denkens. Wie bie Morgenröthe eines besseren schöneren Tages muffen wir baher ein philosophisches System begrüßen, beffen Sauptaufgabe barin besteht, bie Vernunft mit ber Wirklichkeit an versöhnen, in allen Gebieten ber Birklichkeit bie Gine abttliche Vernunft nachzuweisen und bamit auch ben absoluten Inhalt ber driftlichen Religion als ewige Wahrheit zu begreifen. Hier erscheint die Philosophie nicht mehr als das übernächtige Produkt eines einfamen Gelehrten, sondern als die höchste Blüthe ber geistigen Entwickelung eines Volkes und einer Zeit, die mit allen anberen Bestrebungen und Leiftungen auf bas innigste gusammenhängt. Ist aber ber Philosoph nicht ber willkürliche Ersinder neuer Ideen, sondern das Organ feines Bolkes und seiner Zeit, so ist es wohl die Pslicht eines jeden, der sein Volk und seine Zeit ganz kennen will, sich mit der Philosophie zu beschäftigen.

Wende ich mich min zu Ihnen zurück, mein lieber Freund, so läugnen Sie nicht nur biese tief greifenbe Wichtigkeit und Bebeutung bes Hegelschen Spstems für unfere Beit, sondern Sie halten es für einen entbehrlichen Lurusartifel, ja sogar für ein gefährliches Grübelwerk. Denn Gie sprechen es entschieben aus, bag bie Begeliche Philosophie eine Berftorerin ber driftlichen Reli-Nach Ihrer Ansicht muß man entweder dieser aion sei. Philosophie entsagen oder alle religiösen Interessen fah-Mit biesem Entweber-Ober charakterisiren ren lassen. Sie die Hauptrichtungen ber Zeit in Rücksicht auf Religion und Philosophie. Denn einerseits finden wir eine Frommigkeit, bie, um bas Rleinob bes Glaubens zu bewahren, das Opfer der Wiffenschaft verlangt, andererseits eine Wiffenschaftlichkeit, die, um ben Anforberungen gründlicher Wiffenschaft Genüge zu leiften, bem Glauben seine göttliche Berechtigung abspricht. nun ein solcher unheilvoller Zwiespalt, ein folcher unauflöslicher Gegensatz nur bei einem einseitigen Berftanbnisse ber Begelschen Philosophie stattfinden kann, so ergreife ich die Gelegenheit, mich über diesen Punkt weiter auszulaffen. Indem ich mich aber zu bieser brieflichen Mittheilung entschließe, weiß ich fehr wohl, bag bie ungebundene Form des Briefes unfähig ift, die lette Erlebigung philosophischer Fragen zu gewähren. Was ich baher burch Beseitigung unbegründeter Einwürfe zu erreichen wünsche, ist nur dies, daß Sie die hauptgesichtspunkte klar und bestimmt ins Auge fassen.

Ich knüpfe meine weitere Auseinandersetzung an dasjenige, was Sie den größten Irrthum hegels nemen. Sie äußern sich darüber folgendermaßen: "Es ist der größte Irrthum hegels, in der Philosophie gar keine Voraussetzung gelten zu lassen. Denn die wahre Philosophie muß mit Gott beginnen und ihn zur Voraussetzung haben, oder doch die in der heiligen Schrift, geoffenbarte Wahrheit als nothwendige Voraussetzung anerkennen."

Die strenge Forberung ber schlechthimmigen Voraus setzungslosigkeit ist schon Manchem ein Stein bes Anstokes Und boch liegt gerade hier die ganze Tiefe des gewesen. Begelschen Philosophirens. Denn hier ift bie Grenz scheibe, welche bas wahrhafte Philosophiren von der kraftlosen Salbphilosophie trennt. Die Halbphilosophie wendet sich zwar auch zur Spekulation, weil ihr die unmittelbare Wirklichkeit nicht mehr genügt. Aber bemungeachtet sollen vorhergefaßte Meinungen und An-Sie will die Freiheit ber sichten unangetaftet bleiben. Spekulation nur unter ber Bebingung anerkennen, baß bieses und jenes eine ausgemachte Wahrheit, eine ummftögliche Thatsache bes Bewußtseins fei. nun diese Weise des Philosophirens einerseits zur Autorität des Gedankens fortgeht, andererseits aber bie gege

bene vorgefundene Wirklichkeit in ihrer Autorität gelten läßt, so bleibt sie auf halbem Wege stehen. Das Re= fultat einer solchen trüben Vermischung ift bann biefes. daß weder der Gedanke noch die Wirklichkeit in ihrer Reinheit und Ganzheit festgehalten wird, und baß für keine Seite bes Lebens etwas Ersprießliches hervorgeht. - Diefer unfruchtbaren Salbheit, biefem unentschiedenen, getheilten Zwitterwesen hat Begel auf immer ein Ende gemacht. In seinem Systeme ift ber Bebanke bie alleinherrschende Autorität und nur bas wird für ein sicheres philosophisches Besithum gehalten, mas burch bie Nothwendigkeit bes begreifenden Denkens errungen 'ift. Rur fo tonnte Begel feine große Aufgabe lösen, bas Universum burch ben Begriff reproduziren und eine sich selbst tragende, in sich ruhende Gebankenwelt erbauen.

Allerbings ist es eine gewaltige Anforderung an das Individuum, das zur Philosophie hinzutritt, Alles fahren zu lassen, was durch die freundliche Gewohnheit des früheren Lebens lieb geworden war. Aber diese Forderung Segels kann von Seiten der Religion am wenigsten angesochten werden, denn diese Forderung ist nur eine nothwendige Konsequenz dessen, was die Religion verlangt. Ist es nicht die christliche Religion, welche auf die Wiedergeburt des ganzen Menschen dringt? Soll aber die Wiedergeburt den ganzen Menschen umfassen, so kann doch nur mit gewaltsamer Verdrehung das Denken und Erkennen von dieser Erneuerung ausgeschlossen werden. Die Erneuerung des natürlichen Denkens heißt

aber nichts anderes, als die Befreiung beffelben von seinen unmittelbaren ungerechtfertigten Boraussetzungen.

Geben wir nun näher auf Ihr Verlangen ein, daß die Philosophie mit Gott beginnen und ihn zur Boraussehung haben muffe, fo ift in biefem Berlangen ein religiöser Drang bes Gemuths nicht zu verkennen. bem bas Wort: Gott ausgesprochen wirb, fühlt sich bie Bruft ummittelbar erwärmt und ber Geift erhoben. Dan meint burch biefen Anfang mit Gott fich einen glüdlideren Erfolg feiner Bemühungen versprechen, fich leichter vor Jrrthumern bewahren zu können. Und bennoch wird ein solcher Anfang nur ba verlangt, wo bie Aufgabe ber Philosophie noch nicht bestimmt ins Auge gefaßt ift, wo man lieber auf die Strenge bes sogenannten trodenen Begriffs verzichtet, um in tiefen Gefühlen und erhabenen Anschauungen zu schwelgen. Es sollte kaum die Erinne rung nothig scheinen, bag nicht überall, wo von Gott und göttlichen Dingen die Rebe ift, ber mahre Begriff Gottes zum Grunde liegt. Es kommt baber auf bie nabere Bestimmung beffen an, was Gott ift. ein bloßer Name, so lange nicht erkannt ist, was er ift. Die Segelsche Philosophie hat aber keine andere Aufgabe als Gott, die alleinige Wahrheit zu erkennen. jedoch die Philosophie mit Gott beginnen, d. b. könnte fie schon im Anfange bie volle Wahrheit besithen, so ware alle fernere Forschung und bamit bie Philosophie selbst unnöthig. Der Vollgenuß ber göttlichen Wahrheit kam nur die lette köstliche Frucht aller philosophischen Bemu-Daher geht auch erft am Schlusse bes hungen sein.

Hegelschen Systems, als Resultat ber ganzen Entwidelung, die begriffene Einsicht bessen hervor, was Gott ist.

Ich wende mich nun zu Ihrer letten Behauptung, baß bie Philosophie die in der heiligen Schrift geoffenbarte Bahrheit als nothwendige Voraussehung anerkennen muffe. Auf feine Beise werben Sie ben bloßen geschriebenen Buchstaben zur Grundlage bes Philosophirens machen wollen. Der Buchstabe töbtet und nur der Geist macht lebendig. Also auf den Geist kommt es an, ber ben Buchstaben belebt. Ihre Behauptung, wurde baber so auszusprechen fein: bas richtig verftandene und ausgelegte Bibelwort foll die Boraussetzung der Philosophie sein. Indem aber die Bibel ausgelegt wird, indem Gründe angegeben und Unterscheidungen gemacht werben, tritt bas Denken ein. Moge man immerhin einwenden, daß diese Gedanken auf bie Bibel gegwündet seien. Auszulegen ohne eigenen Geift. als ob ber Sinn nur ein gegebener ware, ift unmoglich. Sobald die Aussprüche der Bibel nicht mehr wörtlich wiederholt werden, erhalt diefer Inhalt eine andere burch bas Denken bestimmte Form. Run kommt es barauf an, ob die Denkbestimmungen, nach benen bie Auslegung verfährt, wahr oder falsch sind. Die Unterfuchung biefer Denkbestimmungen aber und bie Erkemutniß der mahrhaften Ratur des Denkens gewährt allein die Philosophie. Es erhellt daraus, daß Ihre aufgestellte Behauptung sich geradezu umkehrt. Anstatt beffen, -daß die Philosophie die Bibel voraussetzen sollte, weift

biese auf bas wahrhafte philosophische Denken als auf ihre nothwendige Voraussehung hin.

Nun könnte es aber scheinen, als ob damit der Bibel alle Bedeutung und Geltung für die Philosophie und insbesondere für die Religionsphilosophie abgesprochen werden sollte. Dem ist aber nicht also. Damit Sie über Hegels Ansicht in diesem Punkte außer allen Zweisell gesetzt werden, will ich eine analoge Stelle aus der Encyclopädie ercerpiren, wo sich Hegel über das Verhältnis der Naturphilosophie zur Empirie folgendermaßen äußert:

"Nicht nur muß die Philosophie mit der Naturersahrung übereinstimmen, sondern die Entstehung und Bildung der philosophischen Wissenschaft hat die empirische Physik zur Boraussehung und Bedingung. Ein Anderes aber ist der Gang des Entstehens und die Borarbeiten einer Wissenschaft, ein Anderes die Wissenschaft selbst. In dieser können jene nicht mehr als Grundlage erscheinen, welche hier vielmehr die Nobhwendigkeit des Begriffs sein soll."

Ganz ebenso wie hier das Verhältniß der Naturphilosophie zur Naturerfahrung bestimmt ist, so muß auch
das Verhältniß der Religionsphilosophie zur Bibel und
zu der daraus quellenden religiösen Erfahrung bestimmt
werden. Die Entstehung und Vildung der Religionsphilosophie hat allerdings die religiöse Erfahrung zu
ihrer Voraussehung und Bedingung. Die Religionsphilosophie in ihrer Vollendung aber hat keine andere
Grundlage als die Nothwendigkeit des Begriffs, der
ohne alle Voraussehung die Wahrheit aus sich entwickelt.



## 3 weiter Briek.

Sie nennen die Hegelsche Philosophie antireligiös. Dieser Vorwurf hat insofern Grund, als Begel feine religiose Philosophie, sondern wenn ich mich bes Ausbrucks bedienen barf, eine philosophische Philosophie will, b. h. ein Denken, bas frei von sich ausgeht und nur auf sich felbst ruht. Aber ebenso wenig als Begel burch bas Begreifen bes Staats in seinem Naturrecht ben wirklichen Staat aufheben wollte, ober burch bas Begreifen der Kunft bem Produziren und reproduzirenden Bemießen in ber wirklichen Runft ein Ende machen wollte, ebenso wenig will er burch bas Begreifen ber Religion bie positive Religion in ihrer Geltung gerftoren. Verwandlung der religiösen Vorstellung in die Form bes Begriffe, worin bas Geschäft ber Philosophie besteht, macht keineswegs die Religion als solche ober den reli= gibsen Glauben überflüssig. Denn ber Mensch ift nicht nur rein benkenb, sonbern bas Denken selbst mamfestirt

sich als Fühlen, Anschauen, Vorstellen. Die göttliche Wahrheit muß also auch für den fühlenden, anschauenden, vorstellenden Menschen b. h. als Religion vorhanden sein.

Die tiefe burchgreifende Versöhnung des Segelichen Spstems liegt gerabe barin, bag alle Gestaltungen bes natürlichen und geistigen Lebens aus Einem gemeinsamm Grundprinzipe abgeleitet und als nothwendige Entwickelungsstufen ber absoluten Ibee erkannt werben Wie alle anderen geistigen Gebiete, Recht, Moral, Familie, Staat, Runft, so hat auch die Religion als ein nothwendiges Moment in ber Entwickelung ber absoluten Ibee eine absolute Berechtigung. Aber andererfeits ergiebt fich im Verlaufe bes Syftems, baß jebes geistige Gebiet, also auch die Religion, nur auf bestimmte Weise die absolute Idee verwirklicht und durch biefe Bestimmtheit eine Ginseitigkeit ift, die auf die anderen Bebiete, als auf ihre Erganzung, hinweift, weil nur bie Totalität das Wahre ift. Und hier liegt ber Quellyunft aller Misverkändnisse und Anklagen der Religion gegen bie Philosophie. Der Erweis der Philosophie, daß die Religion die absolute Wahrheit, aber nur in einer beftimmten Form ift, will biefer nicht genügen. Die Religion will im ausschließlichen Besitz ber Wahrheit fein und weil die Philosophie diese Ausschlieflichkeit ne girt, erscheint sie ber Frommigkeit leicht als Berftorein bes religiofen Glaubens.

Es wird zur Verständigung beitragen, wenn ich Sie an eine historische Erscheinung erinnere, die vor nicht langer Zeit ihre Epoche hatte. Ich meine die moralische Weltanschauung. Die Moral war damals das herrschende Gebiet und Staat, Kunst, Religion hatten keine andere Bestimmung, als die Moralität zu befördern. Voh dieser usurpirten Alleinherrschaft der Moral befreite uns die sortschreitende Entwickelung der Philosophie, ins dem sie die Einseitigkeit des moralischen Grundprinzips darthat und die Moral auf die ihr zukommende Stelle im geistigen Universum zurückwies. Wie früher die moralische Weltanschauung, so dominirt heutiges Tags die religiöse Weltanschauung. Der Kampf der Philosophie geht nun keineswegs gegen die göttliche Berechtigung der Rekigion überhaupt, sondern einzig und allein gegen ihr Vorurtheil, im ausschließlichen Besitz der Wahrsheit zu sein.

In der Religion ist die göttliche Wahrheit vorhanben unmittelbar wie sie ber Vorstellung gegeben ift. Jeboch etwas Anderes ift es, den religiösen Inhalt in ber Korm bes Gedankens zu befitzen, die Nothwenbigkeit seines Vorhandenseins aufzuzeigen und ihn damit als ben absolut vernünftigen zu rechtfertigen. befangene Glaube, ber in seinem Glauben die tieffte Befriedigung und Beseeligung findet, bedarf für fich keiner Aber das subjektive Bedürfniß weiteren Rechtfertigung. bes glaubenden Individuums kann nicht lettlich barüber entscheiben, ob eine benkende Rechtfertigung bes religiösen Inhalts überhaupt möglich sei ober nicht. Dazu ift vor allem erforderlich, den Unterschied der religiösen Borftellung von dem spekulativen Begriff zu kennen und zu wissen, was jeder dieser Formen eigenthümlich ift. Die

Untersuchung bieser Formen ist aber bas Geschäft ber Bleibt nun ber Glaube bei seinem from Philosophie. men Bedürfnisse stehen, ohne sich auf die philosophische Erkenntniß weiter einzulassen, so ist es wahrlich nicht die Schuld ber Philosophie, wenn alle Verständigung m-Die Philosophie versteht dam möglich gemacht wird. wohl ben Glauben in seiner unbegründeten Polemif, aber nicht umgekehrt der Glaube die Philosophie in ihrem Thun und Treiben. Wenn ber Glaube auch nicht so weit geht, die Philosophie mit Stumpf und Stiel ausrotten zu wollen, ja ihr sogar in Bezug auf weltliche Angelegenheiten und irbische Verhältnisse ein freies selbstständiges Bestehen einräumt, so spricht er ihr boch in religiösen Dingen alle Fähigkeit ab, weil bas endliche menschliche Denken die unendliche göttliche Wahrheit nicht begreifen könne. Dagegen ist immer von neuem zu erinnern, daß nicht Jeder wie er steht und geht über Philosophie absprechen könne, sondern daß sich bas gewöhnliche Bewußtsein erft burch einen mühevollen Bilbungsgang zum Standpunkt ber Philosophie erheben muffe. Auf bem Standpunkte bes gewöhnlichen Bewußtseins hat ber Streit über bie Erkennbarkeit Gottes, ber Gegensat von endlichem menschlichen Denken und von unendlicher gottlicher Wahrheit seine volle Geltung. In der Philosophie ift bieser Streit, bieser Gegensat überwunden. die Einsicht vorhanden, daß nichts im himmel und auf Erben ber benkenden Bernunft zu entfliehen und ihr Wiberftand zu leiften vermag. Näher ift es bie Phans menologie bes Beiftes, in welcher Begel bie Erhe

bung bes gewöhnlichen Bewußtseins zum Standpunkte bes philosophischen Denkens vollbracht hat. Die Phano= menologie beginnt mit bem finnlichen Bewußtsein, welches in ber Aeußerlichkeit befangen ift und an bem als mahr vorausgesetten Objekte einen festen Gegensat hat. Wie bas sinnliche Bewußtsein sich bialektisch an ihm selbst auflöst und in eine höhere Gestalt bes Bewußtseins übergeht, so heben sich in ihrer ganzen Stufenfolge alle Gestalten bes Bewußtseins auf, beren subjektive Gewißheit sich noch von der objektiven Wahrheit trennt. absoluten Wiffen, bem Resultate ber Phanomenologie, ist die Trennung des Wissens und ber Wahrheit überwunden und es ift bas Element errungen, in welchem bie Wahrheit schlechthin erkennbar ift. Dieser Standpunkt ber Philosophie ist keineswegs das Besitzthum Eines Begabten ober weniger Bevorzugter, sondern Jedem auf gleiche Weise zugänglich, ber die Mühe des Denkens übernehmen will.

Kommen wir nun noch einmal auf Ihr Verlangen zurück, daß die Philosophie religiös sein müsse, so wird es Sic nach dem Gesagten nicht mehr befremden, wenn ich die religiöse Philosophie ein hölzernes Eisen nenne. Denn bei dieser trüben Vermischung bleibt die Religion nicht mehr Religion, die Philosophie nicht mehr Phislosophie, und es entsteht ein unseeliges Mittelding, das die Philosophie ebenso verwersen muß, wie der Glaube sich davon abwendet. Wenn der Glaube, in sich selbst des friedigt, alle und jede Philosophie verwirft, so hat dieses Verwersen trop seiner Einseitigkeit einen bestimmten Sim.

Aber es ift schlechterbings nicht einzusehen, warum man bie religiöse Vorstellung verläßt und jum Gebanken fongeht, wenn boch bie Vorstellung als bas letzte feste Ent icheibenbe zu Grunde liegen bleiben foll. Es ist ein Rückfall auf einen von der Philosophie schon längst überwundenen Standpunkt, nämlich auf ben ber Scholaftik Die Scholastiker philosophirten innerhalb ber Religion und ber Gebanke war nur thatig zum Behufe ber als fest schon vorausgesetten religiösen Borftellung. mit Cartesius, bem Gründer ber neueren Philosophie, be gann, bag bas Denken ohne alle Autorität frei von fich ausging, hat Begel in seinem Systeme thatkräftig vollen-Wie es in jenem tiefen Ausspruche bes Erlöser beißt: gebet bem Raiser was bes Raisers ift, und Gott was Gottes ift, so heißt es von dem Standpunkte ber Begelschen Philosophie: gebet ber Religion, was ber Religion zukommt, und der Philosophie, was der Philo-Nur burch diese strenge Unterscheibung sophie gebührt. beiber Gebiete wird sowohl bas Interesse ber Religion, als auch bas ber Philosophie auf mahrhafte Weise be friedigt.

#### Dritter Brief.

Sie fürchten in bem Vorwurfe, bag bie Begeliche Philosophie antireligiös sei, sich nicht bestimmt genug ausgebruckt zu haben und meinen biesen bestimmteren Ausbruck barin zu finden, bag Sie bas hegelsche System antichriftlich nennen. Wollen wir uns vor allem über bas eigenthümliche Wesen bes Chriftlichen zu verftänbigen suchen. Ist bie driftliche Offenbarung, bie Menschwerdung Gottes etwas Anderes als das Reich ber abfoluten Freiheit, Wahrheit und Verföhnung in bem Sinne, baß alle Trennung und Scheidung zwischen Gott und bem Menschen negirt ist, daß ber Mensch in bem göttliden Wesen nichts Fremdes, feine Grenze und Schranke mehr hat, fondern sich selbst barin findet und weiß, daß aller Gegensatz und Wiberspruch gelöft, alle Noth und jedes Unglück des endlichen Lebens verklärt ist? Wie fehr nun aber auch in ber Einheit mit Gott bas Wefen bes Menschen sich begründet zeigt, so ist biefe Ibentität als

geistige Wirklichkeit teine unmittelbare und von Sause aus vorhandene, sondern vollbringt sich nur als die Thä tigkeit ber Erhebung bes Menschen aus ber Endlichkeit seines unmittelbaren Daseins zur Unendlichkeit des gottlichen Geistes. Aus biesem Geiste ift die Hegelsche Philosophie entsprungen, und man kann bas Begelsche Sp stem einem kolossalen Dome vergleichen, ber keine ander Bestimmung hat als die Verherrlichung der christlichen Freiheit, Wahrheit und Versöhnung. Auch Hegel sieht in der Religion die Grundlage alles wahrhaften Lebens Auch er erkennt es als die Aufgabe des Menschen, das Endliche von sich abzulösen und burch bas Abthun ber Nichtigfeit bas zu werben, was Gott in feiner Erscheimung als Mensch, als die wahrhafte Wirklichkeit obietio gemacht hat. Aber bie religiöse Innigkeit bes Gemuthe foll nicht mehr bem Leben und seinen Interessen abstratt gegenüber stehen, sonbern in ben Rämpfen ber konfreien menschlichen Wirklichkeit ihre göttliche Weihe bewähren . Während ber Glaube bas Christenthum einseitig auf bie Religion und das religiöse Leben beschränken will und baburch ein Mißtrauen in die Alles besiegende Macht bes driftlichen Geistes an ben Tag legt, ist es vornehmlich die unsterbliche That Hegels, in dem Christenthume ein neues welthistorisches Prinzip erkannt zu haben, aus bem ein neuer Weltzustand hervorblühen mußte.

Lassen Sie mich nun in einigen wenigen Grundzw gen hervorheben, wie hegel die umgestaltende Energie des christlichen Prinzips in den einzelnen Gebieten der Wirklichkeit nachweist. Blicken wir zuerst auf den Staat, so hat im Christenthume jeber Mensch als Mensch einen unenblichen Werth. Jeber ift berufen, wie bie Schrift fagt, zu ber herrlichen Freiheit ber Kinder Gottes. nun die vernünftige Freiheit die Bestimmung des Menschen, so liegt barin, bag bie Sklaverei bem Begriffe bes Menschen vollkommen wiberspricht. Bei aller Le= benefrische ber griechischen Staaten und bei bem Sauche ber Freiheit, ber namentlich ben atheniensischen Staat burchwehte, hatte boch bas schöne Leben ber freien attifchen Bürger an ben Stlaven eine nothwendige Bebingung. Weil aber erft im Christenthume jeder Mensch in seinem unendlichen Werthe anerkannt ift, so kann auch erst aus bem driftlichen Prinzipe sich ein Staat entwickeln, der die vollendete Realität der Freiheit ist. Nur in bem wahrhaft driftlichen Staate, wo alle Einrichtungen die natürliche Willfür beschränken, und die vernünftige Freiheit begründen, sieht die einzelne Vernunft in ben Geseigen nicht eine ihr äußere und frembe Gewalt, fonbern finbet barin bie Bestimmungen ihres eigenen Wesens.

Daß auch die Kunst durch das Christenthum eine andere geworden ist, wird sich am besten herausstellen, wenn wir die christliche oder romantische Kunst mit dem Urtypus aller Schönheit, mit der griechischen Kunst vergleichen. Besteht das Wesen der Kunst in der vollkommenen Ineinanderbildung von geistiger Bedeutung und äußerer Gestalt, so hat die Kunst in Griechenland ihre höchste Vollendung erreicht. Denn hier durchdringt der geistige Gehalt vollständig die individuelle Erscheinung.

Die simmliche Gestalt zeigt feine Frembheit und Unange meffenheit gegen die geistige Bebeutung, sondern ift die pollenbete Darstellung bes Ibeals. Diese Bollenbung ber griechischen Kunft ist aber nur baburch möglich, baß ber Geift sich noch nicht als ben schlechthin unendlichen Denn mir ber in fich felbft befonbere erfaßt hat. Beift vermag in eine außere Erscheinung aufzugeben und sich mit ihr zu einer tremnungslosen Einheit zu verbinden Der wahrhafte unendliche Geift hingegen findet nur in ber Geiftigkeit und Innerlichkeit sein gemaßes Dasein Wird ber Geift, wie in ber driftlichen Welt, als bie in fich unendliche Subjektivität gewußt, so löst er jene Kasse sche Bereinigung ber Innerlichkeit und ber außeren Erfcheinung auf, und flieht aus biefer in fich felbit gurud. Die romantische Kunft überschreitet baber in ihrer bervorragenden Geistigkeit bie griechische Vereinigung von Inhalt und Form, und fest die Form zu einer gleichgultigen Aenferlichkeit berab. Dem driftlichen Primipe ber geistigen Bersöhnung gemäß wendet sich bie romantische Runft aus ber Versöhnung in ber außeren Realität zur Verföhnung bes Geiftes in fich felber. Indem aber bas Leußert als ein gleichgültiges Element erscheint, in welchem ber Beift kein entsprechendes Dasein uttb feine lette Befriedigung findet, fo verschwindet bie Schönheit bes klassischen Ibeals und damit die Schönbeit in ihrer eigensten Gestalt. Wenn daber auch bie romantische Runft die Aufgabe ber Schönheit in sich faßt, so gilt ihr boch die Schönheit im griechischen Sinne alls etwas Untergeordnetes. Ihr lettes Ziel bleibt bie

geistige Schönheit, und alles Aeußere hat nur ben Zweck, auf das Innere, auf Gemüth und Empsindung, als auf das wesentliche Element zurückzubeuten.

Wenn die erneuernde Macht bes Christenthums in Staat und Runft fich barftellt, so tritt bies noch bestimmter in der Wiffenschaft hervor, weil die Region des reis nen Denkens das entsprechendste Element für die Innerlichkeit und Geistigkeit bes driftlichen Pringips ift. Wabrend bie alteren Griechen bie Porstellung hatten, baß Gott neibisch sei und alles Große und Sohe heraksete. so haben schon Plato und Aristoteles biefer Borstellung widersprochen. Aber erft im Christenthume wird es bem Menschen zur Pflicht gemacht, Gott zu erkennen und ihn im Geiste und in ber Wahrheit anzubeten. Hier wird ber Drang nach Wahrheit nicht mehr von ber knechtischen Furcht begleitet, burch bas Ueberschreiten einer bestimmten Grenze ben Neid einer bunkeln herriichen Macht zu erregen. Der driftliche Gott ift bie unendliche Liebe, die Allen Alles geben will. Der driftliche Gott ift ber freie Geift, ber nur von freien Geiftern verehrt sein will. Der Mensch barf, weil er Geist ift, sich selbst bes Höchsten würdig achten, und von ber Macht seines Geistes kann er nicht groß genug benken. Soll aber die geistige Freiheit als die lette Bestimmuna bes Menschen erreicht werben, so barf ber Mensch im Denken und Erkennen nicht unfrei bleiben. Dies ist er aber so lange, als bie Wahrheit seinem Erkennen eine frembe Welt, ein fernes Jenseits ift.

In ber Begelschen Philosophie wird mit ber Grund lehre bes Chriftenthums, daß Gott sich geoffenbart und au erkennen gegeben hat, Ernft gemacht. Wem begel in die Tiefen Gottes hinabsteigt, wenn er den verschlosse nen Reichthum ber natürlichen Welt an ben Tag bes Bewußtseins bringt, wenn er alle Spharen bes geiftigen , Lebens mit bem Gebanken burchbringt, wenn Segel endlich bis zur letten Aufgabe aller wissenschaftlichen Forfdung fortgebt, und bie Rothwendigkeit alles Lebens und Bilbens im Universum zu enthüllen fucht, - fo kann nur ein unfreier und bamit unchriftlicher Kleinmuth in solchen Bestrebungen einen gottlosen Frevel sehen. Wer aber mit liebender hingebung und mit strenger Gelbstverläugnung, bie jebes große Wert zu forbern berechtigt ist, die Hegelsche Philosophie durcharbeitet und burchlebt hat, gewinnt burch ben tieferen Aufschluß, ber ihm hier über das wahre Wesen des Christenthums eröffnet wird, die unwankende Ueberzeugung, bag bas be gelsche System ein köstliches Erzeugniß bes ächtdriftlichen Beiftes sei.

## Dierter Brief.

Die Art und Weise, wie Sie meine Mittheilungen aufnehmen, überzeugt mich, bag Gie mit Ernst und Liebe meinen Untersuchungen gefolgt sind. Defto wichtiger erscheint mir Ihre Bebenklichkeit, ob die von Begel geforberte Nothwendigkeit des Begriffs wirklich im Syfteme felbst mit ber verlangten Strenge burchgeführt fei, ober ob sie nicht vielmehr ein bloßes Postulat bleibe. Von diesem Zweifel vermag ich Sie nicht anders zu befreien, als indem ich die Begeliche Philosophie für sich selbst sprechen lasse. Ich theile Ihnen baher ben ersten Abschnitt aus ber Hegelschen Logit mit, ben ich burch meine Darstellung, so viel als möglich, zu verbeutlichen gesucht Wenn Sie mit ber Gründlichkeit, welche ein red= liches wissenschaftliches Arbeiten verlangt, bem Gange ber Entwidelung folgen, so kann bie gewünschte Absicht nicht unerreicht bleiben.

Der Anfang ber Logit ift burch bie Phanomeno-

logie des Geistes vermittelt. Das absolute Wissen ist als Resultat der Phänomenologie die unmittelbare Einheit von Seyn und Denken. Diese unmittelbare Einheit ist reine Beziehung auf sich, die weder gegen Anderes einen Unterschied hat, noch auch in sich weitere Bestimmungen enthält. Die reine unterschiedslose Beziehung auf sich ist in ihrem wahren Ausbruck das reine Seyn und so Ansang der Logik.

Das reine Seyn ohne alle weitere Bestimmung macht also ben Anfang. Würde irgend ein Inhalt ober eine Bestimmung in ihm unterschieden, so würde es nicht in seiner Reinheit festgehalten. Es ist Nichts in ihm zu benken, oder es ist das reine leere Denken selbst. Das reine Seyn ist nicht mehr noch weniger als Nichts.

Das reine Nichts ist ebenso vollkommene Leerheit, ebenso ohne allen Inhalt und Unterschied, wie das reine Seyn. Das reine Nichts ist daher überhaupt dasselbe, was das reine Sein.

Beibe Bestimmungen sind auch unterschieden, aber ber Unterschied kann, weil wir hier im schlechthin Undesstimmten sind, nicht angegeben werden; er ist ein unsagbarer, nur gemeinter. Indem wir Seyn und Nichts naher bestimmen wollen, werden wir unmittelbar von der einen Bestimmung zu der andern fortgeschickt.

Weber das Seyn, noch das Nichts, jedes getrennt von seinem Andern, hat Wahrheit. Das Seyn ist in Nichts, und das Nichts in Seyn übergegangen. Sie sind wohl unterschieden, aber ebenso ungetrennt und untrennbar. Ihre Wahrheit ist also biese Bewegung des unmittelbaren Verschwindens bes Einen in bem Andern, das Werden.

Das Werben ist die Ungetrenntheit ober Einheit vom Seyn und Nichts. Seyn und Nichts verlieren ihre zunächst vorgestellte Selbstständigkeit, und sinken zu aufgehobenen Momenten herab (sie sind sublati et conservati).

— Aber Seyn und Nichts bleiben als Momente dieser Einheit nicht, was sie außer dieser Einheit sind. Sie sind
zwar im Werben enthalben, aber nicht niehr als Seyn
und Nichts. Diese Bestimmung haben sie nur, insosern
sie noch nicht in diese ihre Einheit zurückgegangen sind.

— Dasselbe gilt von allen folgenden Bestimmungen, die
sich in eine höhere Einheit auslösen. Seyn, das in Nichts
übergeht, ist Vergehen. Nichts, das in Seyn übergeht, ist Entstehen. Entstehen und Vergehen sind also
die Momente des Werdens.

Das Werben ist das Berschwinden vom Seyn in Nichts, und vom Richts in Seyn, und badurch das Versschwinden von Seyn und Nichts überhaupt. Zugleich aber ist das Werben als solches nur durch die Unterschiedensheit beider Momente. Ihr Verschwinden ist daher das Verschwinden des Werdens selbst. Das Resultat dieses Verschwindens ist aber nicht als das Nichts zu fassen. So wäre es nur ein Rückfall in die eine der schon aufgehobenen Bestimmungen, nicht das Resultat des Nichts und des Seyns. Hebt sich der unruhige Wechsel des Entstehens und Vergehens auf, so ergiebt sich das ruhige Bestehen. Das Resultat des Werdens ist die zur ruhis gen Einfachheit geworbenen Einheit bes Seyns und Nichts; es ist bas Geworbene, bas Daseyn.

Das Daseyn geht aus dem Werden hervor. Dassen ist überhaupt Seyn mit einem Nichtseyn, welches in einfache Einheit mit dem Seyn aufgenommen ist. Das Nichtseyn so in das Seyn aufgenommen, daß das sow krete Ganze in der Form des Seyns der Unmittelbaskeit ist, ist die Bestimmtheit. Das Daseyn ist daher bestimmtes Seyn, Seyn mit einer Bestimmtheit.

Wegen ber unmittelbaren Einheit des Seyns und Nichtseyns, im Daseyn, gehen beide Bestimmungen nicht über einander hinaus. So weit das Daseyn seyend ist, so weit ist es Nichtseyn, ist es bestimmt. Diese Einheit des Nichtseyns mit dem Seyn liegt allen ferneren Bestimmungen des Daseyns zu Grunde.

Die Bestimmtheit als unmittelbare ober sepende Bestimmtheit, d. h. so unmittelbar Eins mit dem Sepn, daß mit dem Ausheben derselben das Daseyn selbst sich anshebt, ist die Qualität. Weil aber das Daseyn ebenso das Nichts, wie das Sepn, als ausgehobenes Moment enthält, so ist diese Genesis des Daseyns hier nicht zu vergessen, und die Qualität ebenso in der Bestimmung des Nichts zu setzen. Geschieht dies, so ergiebt sich der sependen Qualität gegenüber, die so unterschieden Realität ist, die mit einer Verneinung behaftete Qualität, die Negation.

So sehr nun diese Unterschiede an dem Dasenn vorhanden sind, so sehr sind sie auch nichtig und aufgehoben Denn die Realität enthält selbst das Moment der Regstion, weil sie nicht mehr unbestimmtes abstraktes Seyn. sondern bestimmtes Seyn, Daseyn ist. Aber die Negation ist ebenso Daseyn. Als bloger Mangel, bloge Verneinung wäre sie bas abstrakte Nichts. Wie aber bas reine Senn zum bestimmten Senn geworben ift, so auch bas reine Nichts zum bestimmten Nichts, zur Negation. Dieses Aufheben ber Unterscheidung von Realität und Negation ift nicht eine Rückfehr zum einfachen Anfange, bem Dasen als foldem. Der Unterschied kann nicht weggelassen werben, benn er ist vorhanden. Was sich erft ergeben hat, ift bas Daseyn überhaupt, Unterschieb an ihm. und Aufheben Dieses Unterschieds. Die Einfachheit bes Dasemes, vermittelt burch bas Aufheben bes Unterschiebes. ift Dasepenbes, Etwas. Etwas als Negation ber Negation ober als absolute Regativität ist die Wieberherstellung ber einfachen unmittelbaren Beziehung auf Aber ebenso ist Etwas als Negation der Negation bie Vermittelung seiner mit sich selbst. Daburch ist Etwas ein Uebergeben seiner Momente, ein Werben, bas aber nicht mehr Seyn und Nichts zu seinen Momenten hat. Das eine Moment ist ein basependes Etwas. Das zweite Moment ift ebenso ein Etwas; aber als Negatives bes erften Etwas ein Anberes. Dieses Werben, bessen Momente Etwas und Anderes sind, ift Beran= berung.

Etwas und Anderes sind beibe Dasepende ober Etwas. Aber ebenso ist jedes ein Anderes. Es ist gleichgültig, welches zuerst und nur darum Etwas genannt wird. Nennen wir ein Daseyn a, ein anderes Daseyn aber b, so ist zunächst b als das Andere bestimmt. Abn a ist ebensosehr das Andere des b. Beide sind auf gleick Weise als Etwas und als Anderes bestimmt, und daher basselbe. Diese Dieselbigkeit der Bestimmungen aber sällt in die äußere Bergleichung.

Wie das Andere zunächst erscheint, ist es zwar in Beziehung auf das Etwas, aber auch für sich außershalb desselben. Wird das Andere für sich isolirt, in Beziehung auf sich genommen, so ist es das Andere an ihm selbst, d. h. das Andere des Anderen. Es ist das sich Negirende, sich Verändernde. Da aber daszenige, in welches es sich verändert, ebenso das Andere ist, so geht es in demselben nur mit sich zusammen. So ist das Andere auch bestimmt ein mit sich ibentisches Etwas zu sein. Denn wie wir sahen, ist das Etwas ein Daseyn, das durch die Negation des Unterschieds die Beziehung aus sich wiederherstellt.

Es ergiebt sich also, daß Etwas von dem Anderen ebenso getrennt und verschieden, als darauf bezogen ist. Etwas als Beziehung auf das von ihm unterschiedene Andere ist Seyn = für = Anderes. Als Beziehung auf sich, gegenüber dieser Beziehung auf Anderes, ist es das Ansichseyn.

Seyn=für=Anderes und Ansichseyn machen die Momente des Etwas aus, die zunächst verschieden sind. Aber es zeigt sich, daß Etwas, was es als Seyn=für=Anderes ist, auch an sich ist, und umgekehrt. Das Ansichseyn ist zwar dem Andereseyn entnommen, aber zugleich ist es Nichtseyn des Seyn=für=Anderes, hat also an ihm

- Felbst bas Nichtseyn, Andersseyn. Umgekehrt ist bas

  Geyn-sür-Anderes zwar die Negation der einsachen Be
  ziehung des Seyns auf sich, also Nichtbaseyn. Als

  Nichtbaseyn aber weist es auf das Ansichseyn, als auf
  sein in sich restektirtes Seyn hin. Ansichseyn und Seyn
  für-Anderes sind baher in der Einheit des Etwas un-
- getrennt. Es ergiebt sich, daß beide Bestimmungen für ich festgehalten unwahre Abstraktionen sind.
  - Das Seyn-für-Anderes im Etwas ibentisch mit dem Ansichseyn ist die Bestimmung. Die Bestimmung enthält dies, daß, was Etwas an sich ist, auch an ihm b. h. für Anderes sei. Etwas erfüllt seine Bestimmung, insosern die mannigfaltige Bestimmtheit, welche es durch sein Verhalten zu Anderem erhält, seinem Ansichseyn gemäß ist.

Weil wir hier im Felde ber Unmittelbarkeit bes Seyns sind, so gelten alle Bestimmungen, obgleich sie auf einander hinweisen, zugleich als unmittelbar seyende, für sich bestehende. Den Unterschieden bleibt in ihrem Aufsgehobenseyn auch das unmittelbare qualitative Seyn gesgeneinander. Etwas hat eine Bestimmtheit, die zwar auch seinem Daseyn, aber nicht seinem Ansichseyn angeshört, und die außer der Bestimmung bleibt. Diese Bestimmtheit ist die Beschaffenheit.

So ober anders beschaffen ist Etwas, als in äußerem Einstuß stehend. Insofern Etwas sich verändert, so fällt die Veränderung in die Beschaffenheit. Etwas selbst erhält sich in dieser Veränderung, welche feine Bestimmung nicht trifft Bestimmung und Beschaffenheit find so von einander unterschieden. Aber es wird sich zeigen, daß es Qualität des Etwas sei, der Aeußerlich Keit preisgegeben zu sein und eine Beschaffenheit zu haben

Die Bestimmung geht in die Beschaffenheit über, und diese in jene. Dies liegt im Bisherigen. Die Bestimmung ergab sich uns als die Einheit des Ansichsen und des Seyn-für-Anderes. Die Bestimmung ist da mit offen dem Verhältniß zu Anderem, d. h. sie ist Beschaffenheit. Umgekehrt das Seyn-für-Anderes als Beschaffenheit isolirt und für sich gesetzt, ist dasselbe, was wir früher das Andere an ihm selbst nannten. So ist es sich auf sich beziehendes Daseyn, Ansichseyn mit einer Bestimmtheit, d. h. Bestimmung.

Durch dieses Uebergehen der Bestimmung und Beschaffenheit in einander, ist es gesetzt, daß die Beschaffenheit zu dem gehört, was das Etwas an sich ist. Da aber die Beschaffenheit das sich Verändernde ist, so ändert sich mit der Beschaffenheit das Etwas selbst. Die Veränderung, die Negation, das Anderdsein ist daher dem Etwas immanent.

Indem aber Etwas das qualitative Anderssein als sein eigenes Moment enthält, so sind damit zwei Etwas gesetzt, die nicht mehr gleichgültig Andere gegeneinander sind, sondern deren jedes sich auf sich bezieht durch die Negation des Anderen und nur durch diese Negation des Anderen sein affirmatives Daseyn hat. Dieses immanente und zugleich negirte Seyn für Anderes, das die beiden Etwas ebenso zusammenschließt, als von einander abscheidet, ist die Grenze.

In ber Entwickelung ber Bestimmungen, bie in ber Grenze liegen, zeigt sich ein Wiberspruch.

3

ï

Etwas hat eine Grenze gegen Anberes. Sie ist bas Nichtseyn bes Anberen, nicht bas Etwas selbst. Aber bas Anbere ist selbst ein Etwas. Die Grenze ist also auch Grenze besselben gegen bas erste Etwas ober Nichtseyn bes einen und bes anbern Etwas ober bas Etwas übershaupt.

Aber bie Grenze ist zugleich als das Aushören bes Anbern an ihm das Seyn bes Etwas. Durch die Grenze ist Etwas das, was es ist, hat in ihr seine Qualität. Die Grenze ist also die Vermittelung, wodurch Etwas und Anderes sowohl ist, als nicht ist. In diesem Widerspruche liegt, daß Etwas sein Dasein nur in der Grenze hat, aber ebensosehr über sie hinausweist auf sein Nichtseyn, dies als sein Seyn ausspricht, und so in dasselbe übergeht. Etwas mit seiner immanenten Grenze als der Widerspruch seiner selbst, durch den es über sich hinausgetrieben wird, ist das Endliche.

Das Endliche ist zwar, aber die Wahrheit dieses Seyns ist sein Ende. Das Nichtseyn macht seine Natur, sein Seyn aus. Das Endliche verändert sich nicht nur, wie Etwas überhaupt, sondern es vergeht. Wenn dieses Vergehen als das Letzte sestgehalten wird, so bringt der Gedanke der Endlichkeit eine tiese Trauer mit sich. Der Verstand verharrt in dieser Trauer, weil er das Vergehen als das Letzte sesthält, und alle Versöhnung mit dem assirmativen Unendlichen abschneibet.

Der Verstand, welcher ben Gegensatz bes Enblichn und Unendlichen firirt und unüberwindlich macht, unter läßt bie einfache Betrachtung, baß badurch bas Unenb liche endlich, das Endliche aber unendlich, absolut gemacht wird. Denn das Unendliche, welches als ein besonderes neben dem Endlichen steht, bat an diesem seine Grenz, sein Ende, und ist baber selbst endlich. Das Endliche bingegen, bas abgesondert vom Unenblichen fest für sich steht, verliert seine Relativität und Abhängigkeit, und if ebenso selbstständig affirmativ und absolut, wie das Unendliche. Würde das Endliche nicht im Affirmativen vergeben, sonbern sein Enbe als bas Nichts gefaßt werben muffen, so ware wieder bas abstrakte Nichts vorhanden, bas selbst längst vergangen ift. Der Begriff ber Endlichkeit ift baber näher zu entwickeln und es wird fich zeigen, daß das Nichts nicht das Lette ift, sondern daß das Bergeben felbst vergeht.

Es ergab sich uns, daß Etwas durch seine Grenze sowohl ist, als nicht ist. Das mit sich identische Etwas, dem sowohl die ansichsehende Bestimmung, als die Beschaffenheit angehört, ist daher die gegen sich selbst geskehrte Beziehung. Es ist die negative Beziehung seiner ansichsehenden Bestimmung auf seine immanente Grenze. Etwas negirt dassemige, was zugleich Dasehn in ihm behält. Die eigene Grenze des Etwas, von ihm als ein Negatives bestimmt, das zugleich wesentlich bleibt, ist nicht nur Grenze, sondern Schranke. Die negative Beziehung der ansichsehenden Bestimmung auf die Schranke ist das Sollen.

Indem die Grenze als ein Negatives als Schranke bestimmt ist, muß Etwas sich auf sie als ein Negatives beziehen, b. h. über sie hinausgehen. Indem aber die als Schranke bestimmte Grenze dem Etwas zugleich wesentlich ist, geht Etwas-über sich selbst hinaus.

**13**3

2.3

¥

ë

-

₹ :

3

Die Schranke und bas Sollen sind die Momente bes Endlichen. Diese Momente sind sich qualitativ entgegengesett. Die Schranke ist bestimmt als bas Regative bes Sollen, bas Sollen als bas Negative ber Aber umgekehrt enthält bas Gollen bie Schranke. Schranke, und bie Schranke bas Sollen. Was fein foll. ift und ift zugleich nicht. Wenn es ware, follte es Das Sollen hat also wesentlich die Schranke. nicht sein. Die Schranke aber ift bem Endlichen nicht ein Aeußeres, sondern ift seine eigene Bestimmung, und biese ift bas Gollen. Indem num bas Endliche felbst die Beziehung bieser sich wibersprechenden Bestimmungen auf einander ift, so ift es ber Wiberspruch seiner in sich selbst. Es hebt sich baher auf und vergeht. Das Resultat bieses Aufhebens, die Negation des Endlichen ift bas Richt-Endliche, Unenbliche. An biesem Unenblichen ift alle Beschränktheit und Endlichkeit getilgt.

Aber das Unendliche in dieser Unmittelbarkeit ist in die Kategorie des Etwas mit der Grenze zurückgefallen. Denn das Unendliche ist die Regation eines Anderen, des Endlichen, und hat an diesem eine Grenze. Das Endliche steht nach dieser Bestimmung dem Unendlichen als ein reales Daseyn gegenüber, Beide bleiben außer einander.

Das Unenbliche so gefaßt, ist selbst endlich. Es ist das Schlecht-Unenbliche, das Unendliche des Ber standes. Wenn der Verstand zu dem Unendlichen auf steigt, so bleibt ihm die endliche Welt als ein reales Diesseits liegen. Von diesem abgesondert ist das Unmbliche, das unerreichbare leere Jenseits.

Aber indem das Schlecht-Unendliche sich selbst als endlich erwiesen hat, so muß darüber hinausgegangen werden. In dem leeren Jenseits, dem Anderen des Endlichen entsteht wieder die Grenze, und das Unendlich erweist sich wieder als endlich. Darüber muß also wieder hinausgegangen werden, und so fort ins Unendliche.

Dieser Progreß ins Unendliche tritt überall ein, wo Gebankenbestimmungen ungeachtet ihrer Entgegensetzung untrennbar sind, und doch einer jeden gegen bie andere ein selbstskändiges Dasen zugeschrieben wird. Der Progreß spricht den Widerspruch aus, ohne ihn zu lösen

Aber in diesem herüber- und hinübergehenden Wechselbestimmen des Endlichen und Unendlichen ist die Wahrheit vorhanden, und es bedarf nur des Ausnehmens bessen, was vorhanden ist.

Das Endliche ist nur als Hinausgehen siber sich. Es wird nicht vom Unendlichen als einer außer ihm vorhandenen Macht aufgehoben, sondern es ist seine Wahrbeit, sich selbst aufzuheben und unendlich zu werden. Im Endlichen ist also das Andere seiner selbst, das Unendliche, enthalten, und das Endliche geht daher im Unendlichen nur mit sich zusammen.

Ebenso ist bas Uneubliche nur als hinausgehen über bas Endliche. Es enthält also wesentlich sein Anderes, bas Endliche. Beibe, bas Endliche und Unendliche, haben ihr Anderes als ihr Moment in sich.

Indem jedes zeigt fein Gegentheil an ihm selbst zu haben, und in diesem mit sich zusammenzugehen, so ist weder das Endliche für sich, noch das Unendliche für sich ein Wahres. Ihre afsirmative Wahrheit ist die sich in sich bewegende Einheit des Endlichen und Unendlichen. Diese Einheit des Endlichen und Unendlichen ist die wahrhafte Unendlichkeit, die Unendlichkeit der Vernunft.

Es ist hier bes gewöhnlichen Mißverstandes wegen besonders darauf ausmerksam zu machen, daß das Endliche in dieser Einheit negirt und ausgehoben ist, und daher seine qualitative Natur verliert, die es vor der Einheit hatte. Das Endliche ist ideell im Unendlichen, d. h. wohl unterschieden, aber nicht selbstständig für sich, sondern nur als Moment.

Die wahrhafte Unendlichkeit als Aufheben der Endlichkeit und der ihr nur gegenüberstehenden Unendlichkeit ist die Rückkehr des Sehns in sich. Diese in das einfache Sehn zusammengesunkene Unendlichkeit ist das Fürsichsehn.

Das Daseyn ist Moment des Fürsichseyne; benn bieses enthält das mit der Negation behaftete Seyn. Aber das Fürsichseyn hat die Negation nicht an ihm als Bestimmtheit oder Grenze, und damit auch nicht als Bezziehung auf ein anderes Dasein. Das Fürsichseyn, als

aufgehobenes Anberssein, ift nicht für ein Anberes. Das Eine, für welches es ist, ist nur es selbst. Daher ist die Bestimmtheit, welche im Daseyn ein Seyn=für=Anberes war, im Fürsichseyn als Seyn=für=Eines vorhanden.

Im Fürsichseyn sind alle früheren Bestimmungen in Unterschiedslosigkeit zusammengesunken, und es ist dadurch unmittelbare Beziehung auf sich. Aber diese Unmittelbarkeit gründet sich auf das Negiren. Das Fürsichseyn ist daher negative Beziehung auf sich. So ist es Fürsichseyendes, Eins.

In dieser einsachen Unmittelbarkeit des Eins, aus der alle Verschiedenheit und Mannigsaltigkeit verschwunden, ist Nichts zu unterscheiden. Dieses Nichts, als abstrakte Beziehung der Negation auf sich selbst, ist das Leere. Das Eins und das Leere haben die negative Beziehung auf sich zu ihrem gemeinschaftlichen Boden. Aber das Eins ist die Negation in der Bestimmung des Seyns, das Leere die Negation in der Bestimmung des Nichtseyns.

Das Fürsichseyende ober Eins ist als negative Beziehung auf sich zugleich Beziehung auf ein Sependes. Es ist Regation seiner selbst. So stößt das Eins sich selbst von sich ab, und diese negative Beziehung des Eins auf sich ist die Repulsion.

Da aber bas Repellirte gleichfalls Eins ist, so stößt es ebenso sich selbst von sich ab. In ber Repulsion ist baher bas Setzen vieler Eins vorhanden.

Jebem bieser vielen Eins kommt als sependem Eins bas Repelliren und Repellirt-werben auf gleiche Weise zu.

Die Repulsion der sependen Eins wird insofern ihre Repulsion gegen einander oder gegenseitiges Ausschließen.

Die vielen Eins haben den Halt ihrer Verschiedenheit darin, daß sie Eins sind. Dies sind sie aber alle. Sie sind daher dasselbe und jedes bezieht sich in dem andern auf sich selbst.

Das gegenseitige Ausschließen ber vielen Eins hebt sich baher auf. Die vielen Eins gehen in Ein Eins zu-sammen. Dies Setzen ber vielen Eins in Ein Eins ist bie Attraktion.

Die Repulsion geht also in Attraktion über. Aber die Attraktion bezieht sich ebenso wesentlich auf die Repulsion. Wenn keine Eins wären, so wäre nichts zu attrahiren.

Indem die Repulsion in Attraktion übergeht und die vielen Eins in Ein Eins zusammengehen, hebt sich das Fürsichseyn oder das ausschließende Eins auf.

Betrachten wir nun genauer, was in diesem Aufheben des Fürsichseyns enthalten ist, so hat sich die Qualität selbst aufgehoben. Die Qualität war dasjenige Seyn, in welchem die Bestimmtheit so unmittelbar identisch mit dem Seyn ist, daß mit der Beränderung der Bestimmthelt das Seyn selbst sich aufhebt. Indem aber die vielen ausschließenden Eins in Ein Eins zusammengehen, ist die Bestimmtheit gleichgültig geworden und die Grenze ist ebenso keine Grenze:

Die aufgehobene Qualität ober bas Seyn, in welchem die Bestimmtheit nicht mehr als eins mit dem Seyn, fondern als gleichgültig gesetzt ift, ist die Quantität.

# Sünfter Brief.

Der mitgetheilte Abschnitt aus der Hegel'schen Logif hat seine Wirkung nicht versehlt. Es fängt Ihnen an einzuseuchten, daß es der Hegelschen Philosophie mit der strengen Zucht des Gedankens, mit der immanenten Diaslektik, welche nur die Sache selbst in ihrer eigenen Entwickelung versolgt, Ernst sei. Aber Sie äußern zugleich, daß Sie über den Standpunkt der Hegelschen Logik noch eine bestimmtere Auseinandersehung wünschen. Dazu wird es förderlich seyn, wenn wir einen slüchtigen Blick auf das wersen, was zwei philosophische Herven, Aristoteles und Kant, für die Logik geleistet haben.

Aristoteles ist der Vater der Logik. Ihm gebührt das unsterbliche Verdienst, die Denksormen zum erstenmal für sich sirirt zu haben, indem er sie von dem konkreten Stosse, mit dem vermischt oder in den versenkt sie im gewöhnlichen Leben vorkommen, befreite. In seinem Organon sinden wir alle Formen, in denen das verständige

Denken thatig ift, mit Bestimmtheit aufgefaßt und mit sicherer Meisterhand beschrieben. Und wenn wir bebenken. daß Aristoteles als der Erste auf diesem Felde ohne hülfreiche Vorarbeiter ein solches Werk vollbrachte, so fest uns die enorme Kraft seines Geistes in Erstaunen. Aber ungeachtet bieses Berbienstes, bas bem Aristoteles für alle Zeiten bleiben wird, kann seine Logik doch nur eine Naturgeschichte bes endlichen Denkens genannt werden, und man kann ihr keineswegs ben Werth einer eigentlich philosophischen Disciplin zugestehen. Denn unterscheidet sich ber Empiriker und ber Philosoph wesentlich barin. baß während jener unbefangen aufnimmt und beschreibt, was vorhanden ist, dieser die Nothwendigkeit bes Worhandenseyns aufzeigt, so ist Aristoteles in seiner Logik allerbings empirisch zu Werke gegangen. Aristoteles hat bie Denkformen aus ber Beobachtung aufgenommen; er zählt sie nach einander auf, beschreibt sie nach einander. Warum es gerade biese Kategorien, diese Arten von Urtheilen und Schlüssen giebt, hat er nicht nachgewiesen. Das eigentlich philosophische Interesse bleibt baher burch die Aristotelische Logik unbefriedigt. Gleichwohl muß daran erinnert werden, daß die empirische Logik des Aristoteles die nothwendige Bedingung und Voraussehung der philosophischen Behandlung der Logif ift. Denn wie die Philosophie überhaupt eine Bekanntschaft mit ben Gegenständen vorausseten muß, die sie erkennen und begreifen will, so mußten auch die logischen Kategorien schon burch die Erfahrung bekannt fein, um durch die Spekulation erkannt und begriffen zu werben. Deshalb ist bem Unfanger zu

rathen, sein logisches Studium mit dem Organon des Aristoteles zu beginnen, und beshalb ist jede Bemühung, das Studium der Aristotelischen Logik zu fördern, höchst dankenswerth.

Wenden wir uns nun von Aristoteles zu Kant, so bat der ehrwürdige Kant durch seine Kritik der Vernunft ein fritisches Keuer angezündet, bessen läuternde Gluth sich burch alle Wissenschaften verbreitete. Man tritt baher an die Kantische Philosophie in der vollen Erwartung, bier bie logischen Formen mit ber ganzen Schärfe ber Kritif untersucht zu finden. Denn es ift eine naheliegende Bemerkung, bag wenn bie Logif einerseits Beweise forbert, andererseits das Beweisen lehren will, sie boch vor allem fähig sein muffe, ihren eigenthumlichen Inhalt m beweisen und die Nothwendigkeit desselben einzusehen. Dem ungeachtet ist bei allem sonstigen Reichthum bie Ausbeute ber Kantischen Kritik für die Logik nicht so bedeutend, als man erwarten sollte. Denn mahrend Rant ben Ariftoteles barüber tabelt, daß bieser die Rategorien blos empirisch aufgerafft habe, nimmt er selbst nichtsbestoweniger seine Rategorien aus ber empirischen Logik auf.

Nach Kant ist der Verstand das selbstthätige Erkenntnisvermögen, das sich auf den durch die Sinnlichkeit gegebenen Stoff bezieht. In dieser Beziehung ist der Verstand an ursprüngliche Bedingungen gebunden, und die bestimmten Weisen dieses Beziehens sind die reinen Verstandesbegriffe, die Kategorien. Wie gelangt nun Kant zu diesen Kategorien? Er sagt ganz einsach: Denken ist Urtheilen. Es giebt daher so viele Kategorien, als es

Arten des Urtheils giebt. In der gewöhnlichen Logik fanben sich die verschiedenen Arten des Urtheils bereits por und biese schon fertigen Urtheilsweisen lieferten ihm bie verschiedenen Rategorien. Warum gerade nur die von Rant angeführten Rategorien bem Verstande gutommen. ferner wie diese Denkformen unter einander ausammenhangen, ferner wie bas benkenbe Ich in ber Ginheit seines Bewußtseins bazu kommt, sich in so viele und ungleiche Formen zu unterscheiben, - bies nachzuweisen hat Kant unterlassen. Das Enbergebniß ber Kantischen Kritik, baß bie Rategorien nur bem benkenben Subjekte angehoren, und dadurch unfähig sind, die Wahrheit zu erfassen, wurde ber Ausgangspunkt für die ganze neuere Philosophie. Denn find die Denkformen nur subjektiv, so sind sie mit einem festen Gegensate gegen die Objektivität behaftet und burch ihre endliche beschränkte Ratur ber Wahrheit unangemeffen.

Eine weitere Frage, zu ber-die Philosophie in ihrer fortschreitenden Entwickelung gelangen mußte, war die, was die Kategorien an und für sich sind, abgesehen von ihrer Beziehung auf das denkende Subjekt, und ob die logischen Kategorien so an und für sich betrachtet Wahrheit enthalten. Mit dieser Frage treten wir in das Bereich der Hegelschen Logische Wissenschaft eine neue Spoche an. Wie durch die kräftige Anregung des Hegelschen Geistes der benkenden Erkenntniß überhaupt ein neuer Tag frischen Ledens aufgegangen ist, so ist durch die Riesenarbeit dieses unvergleichlichen Denkers die Logik zu einer organisch gegliedersten Wissenschaft geworden. Hegel befreit die Kategorien

von der Subjektivität und Endlichkeit, wodurch sie als leere inhaltslose Formen der Wahrheit unangemessen waren. Nach ihm sind die logischen Formen "der lebensdige Geist des Wirklichen und von dem Wirklichen ist das nur wahr, was kraft dieser Formen, durch sie und in ihnen wahr ist." Hegel nimmt die logischen Kastegorien nicht aus der Erfahrung auf. Sie erzeugen sich durch die Nothwendigkeit des Gedankens und leiten durch immanente Dialektik zu einander über. In ihrer letzen Wahrheit erweisen sie sich nur Momente der absoluten Idee zu seyn. Demnach ist die logische Wissenschaft die spikematische Selbstentfaltung der absoluten Idee im abstrakten Elemente des Denkens.

Weil nun Hegel die absolute Idee zugleich als das metaphysische Grundprinzip aller Wirklichkeit begreift, so ergiebt sich, daß bei ihm die Trennung zwischen Logik und Metaphysik aufgegeben ist, und daß beide Wissenschaften zusammenfallen.

Die absolute Ibee ist der einzige Gegenstand und Inhalt der Philosophie, und die Idee in ihren verschiedenen Gestaltungen zu erkennen, ist das Geschäft der besonderen philosophischen Wissenschaften.

Indem die absolute Idee als freischaffende Thätigkeit sich ein reales Dasein giebt und in das Element der Aeußerlichkeit tritt, wird sie die Natur. In der Natur sind die Momente der Idee in die Aeußerlichkeit des Bestehens hinausgeworsen und bilden eine Mannigfaltigkeit wirklicher Gestaltungen. Alle Seiten und Unterschiede haben hier eine besondere selbstständige Eristenz im Raume und in der Zeit.

Die Einseitigkeit der logischen Idee, die eingeschlossen in ihre Joealität des realen Daseyns ermangelt, und ebenso die Einseitigkeit der natürlichen Idee, die in der Aeußerlichkeit auseinandergeworfen, der ibeellen Einheit ermangelt, hebt sich in der konkreten Totalität des Geistes auf. Der Geist ist die Idee, die sich reaslissit und objektivirt, aber in dieser Realität und Objektivität für sich die reelle Einheit bleibt. Das Hegelsche System hat daher seine höchste und letzte Vollendung nicht in der Logik, noch in der Naturphilosophie, sondern im Geiste und näher im absoluten Geiste, welcher als die Idealität aller der Entwickelung nach früheren Bestimmungen die ewige und alleinige Wahrheit ist.

# Sechster Brief.

Es verletzt Ihr Gemüth und erregt Ihre entschiedene Mißbilligung, daß Hegel das Gefühl bei jeder Gelegenheit heruntersetzt, und dasselbe, wie es scheint, aus der Religion ganz und gar verdannen will. Allerdings ist die Polemik Hegels gegen das Gefühl oft scharf und schneidend. Aber einerseits wurde diese Polemik durch die Richtungen der Zeit hervorgerusen, die in ihrer kränkelnden und sehnsüchtigen Schönseeligkeit einer kräftigen Arzenei bedurfte, andererseits hat Hegel dem ächten wahren Gefühle seine volle Berechtigung nie abgesprochen.

Gegen das Festhalten des Gefühls als des einzig wahren Standpunkts; für die religiöse Wahrheit gehen alle Angriffe Hegels, weil, sobald dem Gefühle die lette Entscheidung in der Religion zugestanden wird, die höchste Wirklichkeit des religiösen Geistes die Gemeinde zerstört ist und in einzelne Atome zerfällt. Eine Gemeinsichaft ist nur möglich auf dem Boden des Allgemeinen,

bes Denkens. Aber jedes Individuum hat sein eigenes Gefühl. Nicht nur, daß verschiedene Individuen nach ihrer verschiedenen Gemüthsweise anders fühlen, sondern basselbe Individuum hat zu anderen Zeiten ein anderes Gefühl. Mit der fortschreitenden Bildung des Menschen wird auch sein Gefühl gebildeter und wahrer.

Das Gefühl ift ber subjektive Geift in feiner Einfachheit und Ummittelbarkeit. Im Gefühle ist bas Ich unmittelbar zusammengeschlossen mit seinem Inhalte. Das Gefühl ist barum eine so beliebte Form, weil ber Mensch barin bei sich selbst bleibt und aus seiner Besonderheit und Partikularität nicht herauszugehen braucht. Wir unterscheiben bas Gefühl als solches und die Beftimmtheit, ben Inhalt bes Gefühls. Diesen In= halt vermag bas Gefühl sich nicht selbst zu geben. findet sich unmittelbar bestimmt. Daber fann jeder mogliche Inhalt im Gefühle sein, sowohl bas Ebelste und Berrlichste als bas' Niedrigste und Schlechteste. Nicht weil etwas gefühlt wird, ift es schon an sich mahr, gut und vortrefflich. Es kommt einzig und allein barauf an, ob der Inhalt des Gefühls ein mahrhafter ift. Die Religion kann also nicht aus bem Grunde die wahrhafte sein, weil sie gefühlt wirb. Alle Religionen, auch bie falichesten sind im Gefühle. Wenn baher in neuerer Zeit viel von ber Verflüchtigung bes religiösen Inhalts aesbrochen wird, fo liegt benjenigen die Gefahr ber Berflüchtigung am nächsten, welche in Bezug auf Religion und religiose Dinge nur bas Gefühl entscheiben lassen wollen.

Wenn nun auch die Philosophie die Form des Gefühls nicht als die lette wahrste Form für die religiose Wahrheit anerkennt, so ift bamit keineswegs bas Gefühl als solches ganz und gar von der Philosophie verbannt und verworfen. Die Philosophie will dem Gefühle nur seinen wahrhaften Inhalt geben. Wenn oben tadelnd ausgesprochen wurde, daß Alles, sowohl bas Chelste und herrlichste als bas Niedrigste und Schleck tefte, ber Inhalt bes Gefühls sein kann, so ift bagegen bie Forberung auszusprechen, bag bie Religion nicht nur vom Denken begriffen, sondern wesentlich auch im Gefühle Die religiöse Wahrheit soll kein Aeußerliches bleiben; sondern die Wirklichkeit bes Menschen allseitig bestimmen und burchbringen. Gegen die Religion soll ber Mensch nichts für sich gurudbehalten, sonbern ber religiose Inhalt soll mit bem eigensten Gelbst verwachsen und verschmelzen. Diese innigste Verschmelzung ber Perfönlichkeit mit ber religiösen Wahrheit ist aber nur im Gefühle möglich. Sabe ich bie Religion nur als Vorstellung, so ist sie mir ein gegenständlicher Inhalt, ben ich noch unterschieden von mir weiß. Die ungetremite Einheit beiber Seiten ift aber im Gefühl vorhanden. Der religiöse Glaube fann baber nicht ohne Gefühl sein. Die Religion muß gefühlt werben, fonft ift fie nicht Religion.

Wenn es endlich dem Hegelschen Systeme zum Vorwurfe gemacht wird, daß es dem Gemüthe zu wenig Nahrung biete, und daß in den eisigen Regionen des reinen Gedankens das warme Gefühlsleben erkalte und erbleiche, so liegt in diesem Vorwurfe ein totales Verkennen der eigenthümlichen Aufgabe der Philosophie. Allerdings wird ein tüchtiges philosophisches Studium vermittelst der tieferen Gedankenbildung auch dem Gefühle einen höheren Schwung und eine größere Intensität verliehen. Aber dies geht der Philosophie als solche nichts an. Die Philosophie hat ihre Aufgabe gelöst, wenn sie die objektive Natur der Sache begreift, und von dem Begreifen alle Beimischung subjektiver Willsühr und Zufälligkeit abhält. Die Philosophie muß es daher dem Subjekte überlassen, sich mit seinen Gefühlen selbst abzusinden.

#### Siebenter Brief.

Auch Begel gesteht, daß die Menschwerdung Gottes bas schwerfte Moment in der Religion sei. Aber ben= noch hat die Unbestimmtheit, welche man ber Begelschen Philosophie in dieser Rücksicht vorwirft, nicht ihrm Grund im Systeme selbst, sondern in der Form, in welder die Entwickelungen bieses Punktes vorhanden sind. Befägen wir von Begel ein ebenso ftreng gehaltenes, vom Begriffe völlig burchbrungenes Ganze über bie Religion, wie er uns ein solches über bas Recht geschenkt hat, so ware mancher Streit unnöthig gemacht. Nun sind es aber Vorlesungen, burch die uns Segels umfassenoste Forschungen im Gebiete ber Religion überliefert find. Ein haupterforderniß jeder Borlesung ift es, baß barin auf das subjektive Bedürfniß ber Zuhörer Rücksicht genommen wirb. Da aber biese subjektive Saltung ber Strenge ber Methode Eintrag thut, so entsteht baburch leicht ber Schein von Unsicherheit und Unbestimmtheit. Daß aber diese Unsicherheit und Unbestimmtheit in Besug auf die Menschwerdung Gottes nicht so groß sei, als Sie vielleicht meinen, davon hoffe ich Sie am besten zu überzeugen, wenn ich das Schlagenoste und Treffendste, was in den Hegelschen Vorlesungen über die Menschwersbung Gottes gesagt wird, zusammenstelle.

Das Drängen bes Geistes nach ber wahrhaften Bestimmung ber Menschwerdung Gottes erkennt Begel. wenn auch in untergeordneter Form, schon in den vordriftlichen Religionen. Schon im Bubbhaismus und im Lamaismus wird Gott als bieser unmittelbare Mensch als Buddha Dalailama gewußt. ber indischen Religion ift es ber Gott Rrischna ober Wischnu ber als Mensch erscheint. Aber die Inkarnationen bes Buddha und Wischnu kommen ungählige Male vor, und wenn ein Lama ftirbt, entsteht sogleich ein anderer, der ebenso als Gott verehrt wird. Gegen biese religiöse Vorstellungen geht Segels entschiedener Ausspruch, daß Gott als Geist, wie er in der christlichen Religion gewußt wird, bas Moment ber Subjektivität. ber Einzigkeit an ihm enthalt, baber kann bie Ericheinung Gottes nur eine einzige fein, nur einmal vorkommen. (Begels Berte, Band XII. Seite 237).

Auch in der griechischen Religion begegnen uns menschlich gebildete Götter. Das Prinzip der griechischen Religion ist die geistige Individualität, welche in dem unmittelbaren leiblichen Daseyn ihren schlechthin adäquaten Ausdruck sindet. Da die griechischen Götter das

freie Selbstbewußtseyn zu ihrem Inhalte haben, so tom men sie als geistige Machte, als wissende und wollende Individuen zur Anschauung. Der geistigen Individualitat ift bie menschliche Gestalt feine bloße Form, welche biesem Inhalte äußerlich angethan wurde, sondern liegt in bem Inhalte felbft. Dennoch aber kann bie Erscheinung der griechischen Götter in menschlicher Geftalt nur ein oberflächlicher Schein genannt werben. Die griechische Göttergestalt ift von allen Gebrechen ber Endlichkeit gereinigt. Sie gehört nicht ber Zufälligkeit des Daseyns an und drückt nicht die unmittelbare lebenbige Wirklichkeit eines empirischen Menschen aus. griechische Gott erscheint in Stein und Erz ober in ber Anschauung, nicht aber in Fleisch und Blut und in wirklicher menschlicher Eristenz. Der driftliche Gott bagegen ist kein bloßes menschlich gebildetes Ideal ber Schönheit. Der driftliche Gott tritt in alle physische Bedürftigkeit bes Dasevns, nimmt die Negation und ben Schmerz bes entzweiten Erbenlebens auf sich und geht als einzelnes Subjekt fort bis zur letten Aeußerlichkeit ber natürlichen Der driftliche Gott hat als einzelnes Subjekt nicht nur eine erdichtete, sonbern eine wirkliche Geschichte und faktische Gegenwart. Gott felber ift geboren worden, hat gelebt, gelitten, ist gestorben und auferstanden.

Nach biesen Vergleichungen wollen wir näher barauf eingehen, wie Segel bie Menschwerbung Gottes innerhalb ber christlichen Religion entwickelt und begreift.

Die ewige Ibee Gottes ift die unendliche freie Thätigkeit, sich zu unterscheiben, zu bestimmen, ein Anderes zu

setzen, aber diesen Unterschied ebenso wieder aufzuheben und in dem Andern schlechthin bei sich selbst zu sein. Nachbem Segel bie driftliche Vorstellung von Gott als Vater bahin bestimmt hat, daß barin die ewige Ibee Gottes ausgebrudt ift, wie fie für ben endlichen Geift rein nur als Denken ift, so erkennt er in ber driftlichen Vorstellung von Gott als Sohn die ewige Ibee Gottes im Elemente bes Bewußtseins und ber Vorftellung. Während in ber ersten Form ber Ibee ber Unterschied nur Schein ift und in ber reinen Ibealität beschlossen nicht zur Aeußerlichkeit kommt', fo erhalt ber Unterschied in ber zweiten Korm ber Ibee sein Recht, wird wirklich als ein Anderes bestimmt und tritt in die Aeußerlichkeit hinaus. Während auf bem erften Standpunkte bie absolute Wahrheit nur fur bas Denken ift, so soll auf biesem zweiten Standpunkte bie göttliche Ibee für bas finnliche, empirisch = fonfrete Gubjett fein.

Es soll in dem endlichen Subjekte, in welchem der Gegensatz gegen Gott zu seiner schärsten Spitze gesteisgert ist, das Bewußtseyn der Versöhnung und der Nichtigkeit des Gegensatzes hervorgebracht werden. Weil das Subjekt in einem einseitigen Ertreme befangen ist, so kann es nicht aus sich, nicht durch sein subjektives Thun das Ausheben der Entzweiung vollbringen. Die Einheit der Subjektivität und Objektivität, diese göttliche Einheit ist die Bedingung und Voraussetzung für die Versöhnung des Menschen. Es muß dem Subjekte das Bewußtseyn werden, daß der Gegensatz an sich der Wahrheit nach ausgehoben ist. Erst dadurch, daß ber

Gegensatz an sich aufgehoben ist, kann bas Subjekt ihn auch für sich ausheben und zum Frieden gelangen. Das Subjekt kann sich nur dann seinem Wesen und seiner Freiheit nach in Gott aufgenommen wissen, wenn seine Endlichkeit dieser substantiellen Einheit nicht mehr widerspricht, und wenn in Gott selbst diese Subjektivität der menschlichen Natur ist. Die Möglichkeit der Versöhnung ist daher nur vorhanden, wenn die ansichsevende Einheit der göttlichen und menschlichen Natur gewußt wird.

Indem nun die Einheit der göttlichen und menschlichen Natur nicht für ben Standpunkt bes philosophischen Denkens hervorgebracht werben, sondern für das simliche Subjekt die Form ber Gewißheit erhalten foll, so fragt es sich, in welcher Gestalt biese Einheit erscheinen muffe. Gewiß ist bem Menschen nur, was in innerer und auße-Gewißheit hat die Idee für das rer Anschauung ift. Subjekt nur, insofern die Ibee eine mahrgenommene ift. Bon bem ich fagen fann: "bas ift", bas hat Gewißheit für mich. Damit die ansichseyende Einheit ber göttlichen und menschlichen Natur dem Menschen zur Gewißheit komme, muß biese Einheit auf ummittelbare Beise in sinnlicher Gegenwart erscheinen. Für die Versinnlichung bes Geistigen giebt es aber keine andere leibliche Gestalt als die des Menschen, und nur in der menschlichen Geftalt findet das Geistige seinen abaquaten Ausbruck. Gott mußte baher im Fleisch, auf ber Welt, als einzelner Mensch erscheinen und bis zur letten Spite ber Unmittelbarkeit fortgeben. Die absolute Subjektivität Gottes ware nur bem Denken zugänglich, wenn sie nicht als wirkliche Subjektivität in bas außere Dasein träte.

Lassen Sie mich zum Schlusse einige Stellen aus ber Hegelschen Religionsphilosophie herausheben, die weniger zur Begriffsentwickelung gehören, als sie die Gesinnung Hegels in das hellste Licht setzen.

Christus nennt sich Menschensohn und Gottessohn. Dieses ist im eigentlichen Sinne zu nehmen. Den wahren Sinn dieses Ausdrucks kann man wegeregesiren und
sagen, daß alle Menschen Gottes Kinder sepen oder sich
selbst zu Kindern Gottes machen sollen. — Wenn man
Christus betrachtet wie Sokrates, so betrachtet man ihn
als gewöhnlichen Menschen, wie die Muhamedaner Christus betrachten als Gesandten Gottes, wie alle großen
Menschen Gesandte, Boten Gottes im allgemeinen Sinne
sind. Wenn man von Christus nicht mehr sagt, als daß
er Lehrer der Menschheit, Märtyrer der Wahrheit ist,
so steht man nicht auf dem christlichen Standpunkte, nicht
auf dem der wahren Religion.

Aus solchen Stellen geht es heutlich hervor, daß die Menschwerdung Gottes in der Person Christi von Hegel durchaus festgehalten wird. Wir erinnern daher diesenisgen religiösen Gemüther, die in Hegel nur den Antischrist zu sehen glauben, an einen Ausspruch des Apostels Johannes, der ein sicheres Kriterium zur Unterscheidung der Geister giebt, indem er sagt: Ein jeglicher Geist, der da bekennt, daß Jesus Christus ist in das Fleisch gekommen, der ist von Gott.

#### Achter Brief.

Sie fragen, wie es sich mit ben neuesten Anklagen verhalte, die gegen Begel nicht von Seiten des Glaubens, sondern von Seiten philosophischer Forscher erhoben werben, daß nämlich Begel in bem Festhalten ber Menschwerdung Gottes sich nur ber kirchlichen Lehre akkommobirt habe. Zu solchen Anklagen konnte leicht Begels offene Erklärung bie Veranlaffung geben, bag im Gegensate gegen manche theologische Richtung ber Zeit, aus beren Dogmatik die Grundlehren der dristlichen Religion verschwunden segen, die Grundwahrheiten des Christenthums von der Philosophie erhalten und aufbewahrt würben, und daß daher die Philosophie unserer Zeit vorzugsweise orthodor sei. Ist aber dieser Vorwurf der Affommodation gegründet, so hat Hegel bas Gebiet bes voraussetzungelosen Denkens verlassen, und ist bamit seinem eigenen Prinzipe ber freien Begriffsentwirfelung ungetreu geworden.

Wir hoffen diesen Zweisel zu überwinden, indem wir zwei Aussprüche Hegels näher beleuchten, die mit dem ganzen Systeme-auf das innigste zusammenhängen. Hegel nennt einerseits die christliche Religion die Idee der Resligion, und sagt andererseits, daß die Religion das Sein der göttlichen Wahrheit für die Vorstellung sei.

Die driftliche Religion ist also die Idee der Religion. Die Ibee als solche ist nach ihrer abstrakten De= finition die vermittelte Einheit des subjektiven Begriffs und der Objektivität. Schon ber Begriff ist die konkrete Totalität unterschiedener Bestimmungen. Als biese konfrete Totalität enthält ber Begriff an sich bereits Mes, was die Objektivität zur Erscheinung bringt und die Idee zur vermittelten Einheit zurüdführt. Aber ber Begriff enthält alle seine Bestimmungen in Form ibeeller Einheit und Allgemeinheit, was seine Subjektivität im Unterschiebe bes Realen und Objektiven ausmacht. Diese Einseitigkeit ber ideellen Form hebt der Begriff durch seine freie Selbstbestimmung auf, indem er alle Momente, beren Einheit er als subjektiver ift, zu realer selbstständiger Objektivität entläßt. Da es aber ber Begriff'selber ift, ber sich in ber Objektivität sein Dasein giebt, so muß die Objekti= vität ben Begriff zur Wirklichkeit bringen. Der Begriff verliert sich baher nicht in seiner Realisation, sondern stellt innerhalb der felbstständigen Unterschiede der Objektivität seine ideelle Einheit und Allgemeinheit wieder her. vollständig realisirte Begriff, dem seine Objektivität vollkommen abäquat ist, ist bie Ibee.

Auch ber Begriff ber Religion enthält an sich in

ibeeller Korm bereits Alles, was in seiner weiteren Entwickelung in die äußere Eristenz tritt. Die Religion ift ihrem Begriffe nach ber endliche Geift, ber sich bes gottlichen Geistes als seines Wesens bewußt ift. Das, bessen ber endliche Beift bewußt ift, ift fein Wefen, also kein Man kann baber bie Religion als bie Einheit bes göttlichen und endlichen Beiftes befiniren. Aber bieser Begriff ber Religion ist noch nicht bas Wahrhafte. Indem der Begriff sich objektivirt, so legt er seine unterschiedenen Momente, beren ibeelle Einheit er ist, in realer Verselbstständigung auseinander. Durch biese reale Verselbstständigung von bestimmten nur einseitigen Momenten bes Begriffs ergeben sich bestimmte Formen ber Religion, die wegen ber Beschränktheit und Endlichkeit ihres Inhalts als endliche Religionen bezeichnet werden muffen. Aber ber Begriff ist in seiner freien Selbstbestimmung die Macht, sich von bieser Be schränktheit und Endlichkeit zu befreien, indem er sich eine Objektivität giebt, die ihm vollkommen abäquat ist. Die fer vollständig realisirte Begriff ber Religion, worin ber Begriff sich selbst Gegenstand ist, ist die Idee der Religion. Wenn wir ben Begriff ber Religion als die Einheit des göttlichen und endlichen Geistes bestimmten, so haben wir in ber Ibee ber Religion die vollständig realisirte Einheit bes gottlichen und endlichen Geiftes.

Run ist aber die Religion das Sein der Wahrheit für die Vorstellung. Aus dem Begriffe der Vorstellung wird sich daher näher ergeben, wie der religiöse Inhalt, bie Einheit bes göttlichen und endlichen Geistes ber Borstellung erscheinen musse.

Die Borftellung hat es mit einem gegenftanb= lichen Inhalte zu thun, der aber zugleich in die Innerlichkeit des Geistes aufgenommen ist. In der Vorstellung hat daher der Inhalt, ebenso wie er in mir, der meinige ift, ebenso auch ein eigenes von mir unterschiebe= nes, selbstständiges Senn. Die Vorstellung hat ihre Stelle zwischen bem Gefühle und bem eigentlichen Gebanken. Das Denken tritt zwar schon in die Vorstellung hinein, aber hat den Inhalt noch nicht überwältigt und burchbrungen. Wenn bie Vorstellung es einerseits noch mit dem Sinnlichen zu thun hat, so faßt sie andererseits bas Sinnliche schon in seiner Allgemeinheit. Jedoch die= ses Allgemeinen ist sie sich erst unter ber Form ber Sinn= lichkeit und Aeußerlichkeit bewußt. Die allgemeinen Formen ber sinnlichen Aeußerlichkeit sind Raum und Zeit. Der Inhalt ber Vorstellung erscheint baher im Raume und in ber Zeit. Besteht nun bas Wesen ber Vorstellung barin, daß ihr gegenständlicher Inhalt im Raume und in der Zeit erscheint, so muß auch der religiöse Inhalt, insofern er für die Vorstellung ift, im Raume und in ber Zeit erscheinen. Im Rreise bes Räumlichen und Zeitlichen findet aber der absolut geistige Inhalt der Religion nur in ber menschlichen Gestalt seinen abaquaten Ausbruck. Soll also die Idee der Religion, die vollstänbig realisirte Einheit bes göttlichen und endlichen Geistes für die Vorstellung seyn, so ist dies nur möglich durch bie räumliche und zeitliche Eriftenz eines menschlichen Individuums, das in sich die Einheit des gottlichen und endlichen Geistes barftellt.

Es erhellt also aus der vorliegenden Entwickelung, daß das Festhalten der Menschwerdung Gottes nicht eine bloße Akkommodation Hegels ist, sondern mit den innersten Fäden des Systems auf das genaueste zusammenhängt.



#### Neunter Brief.

Was diesenige philosophische Richtung der Zeit betrifft, die im eigentlichen Sinne Segels zu arbeiten und allen Forderungen strenger Wissenschaftlichkeit zu genügen meint, wenn sie die christliche Religion als ein antiquirtes Interesse ganz aus dem Bereiche der Philosophie versbannt, so sind schon Segels unermüdete Forschungen im Gebiete der Religion der sicherste Beleg dafür, daß ihm die Religion eine hochwichtige Angelegenheit war. Es wäre also kaum nöthig, eine Stelle aus Hegels Vorlesungen zu ercerpiren, wo er die tiefgreisende Bedeutung der Religion schön und treffend so bezeichnet: "Die Vorstellung, welche der Mensch von Gott hat, entspricht der, welche er von sich selbst, von seiner Freiheit hat. Wie daher die Religion der Völker beschaffen ist, so muß auch ihre Moralität und Staatsversassung beschaffen sein."

Am entschiedensten überzeugt uns aber ein flüchtiger Blid auf das System selbst von ber absoluten Dignität,

die in der Segelschen Philosophie der Religion vindicirt ift. Es ist die Grundansicht Hegels, daß die Philosophie die fich selbst erzeugende und in biesem Erzeugen fich felbst beweisende Wissenschaft sei. Die Philosophie als sich selbst erzeugend hat sich selbst ihren Inhalt zu geben, um burch biese Thätigkeit der Selbstproduktion ihren eigenen Begriff zu erfassen. Das Beweisen bes Inhalts hat aber zunächst ben Sinn, daß ber Inhalt als resultirend aus einem anderen Inhalte aufgezeigt werbe. Dieser andere Inhalt, von bem ausgegangen wird, ift bie logische Ibee, bie sich aus der Innerlichkeit der reinen Gedankenbestimmungen zur Aeußerlichkeit ber Natur entschließt. weitere Entwickelung zeigt, daß die natürliche Aeußerlichkeit als ber Idee widersprechend sich aufhebt, und daß es die Nothwendigkeit ber Natur ift, ben Geift als ihre Wahrheit zu setzen. Der Geist in seiner Ummittelbarkeit ist noch in Beziehung auf die Natur und so ber endliche Beift. Der von seiner Endlichkeit befreite Beift, ber seiner Freiheit in Recht, Moral und Sittlichkeit ein obsektives Dasein giebt, gelangt in Kunft, Religion und Philosophie zum Wiffen bes absoluten Geistes als seiner Wahrheit.

Durch diese Entwickelung wird die Philosophie als nothwendig aufgezeigt. Wenn sich nun auch in der Philosophie ergiebt, daß der absolute Geist als das schechthin Erste nicht das Resultat, sondern vielmehr das Setzen der logischen Idee, der Natur und aller der Entwickelung nach früheren Bestimmungen sey, so darf doch in dem Gange des erkennenden Begriffs kein Glied der Entwickelung sehlen, ohne daß der systematische Verlauf gewaltsam

unterbrochen würde. Diejenigen also, welche die Religion willführlich aus dem Bereiche der Philosophie verbannen, zerstückeln und zerstören die organische Gliederung des Hegelschen Systems. Im eigentlichen Sinne Hegels, im Sinne der strengsten Wissenschaftlichkeit, wo nur das gilt, was denkend begriffen ist, hat Keiner, der sich zum Hegelschen Systeme bekennt und dennoch die christliche Religion verwirft, sich zum Standpunkte der wahren Philosophie erhoben. Denn in der Gliederung des Hegelschen Systems ist es die geoffendarte Religion, welche erst den wissenschaftlich errungenen Weg zur Philosophie bahnt.

### Behnter Brief.

Ei loj

Ы

Ungeachtet bes unfterblichen Berbienftes, bas fich bie Segelsche Philosophie um die begreifende Rechtfertigung ber driftlichen Religion erworben hat, kann man boch unbedenklich zugeben, daß burch die Begelschen Leistungen nicht alle Fragen erschöpft, nicht alle weiteren Begrunbungen unnöthig gemacht find. Begel felbst ift weit entfernt von ber Prätension, daß burch sein System Alles beendigt nud zum letten Abschluß gediehen sei, und eine solche Behauptnng ift auch keinem seiner Schüler in ben Sinn gekommen, ber in ben Beift seines Meisters einbrang. Selbst wenn sich die Hegelsche Philosophie vorzugeweise als die absolute, mahre bezeichnet, so liegt darin keineswegs das engherzige Ausschließen und die einseitige Negation alles weiteren Fortschreitens. bem Erscheinen ber wahrhaften Religion bem religiösen Leben eine tiefere Intensität und eine freiere, reichere Entwidelung gegeben wurde, so ist gerade auch burch bas Erscheinen ber wahrhaften Philosophie ber ferneren phis Losophischen Forschung ein glücklicheres und gebeihlicheres Fortschreiten zugesichert.

Lassen Sie mich die wesentlichsten Seiten heraushe ben, burch welche die Segelsche Philosophie allen späteren philosophischen Bestrebungen eine feste sichere Richtung und ein unzerstörbares Fundament gegeben bat. allem ist es Hegels größte That, bie genaue und gründliche Erkenntniß ber Ratur ber Kategorien in seiner Logit errungen zu haben. Während im gewöhnlichen Leben und in ben empirischen Wissenschaften bie Rategorien unbefangen und zugleich willfürlich gebraucht werben, fo kommt es in der Philosophie einzig und allein auf das wache und scharfe Bewußtsein über ben Werth der Formen an, in benen alle Gebankenverbindungen gemacht werden. Wer ohne diese Erkenntniß ber reinen Gebankenformen zu philosophiren wagt, bem muß trop ber anmuthigen Fertigkeit einer fließenden Rebe und trot bem ergreifenden Pathos eines blendenden Rasonnements ber harte Vorwurf gemacht werden, daß er nicht wisse, was Durch die Hegelsche Logik, wo alle Rategorien er sage. in ihrer schärfsten Bestimmtheit entwickelt und fritisirt werden, ift baher ber philosophischen Forschung eine Grundlage gegeben, wie sie früher nicht vorhanden war.

Zu diesem logischen Fundamente gesellt sich ber großartige Bau eines in sich geschlossenen Systems. Es ist die wesentliche Erkenntniß Hegels, daß die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit eristirt, allein das wissenschaftliche System berselben sei. Hegel entreißt durch die

Vollendung seines Systems jedes Gebiet bes Wissens seiner einseitigen Jolirung, indem er es in Gin großes Ganze aufnimmt, worin es als Moment ber Totalität nicht nur seine eigene Rechtfertigung findet, sondern auch seine Versöhnung mit allen anderen Gebieten bes Wissens Wodurch aber erft die logische Grundlage und bas Systematische Banze aller Willfür und Bufällig keit bes subjektiven Beliebens entnommen wird, ift bas unschätbare Rleinob ber Methobe, über welche Segel selbst sich folgenbermaßen äußert: "Wie wurde ich meinen können, daß nicht die Methobe, die ich in diesem Systeme befolgt — ober vielmehr die bas System an ihm selbst befolgt, - noch vieler Vervollkommnung, vieler Durchbilbung im Einzelnen fähig fei, aber ich weiß zugleich, daß sie die einzige wahrhafte ist. Dies erhellt für sich schon baraus, daß sie von ihrem Gegenstande und Inhalte nichts Unterschiedenes ist, — benn es ist ber Inhalt in sich, die Dialektik, bie er an ihm felbft hat, welche ihn fortbewegt. Es ist klar, baß keine Darstellungen für wissenschaftlich gelten können, welche nicht ben Bang biefer Methobe geben, ober seinem einfachen Rhythmus gemäß sind, benn es ift ber Gang ber Sache selbst."

F

Ì

ţ

Ich wende mich nun zu Ihrer Besorgniß über ben nachtheiligen Einfluß, welchen das Studium der Hegelschen Philosophie auf die studirende Jugend ausüben soll. Sie fürchten, daß durch die Vorliebe für abstrakte philosophische Studien alle Frische und Elastizität des jugendlichen Geistes verloren gehen musse. Es ist das

Charafteristische bes jugendlichen Alters, in schroffen Ge--genfätzen herumzuschweifen, und bas Wesen bes Junglings besteht vorzugsweise in einem abstrakten Insich-Während das Lettere sich fein und Außersichsein. baburch äußert, daß jede flüchtige Erscheinung bes Tages mit Leidenschaftlichkeit ergriffen, eine furze Beit mit beißer Liebe gepflegt und endlich mit kalter Gleichgültigkeit meggeworfen wird, um einer neuen ephemeren Gestalt ben Plat zu räumen, — so giebt sich bas abstrakte Insichsein dadurch kund, daß der Jüngling sich in seine Beschränfte Subjektivität einhausend über Alles ein Berbammungsurtheil ausspricht, was seiner individuellen Eigenthümlichkeit widerstrebt. Beide Gegenfätze laffen es zu keiner Tiefe bes Strebens, zu keiner wahrhaft gründlichen Bildung kommen und von beiden Gegenfätzen befreit das Studium der Hegelschen Philosophie; die Hegelsche Philosophie befreit einerseits vom abstrakten Au-Bersichsein, indem sie die ganze Rraft des Geistes in Ginem Punkte concentrirt, sie befreit andererseits vom abftrakten Insichsein, indem sie die beschränkte Subjektivität erweitert und zu bem freien Standpunkte einer lebendi= gen, die Totalität umfassenden Allgemeinheit erhebt.

Zum Schlusse endlich will ich noch mit wenigen Worten Ihren Vorwurf berühren, daß die Hegelsche Philosophie einen verderblichen Indisserentismus an den Tag lege, indem sie allen geistigen Richtungen ohne Unterschied einen freien Spielraum gewähre. Dieses Gewährenlassen aller geistigen Richtungen hat nicht seinen Grund in einer gleichgültigen Indisserenz, sondern in der tiefften Erkentniß, daß die Wahrheit und ihre Berwirklichung in der Welt nicht allein die Sache der Menschen, sondern eine Angelegenteit Gottes selber ist. Das Stehen oder Falten der Wahrheit ist daher nicht von den Meinungen und Ansichten einzelner Individuen abhängig, sondern auch die anscheinend größten Zerkörungen müssen nur dazu dienen, der Wahrheit einen glänzenderen Sieg zu bereiten



• • 

### THIS BOOK IS DUE ON THE LAST DATE STAMPED BELOW

AN INITIAL FINE OF 25 CENTS WILL BE ASSESSED FOR FAILURE TO RETURN THIS BOOK ON THE DATE DUE. THE PENALTY WILL INCREASE TO SO CENTS ON THE FOURTH DAY AND TO \$1.00 ON THE SEVENTH DAY OVERDUE.

OCT 30 1935

| JUL 28 1936                            | ·                |
|----------------------------------------|------------------|
| 22/ <sub>2n'53C?</sub><br>JAN 8 1953 [ |                  |
|                                        | Ĵ                |
| INTERLI                                | RARY LOAN        |
| ĐEC                                    | 3 1975           |
| UNIV. OF                               | CALIF, BIERIC    |
| REC. CIR. JUN 1                        | 8 1982           |
|                                        |                  |
| INTERLIBRATI                           | LOAH             |
| MAR 7 - 1                              | 185              |
| UNIV. OF CALIF.                        | ;                |
| REC CIRC APR 1                         | 2 1985           |
|                                        | LD 21-100m-7,'33 |