

#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

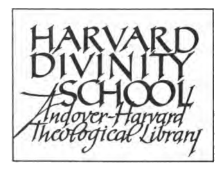
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





•







# Apostelgeschichte

0

eine Ausgleichung

bes

**P**aulinismus

und bes

Judenthums innerhalb der driftlichen Kirche.

Bruno Br. Bauer.

 $rac{1}{2}rac{A(x)}{2}rac{Se_{H_Q}}{A(x)}$ 

c Berlin. Berlag von Guffav hempel.

1850.

1861. Jane 1.
Agray Fund.
67
(624)

BS
2625.2

. B38 1850**a** 

F.1. (1) V. (1)

# 840613 - Widow Anto - 1281

# Vorwort.

Dachdem Schrader und herr Dr. Baur die Differenz des Paulus der Apostelgeschichte und des Paulus der Briefe, die Conformität des Erstern mit Petrus und den paulinischen Charafter des Petrus der Apostelgeschichte zuerst bemerkt haben\*) — nachdem sodann Schneckenburger \*\*) die Uebereinstimmung der Gestalt, in der der Paulus der Apostelgeschichte auftritt, mit der des Petrus im Detail nachgewiesen hat, sind es zunächst noch zwei Punkte, die streitig sind, zwei Fragen, die der Entscheidung harren.

Der 3med und Standpunkt des Berfassers der Apostelgeschichte ift so gut wie erst noch zu bestimmen und die Frage nach
der historischen Glaubwürdigkeit, d. h. die Frage, ob der Berfasser der Apostelgeschichte frei geschaffen oder zuverlässige Quellen zu seiner Composition benugt habe, ist weder durch Schnettenburgers Bemühung, den Paulus dieser Schrift neben dem

<sup>\*)</sup> Jener im fünften Band feiner Schrift: der Apostel Paulus 1836, — diefer in feinen Auffagen in der Tubinger Beitschrift. 1836. 1838.

<sup>&</sup>quot;) in feiner Schrift über den 3med der Apostelgeschichte. Bern. 1841.

der Briefe zu behaupten, noch durch die Mahnung des herrn Dr. Baur gelöft, der es dringend der Beachtung empfiehlt\*), daß "aus dem besondern Swed, welchen der spater lebende Gesschichteschreiber hatte, kein zu nachtheiliger Schluß auf die hisstorische Glaubwürdigkeit der Apostelgeschichte überhaupt gezogen werden darf, da das apologetische Interesse des Berfassers das historische nicht geradezu ausschließt, sondern nur beschränkt und modificiert."

Indem wir die natürliche Erflarung, die gulegt und mit bem eifrigsten Bemuben Neander ber Apostelgeschichte bat angebeiben laffen, b. b. diejenige Erflarung, die gufrieden ift und Alles erreicht ju baben glaubt, wenn fie Gin Bunder nach bem andern durch die Gingwängung fremdartiger, natürlicher ober psphologischer Mittelglieder zu einem balb-natürlichen, in Babrbeit aber nur noch unnaturlicherem Greignift gemacht bat, ibrer eignen Berthlofigfeit und ber Bedeutungelofigfeit überlaffen, in ber fie fur immer blog gestellt und fogar aus bem Umtreis ber Untersuchung berausgeruckt ift, sobald die Frage ibre richtige Stellung erhalten bat, - werden wir die Untersuchung ju jenem Einbeitevuntt führen, in welchem die Fragen nach bem 3med und Standpunkt bes Berfaffers, Die Frage, ob er freier Schope fer ober von fruberen Arbeiten abbangig ift, die Frage nach ber Beit endlich, in der er geschrieben, nicht mehr als getrennte Fragen auftreten und ihre Beantwortung weder von den gewaltsamen Borausfegungen abbangt, Die Schnedenburger festbalt, noch von der prefaren Bebutsamteit, die Berr Dr. Baur anempfiehlt.

Bon diesem Ginheitspunkt der Untersuchung aus, der das Berhaltnig des Berfassers der Apostelgeschichte zu den Evangelien überhaupt, namentlich aber zu dem Lukasevangelium aufhellen

<sup>\*)</sup> Paulus, der Apostel Jesu Christi. Stuttgart 1845. p. 13.

wird, wird bann auch bas Werhaltnig, in welchem ber Paulus und Petrus der Apostelgeschichte zu einander stehen, seine lette Aufflarung erhalten, wird die Differenz des ersteren vom Pauslus der Briefe erft vollends sicher gestellt werden können.

Bu diesem Ginheitepunkt erhoben wird die Untersuchung barin endlich ibre Kraft bemähren, daß fie auch die paulinischen Briefe in ihren Rreis giebt und derfelben Frage unterwirft, ber bie Apostelgeschichte unterliegt. Berr Dr. Baur, der noch unzweifelhaft authentische Briefe bes Apostels im neutestamentlis den Ranon befigt, tann aus der Bergleichung derfelben mit der Apostelgeschichte nur ju der "Ueberzeugung" gelangen, "daß bei ber großen Differeng ber beiderseitigen Darftellungen bie geschicht= liche Wahrheit nur entweder auf der einen oder auf der andern Seite feyn tann"\*) - er muß fich innerhalb diefer beschrantten und willführlichen Alternative balten, weil ibm die Nechtbeit ber paulinischen Sauptbriefe feststebt - aber tonnen benn nicht beide Darstellungen des Apostels freies Reflexionswert, späte Schöpfung sevn — können nicht beide Darstellungen demselben Boden der absichtlichen Refferion entsproffen fenn und auf Diefem Boden immer noch ihren Unterschied behaupten, ja, nun erft ibren Unterschied mit voller Rraft geltend machen?

Swischen beiden Darstellungen, bemerkt herr Dr. Baur\*\*), "findet im Allgemeinen ein ähnliches Berhältniß statt, wie zwischen dem johanneischen Evangelium und den synoptischen", und so ist es — die Uebereinstimmung des schriftstellerischen Berhältnisses werden wir sogar auch darin nachweisen, daß sich in dersselben Beise in der Apostelgeschichte verlorene und unvolltommen verarbeitete Stichworte der paulinischen Briefe finden, wie die

<sup>\*)</sup> a. a, D. p. 5.

<sup>\*\*)</sup> Ebend.

Dissonanzen des vierten Evangeliums zum Theil auch daber rühren, daß der Berfasser der Stichworte, Anklänge und Boraussegungen, die er den synoptischen Evangelien entlehnte, nicht vollkommen herr werden konnte — wie wir aber mit hulfe unserer Kritik den Unterschied des vierten Evangeliums von den synoptischen und zu gleicher Beit den gemeinsamen Ursprung der evangelischen Geschichtschreibung überhaupt aus der gestaltenden Restreion nachgewiesen haben, so werden wir nun auch jene Boraussezung von der Aechtheit der paulinischen hauptbriese ber Kritik unterwersen und die Frage aus ihrer bisherigen halbsbeit zur vollen und ganzen Einheit fortsühren.

Jene Boraussetzung, daß "die geschichtliche Bahrheit nur entweder auf der einen oder auf der andern Seite fenn tann", tann sich vor dem Ernft der Frage nicht mehr behaupten.

Die Apostelgeschichte und die paulinischen Briefe unterliegen Giner und derselben Frage und die folgende Untersuchung der ersteren kann somit nur die Borbereitung dur Rritik der Briefe feyn.

# Der Wunderthater.

Ware nur das Eine die Frage, wie der Berfasser der Apostelgeschichte dazu kommt, den Apostel, der seine Gegner nur mit der Gewalt seiner religiösen Dialektik niederschlug, als einen Bauberer, den Mann, der sein geschichtliches Werk durch Leiden, Kämpse und Bersuchungen hindurchsührte, als einen Wunderthäter darzustellen, der durch den Glanz seiner Zauberwerke sich Anhänger gewann und die Gegner blendete, so würde die Antwort\*), der Berfasser wolle keineswegs "eine vollständige" Beschreibung der Erlebnisse des Apostels, nicht eine "erschöpsende" Schiederung seiner persönlichen Zustände geben und statt der dunklen und leidensvollen Seite lasse er vielmehr "nur die entgegengeseichnete Seite" seines Lebens "hervortreten", noch lange nicht Genüge leisten.

Wenn ber Mann, der durch den "Beweis des Geiftes" die Gegner entwaffnete und eine neue Vera der Beltgeschichte eröffnete, und der Zauberer einen Segensag bilden, — wo bleibt der Geistesheld, wenn nur der Bunderthater auftritt?

į

Benn die Schwäche, die den Ruhm des Apostels bildete, und die Uebermacht des Bauberers einander entgegengesett --

<sup>\*)</sup> die 3. B. Schnedenburger a. a. D. p. 60 aufstellt.

wenn das irdene und gebrechliche Gefäß, in welchem der Apostel ber Briefe seinen Gemeinden den himmlischen Schat überbrachte, und die mächtige hand des Bunderthäters, die mit Einem Schlage die Bidersacher zu Boden wirft und durch den Schrecken überzeugt, wesentlich von einander verschieden sind — wo bleibt der Meister, der in seiner Schwäche start war, wenn nur der Mann des panischen Schreckens wirkt?

Der Gine tritt gurud - ber Andere berbor!

Alfo nur gurud? An sich ift der Gine doch noch vorbanden? Er steht nur im hintergrunde des Gemaldes, welches ber Berfasser der Apostelgeschichte aufstellt? hinter dem Bilbe — im Berfted?

Allein hinter bem Bilde ber Apostelgeschichte ift fur diesen Berfied tein Raum — im Ruden bes Gemalbes herrscht die unbedingte Leere, in ber tein lebendes Wesen athmen, teine gesschichtliche Person wirten und arbeiten tann.

Nur der Bunderthater und Zauberer tritt hervor — nein! "er sieht allein da und das Bersted, in welchem der geissige Kämpfer und religiose Dialektifer sich zur Noth noch halten, nur mit Gewalt sich behaupten kann, befindet sich allein im Bewußtseyn des Apologeten, der den Apostel der Briefe kennt und ihn auch neben dem Helden der Apostelgeschichte noch bestalten — durchaus bebalten will.

Umfonst! — ber Bauberer weiß vom religiösen Dialettiter Richts, — ber Bunberthater verläugnet den Geisteshelden — bas Gemalde ber Apostelgeschichte schließt das Ibeal des apostogetischen Bewußtseyns aus — das glanzende Bild der Aposstelgeschichte will von einem dunkeln Bersted, in welchem ein anderer Paulus lebt, Richts wissen.

Die entgegengesette Seite ber Perfonlichkeit des Apostels, die der Apologet in der Apostelgeschichte allein hervortreten sieht,

Bei den heiligen zu Lydda — also auf einer Reise und in befreundetem hause heilt Petrus einen Sichtbrüchigen (C. 9, 32. 33.); so besohnt Paulus die Sastfreundschaft, mit der ihn ein Bürger von Malta auf seiner Reise nach Rom beherbergte, durch die heilung seines siebertranten Baters (C. 28, 8) — beidemale werden Namen genannt: — der Krante, den Petrus heilte, hieß Aeneas, der Mann, dessen Bater Paulus heilt, Vublius.

Bahrend Petrus die Kranken, die man in der Erwartung seines Kommens auf die Straße hinaustrug, im Borübergeben mit seinem Schatten heilte, bewiesen Schweißtuch und Schurze des Paulus die gleiche wunderthätige Kraft, wenn sie von seiner Saut hinweggenommen und über die Kranken gehalten wurden \*).

Petrus treibt die unreinen Geister aus (C. 5, 16) — dieselbe Kraft bewies Paulus, als er aus der Magd zu Philippi
ben Bahrsagergeist austrieb (C. 16, 18—18), und in Ephesus
zeigte es sich, daß die unreinen Geister ihn als den Meister,
ber ihrer Herr werden kann, anerkennen.

Petrus erwedt die Tabitha in Joppe vom Tode (C. 9, 36—41) — Paulus (C. 20, 9—12) in Troas den Eutychus; — wenn endlich Paulus den Magier Elymas mit Blindheit schlägt (C. 13, 6—11), so widerlegt er eben so wie Petrus, der mit dem Magier Simon tämpste, die Kraft der heidnischen Magie und belegt er zugleich seinen Gegner mit einer Leibessstrafe, die derjenigen entspricht, die Petrus am Ananias vollzog (C. 8, 9—24. C. 5, 4. 5.).

Das ift ein Theil jener "Seite" an ber Perfonlichkeit bes

<sup>\*)</sup> Selbft-bie Conftruction ber entiprechenden Sage ift übereinftimment: C. 5, 15 wore . . . . empegeen . . .

**<sup>6.</sup>** 19, 12 йоть . . . ехиререводи.

Bei ben Seiligen zu Lydba — also auf einer Reise und in befreundetem Sause heilt Petrus einen Sichtbrüchigen (C. 9, 32. 33.); so besohnt Paulus die Gastfreundschaft, mit der ihn ein Bürger von Malta auf seiner Reise nach Rom beherbergte, durch die Heilung seines siebertranten Baters (C. 28, 8) — beidemale werden Namen genannt: — der Krante, den Petrus heilte, hieß Ueneas, der Mann, dessen Bater Paulus heilt, Publius.

Während Petrus die Kranten, die man in der Erwartung seines Kommens auf die Strafe hinaustrug, im Borübergeben mit seinem Schatten heilte, bewiesen Schweißtuch und Schurze des Paulus die gleiche wunderthätige Kraft, wenn sie von seiner Haut hinweggenommen und über die Kranten gehalten wurden.).

Petrus treibt die unreinen Geister aus (C. 5, 16) — diesselbe Kraft bewies Paulus, als er aus der Magd zu Philippi den Wahrsagergeist austrieb (C. 16, 18—18), und in Ephesus zeigte es sic, daß die unreinen Geister ihn als den Meister, der ihrer Gerr werden kann, anerkennen.

Petrus erweckt die Tabitha in Joppe vom Tode (C. 9, 36—41) — Paulus (C. 20, 9—12) in Troas den Eutychus; — wenn endlich Paulus den Magier Clymas mit Blindheit schlägt (C. 13, 6—11), so widerlegt er eben so wie Petrus, der mit dem Magier Simon tämpste, die Kraft der heidnischen Magie und belegt er zugleich seinen Gegner mit einer Leibessstrafe, die derjenigen entspricht, die Petrus am Ananias vollzog (C. 8, 9—24. C. 5, 4. 5.).

Das ift ein Theil jener "Seite" an ber Perfonlichkeit bes

<sup>\*)</sup> Selbst die Construction der entsprechenden Sape ift übereinstimmend: C. 5, 15 Sore . . . empeges . . .

**С.** 19, 12 мотв . . . . Епирефевован.

Apostels Paulus, die dem Charafterbilde, welches derselbe in den Briefen von sich selbst entwirft, nur entgegengesett, sonst aber, wie der Apologet annimmt, durchaus "historisch" ist — ein Theil jener Züge aus dem Leben des Apostels, die der Berfasser der Apostelgeschichte in sein Wert nur aus dem Grunde "aufnahm"), um das Bild seines Helden dem des Petrus volltommen gleich zu machen — ein Theil jener Züge, die der Berfasser allein brauchen konnte, da es ihm nur auf diese Ueberseinstimmung des Bildes beider Apostel ankam und da er nicht "ein vollständiges historisches Bild von Paulus, sondern ein möglichst glänzendes darbieten wollte"\*\*).

Für den apologetischen Standpunkt, auf welchem biese Trennung einer geschichtlichen Verfönlichkeit in zwei, noch dazu in amei entgegengesette Seiten allein möglich ift, murbe unfere Frage, wie es tam, daß Paulus in feinen eignen Schriften nur Die Gine geschildert bat, und ob fein Beschichtschreiber nur bie andere darftellen durfte, unverständlich fenn. Die Frage, ob bas Bilb, welches ber Geschichtschreiber entwirft, wenn er bie Buge, die der Beld in feinen eignen Schriften als bas Charatteristische - ja einzig Charafteriftische feines Bildes aufgestellt bat, ausläßt, - ob diefes Bild noch biftorifc und richtig genannt werden tann, wird der Apologet nicht einmal anbören. Die Rrage, ob das Leben zweier Perfonlichfeiten, beren Charatter von Saufe aus durchaus verschieden und fast obne alle Berührungepuntte ift und die in ichlechtbin verschiedenen Lebenstreisen wirten, so übereinstimmend fein tann, daß fich aus ihren Thaten , und Schidfalen eine geometrifch genaue Parallele bilden

<sup>\*)</sup> Schnedenburger a. a. D. p. 57. 58.

<sup>\*\*)</sup> Derselbe, ebend.

läßt, wird derfelbe Apologet damit beantworten, daß er fie als ein Unding auf fich beruben läßt.

Höchstens wird er die Annahme der Möglickeit, daß der Berfasser der Apostelgeschichte, um das Bild beider Apostel gleichartig zu machen, unhistorische Süge "in das Bild des Paulus verstochten" habe, als eine "Mißdeutung" zuruckweisen\*) — er geht nämlich von der Boraussetzung aus, daß das glänzende Bild des Petrus als sicher historisch verbürgt oder aus der Tradition dem Verfasser von vornherein festgestanden oder übersliefert worden sey und daß derselbe nun aus seiner Gesammtsanschauung vom Bilde des Apostel Paulus die entsprechenden Büge entlehnt habe.

Diese Boraussetzung von der geschichtlichen Grundlage der Apostelgeschichte, namentlich von der Präeristenz des Bunderthäters Petrus vor dem Zauberer Paulus, d. h. die Boraussetzung, daß das historische Bild des Bunderthäters Petrus schon fertig und abgeschlossen fesistand, ehe der spätere Geschichtschreiber aus dem Leben Pauli die Parallele zu demselben bildete, werden wir sogleich auflösen, indem wir zeigen, welches das Original beider Bunderthäter ist und daß derselbe Schöpfer, der das Eine Nachbild schuf, auch das andere versertigt hat.

Das Original des Petrus und des Paulus der Apostelgeschichte ist der Jesus der spnoptischen Evangelien. Der Berfasser der Apostelgeschichte hatte die letzteren — um es zunächst
vorsichtig auszudrücken: das Urevangelium, das in der Schrift
des Marcus erhalten ist, das Lukasevangelium und die verwandten evangelischen Quellschriften — vor Augen, als er ihnen die
Büge entlehnte, aus denen er das Bild beider Apostel zusammensetze; — die wörtliche Uebereinstimmung verräth ihn und die

<sup>&</sup>quot;) Derfelbe, ebend.

fehlerhafte Berarbeitung einiger Stichworte, die nur in der Schrift des Marcus Sinn und Jusammenhang haben, zeugt wider ihn.

Der Beweis wird alle Woraussehungen des Apologeten beseitigen und jene Fragen, auf die er doch nicht einzugehen vermag, sammt allen möglichen Beantwortungen — auch die richtige Antwort, die innerhalb der beschränkten Boraussehung, in
der sich jene Fragen halten, immer noch erfolglos seyn wurde,
unnöthig machen.

Die Heilung bes Lahmen durch Petrus ist dem evangelischen Bericht von der Heilung des Gichtbrüchigen nachgebildet. "Stehe auf und wandele", ruft Petrus dem Lahmen zu — "siehe auf und nimm dein Bett", ist der Zuruf, mit dem Jesus den Sichtbrüchigen aufrichtet — da der Berfasser der Apostelgeschichte bei der Heilung des Lahmen das Bett nicht erwähnen konnte, so holt er das Berfaumte nach, menn Petrus in Lydda den Gichtbrüchigen heilt und demselben zuruft: "siehe auf und bette dir selber"\*). Als Erfolg wird endlich beidemal, wenn Jesus den Sichtbrüchigen, Petrus den Lahmen heilt, angegeben, daß die Anwesenden von Entsehen ergriffen wurden \*\*).

Bahrend die Seilung des Lahmen durch Paulus dem Bunder, welches Petrus an seinem Lahmen verrichtete, einfach nachgebildet ift, tritt vielmehr bei den parallelen Seilungen des gichtbruchigen Aeneas und des fiebertranten Baters des Publius

<sup>\*)</sup> Act. 3, 6: "Еугьраь над перепатев.

Ματι. 2, 11: ἔγειραι και άρον τον κράββατόν σου.

All. 9, 33: κατακείμενον έπὶ κραββάτω. B. 34: ἀνάστηθο καὶ στρώσον σεαυτώ.

<sup>\*\*)</sup> Mart. 2, 12: worte Bloraodas nárras.

**<sup>%</sup>**(t. 3, 10: ἐπλήσθησαν . . . ἐκστάσεως.

ber entgegengesette Fall ein, daß das lettere Bunder des Paulus am sorgfältigsten dem evangelischen Original nachgebildet ist und daß dem Verfasser diese spätere Ausführung schon vorschwebte, als er in der heilung des Aeneas mit lurzen Zügen das Seitenstüd zu derselben entwarf. Er begnügte sich damit, auch den Petrus die Gastfreundschaft des Kreises, in dem er herberge fand, durch eine wunderbare heilung besohnen zu lassen, und verließ sich darauf, daß der Leser in diesem Ereigniß das Seitenstüd zu der spätern That des Paulus erkennen wurde.

Paulus that aber an dem Bater des Publius, mas Refus bei ber Gintebr im Sause bes Petrus an beffen Schwiegermuts ter that - er beilte ibn vom Fieber, nur ift feine That eine blofe Belohnung ber Gasifreundschaft, mabrend Jesu That einen weiterreichenden 3med batte und bagu diente, ibm für immer die gastfreundschaftliche Aufnahme in Rapernaum zu sichern - b. b. im Evangelium ist das Wunder gerechtfertigt, in der Apostelgeschichte ift es eine außerordentliche Splendidität: - Paulus that für eine einmalige freundliche Aufnahme dasselbe, was Se= fus that, um fich die ständige Berberge in Rapernaum zu ertaufen. Noch mehr! Die Splendidität des Paulus geht noch weiter, Die Freigebigkeit des Jungers geht noch viel weiter über bas Benehmen bes Meisters hinaus - es ift bem Paulus nicht genug, ben Bater des Publius vom Fieber zu befreien; unmittelbar darauf tommen noch alle Rranten der Insel und werben bon ibm auch fammtlich gebeilt. Rum Blud toftete aber Diese Splendiditat den Apostel nicht viel, ba sein Weschichtforeiber nur den evangelischen Bericht bon ber erften Gintebr Resu in Rapernaum abzuschreiben und nachdem er das Seitenfluc ju ber Beilung von Petri Schwiegermutter gebilbet batte, einfach nur die Bunderthat, die Zesus alsbald darauf an allen

Rranten Ravernaums verrichtete, zu coviren brauchte.\*) Aber er bat nicht glücklich covirt. Er läßt alle Kranke der Insel tommen, mabrend ber Evangelift noch wußte, daß man bie Rranten jum Bundertbater bringt, - er bat es nicht begreiflich machen konnen, wie das Bunder, welches der Apostel im Innern eines Privathaufes verrichtete, die gange Insel allarmiren und alle Rrante auf die Beine bringen tonnte. während im Evangelium die Ansammlung aller Rranten bor der Berberge Refu durch das Bunder, meldes bor Aller Mugen an dem Befessenen in der Synagoge verrichtet mar, und die Gile, mit der man noch am Abend die Rranten berbei brachte, burch den Umstand, bag Jesus, so viel man wußte, nur als Bast in Rapernaum eingekehrt mar, wirklich motivirt ist. Berfasser der Apostelgeschichte schreibt endlich dem Evangelisten die Wendung nach, daß der Bunderthater zu dem franten Ungeborigen feines Baftberrn bingutrat \*\*), und bergift, weil er nicht ursprünglich schafft, alfo auch das Bedürfnig des wirklichen Busammenhangs nicht tennt, bem Original Die Erflarung gu entlehnen, daß man dem wunderthätigen Gast die Rrantheit des Familienglieds melbete \*\*\*).

Das massenhafte Jusammenströmen der Leute aus den ums liegenden Städten, die ihre Kranken nach Jerusalem zu Petrus bringen, ift dem Bericht bes Marcus, wonach man aus den

<sup>\*)</sup> Mat. 1, 32: Εφερον πρός αὐτόν πάντας τοὺς κακῶς Εχοντας ....καὶ Εθεράπευσε.

Act. 28, 9. οί λοιποί οί ξχοντες ασθενείας προςήρχοντο καί εθεραπείοντο.

<sup>\*\*)</sup> Act. 28, 8 . . . . πυρετοίς κατακείσθαι, πρός δν προςείθών. Ματς. 1, 30. κατέκειτο πυρέσσουσα . . . , καί προςείθων.

<sup>•••)</sup> Mart. 1, 30. mai evolus leyovous auto negi autog, nai nos-

umliegenden Orten die Kranken zu Jesus brachte, nachgebildet\*)
— daß man die Kranken auf die Straßen heraustrug und auf Bahren legte, damit beim Borübergehn Petri, sey's auch nur sein Schatten einige von ihnen überschattete, ist die wörtliche Copie des evangelischen Berichts, wonach man die Kranken, sobald Jesus in einer Stadt oder in einem Fleden ankam, auf den Markt brachte und ihn bat, daß sie sey es auch nur den Saum seines Kleides anrühren dürsten\*\*), — nachdem endlich die Bunderkraft vom Saum des Kleides Jesu auf den Schatten des Petrus übertragen war, war es möglich geworden, den Schweißtüchern und Schürzen Pauli die gleiche Bunderkraft und damit der Parallele beider Apostel eine Art von Mannichssaltigseit mitzutheilen.

Benn Petrus und Paulus darin ihrem Meister gleich, ja, durch das Ungeschied ihres Geschichtsschreibers, der nicht sab, daß die Berührung des Kleides Jesu nur von Krantheiten beilte, die damonischen Geister dagegen nur auf ausdrückliches

<sup>\*)</sup> Act, 5, 16. συνήρχετο δὲ καὶ τὸ πληθος τῶν πέριξ πόλεων.. φέροτες ἀσθενεῖς...

Matt. 6, 55. περιδραμόντες όλην την περίχωρον έκείνην ήςξαντο..... τοὺς κακῶς έχοντας περιφέρειν.

<sup>\*\*)</sup> Act. 5, 15. ώστε κατά τὰς πλατείας ἐκφέρειν τοὺς ἀσθενεῖς καὶ τιθέναι ἐπὶ κλινών καὶ κραββάτων, ἐνα ἐρχομένου Πέτρου κᾶν ἡ σκιὰ ἐπισκεάση τινὶ αὐτών.

Ματι. 6, 56. και όπου αν είς επορεύετο είς κώμας η πόλεις... Εν ταις αγοραίς ετίθουν τους ασθενούντας και παρεκάλουν, ενα καν του κρασπέδου του εματίου αψωνται.

Das man die Kranken (Marc. 6, 55) auf Betten (int rois noaspatrois) herbeibrachte, ift Act. 5, 15 nachgebildet.

Die übereinstimmende Construction wore Act. 5, 15. 19, 12, jumal mit dem folgenden ben C. 5, 15 ist die Copie des evangelischen Berichts Marc. 3, 10: wore enintareir auri, fra aurou apwrrai.

Gebot wichen, barin sogar überlegen sind, daß ihr Schatten und ihre Schweißtücher die Leute von Krantheiten und dämonischen Beistern befreien \*), so werden nur von Paulus zwei einzelne Fälle berichtet, wie er mit den bosen Beistern tämpste — beide nichts als Bariationen eines evangelischen Thema's — beide Fälle aber auch Beweise, daß der Berfasser eine der wichtigsten evangelischen Wendungen nicht verstanden hat.

Die Damonen ber Evangelien tennen nämlich Resum als Sohn Bottes, aber Jesus "bedroht sie streng, daß sie ihn nicht offenbar machen" (Marc. 3, 11. 12), weil er erft jum Schluß seiner öffentlichen Wirksamkeit sich als den Sohn des Söchsten becouvriren will. Wenn daber die sieben Gobne eines in der wirklichen Belt unbekannten judischen Sobenpriesters Steugs in Ephesus die Besessen zu erorcifiren suchten, indem fie über fie ben Namen Sefu, "ben Paulus predigt", anriefen (C. 19. 13.14), wenn bann mit einem unmotivirten Uebergang zu einem speciellen Greignig "ber unreine Beift (2. 15) erwidert": Sesum tenne ich wohl und wer Paulus ift, weiß ich, und wenn endlich "der besessen Mensch" über die sieben Beschwörer berfällt, fie mighandelt und in die Klucht ichläat, so ist das wunberbare Biffen ber Damonen, welches Jesus für seine-Person nicht benugen will, ju einem grellen Spectatelftud und ju

ï

<sup>&#</sup>x27;) Acta. 19, 12 wird wenigstens ausdrudlich von den Schweigtüchern des Paulus gesagt, daß vor ihnen die Krantheiten wichen und
die bosen Beister aussuhren. Wenn Petrus C. 5, 16. Krante und Besessen heilt, so ist zwar nicht ausdrudlich gesagt, daß es wie B. 15
durch seinen Schatten geschah, aber diese heilung eben so wenig ausdrudlich als eine solche bezeichnet, die durch den Willen vermittelt wurde.
In jedem Falle verwirrt der Verfasser, was Marcus sehr streng scheidet:
die heilung der Kranten und die Austreibung der Dämonen.
Bergleiche Marc. C. 6, 55. 56. C. 3, 10—12. C. 1, 34.

einem unschönen Bergleich swischen ber Ueberlegenheit bes apoftolischen Sauberers und ber Ohnmacht einiger jubischen Eroreiften ausgebeutet.

Der andere Kall, dag ein Babrfagergeift+), ber eine Dagd in Philippi befag, dem Paulus und feinen Begleitern nachforeit: "Diefe Menfchen find Rnechte Gottes bes Allerhöchsten", daß dem Vaulus diefes unablafffae Befdrei laftig mard, daß der Apostel endlich dem Mahrfagergeist aus der Magd auszufahren gebietet, ift gleichfalls Nachbildung bes evangelischen Dris ginale, aber wiederum eine Nachbildung, die den Ginn des Urbilde verfchlt. Menn Resus den unreinen Beiftern verbietet, ibn offenbar ju machen, fo thut er es, weil er ibr Beugnig nicht für fic benugen will - wenn er fie austreibt, thut er es nicht, weil er ihr Beschrei lästig findet, sondern weil er sich der Besessenen erbarmen will - wenn er endlich auch einmal einen Saufen von Rranten und Befessenen laftig findet, fo ift es nicht ibr Gefdrei, mas ibn belästigt, sondern ibr Drangen \*\*), indem Beide, die Beseffenen und die Rranten ibn orbentlich überfielen, - die letteren, weil fie burch die Berührung Das größte Berfeben bes Berfeines Leibes geheilt murben. fassers ift aber bas, bak er einen Babrfagergeift, eine be fonbere potbonifde Art bon Damon vorausseken zu muffen glaubt, um die Renntnig deffelben von Paulus und deffen gottlicher Bestimmung zu erklaren und möglich zu machen, mabrend Die Damonen der Evangelien als folde, als übernatürliche Befen es miffen, wen fie in Selus vor fich baben.

<sup>\*)</sup> πνεύμα πίθωνος.

Marc. 3, 11. όταν αὐτὸν ἐθεωρει προςέπιπτεν αὐτῷ καὶ ἔκραζε λέγοντα.

Act. 16, 17. πατακολουθήσασα ... Εκράζε λέγουσα.

Als der Berfasser die beiden Todtenerwedungen durch Detrus und Paulus bildete, batte er vor Allem den Bericht des Marcus über die Erwedung der Tochter des Jairus vor Augen. Wie Jesus beim Eintritt in bas Saus des Jairus den Schwarm der Beinenden und Rlagenden vorfindet, fo Vetrus im Saus ber Tabitha die weinenden und jammernden Bittwen; Jefus treibt ben Schwarm ber Rlageleute aus dem Saufe, begibt fic bann gur Leiche, ergreift die Sand des Rindes und ruft ihm bie erweckenden Borte gu; baffelbe thut Petrus\*) - wenn aber Jesus einen wirtlichen Grund bagu hatte, die fremden Rlageleute aus bem Sause zu treiben, (er wollte nämlich bas Myfterium des folgenden Bunders der profanen Neugierde entzieben, wollte überbaupt das Wunder als foldes nicht ruchbar werden laffen) fehlt dem Apostel jeder Grund dazu, die tlagenben Mittwen bin megautreiben; - wenn Sefus bei ber Erwedung des Rindes die Eltern bei ber Sand bat und ibnen fogleich die Unweisung geben tann, dem Rinde Speife zu geben, fieht Betrus bei feiner Bunderthat allein und wenn er bas wiederbelebte Madden dem Rreis der Ihrigen gurudgeben will, muß er mit ben Beiligen Diefelben Wittwen wieder gurudrufen, die er fo eben binausgetrieben bat. ber Name bes Madchens, welches Petrus erweckt, ift aus bem Bericht des Marcus entstanden: — der Evangelist giebt name lich die Worte, mit denen Sefus ben Tod überwand, in bebraifcer Sprace: "Talitha tumi" und fügt die Ertlarung hingu, daß bas verdolmeticht beiße: Madden flebe auf, fo bemerkt auch

<sup>\*)</sup> Matt. 5, 40. δ δε εκβαλών πάντας... B. 41. και κρατήσας τῆς χειρός τοῦ παιβίου λέγει αὐτῆ...

Act. 9, 40. εκβαλών δε Εζω πάντας... και επιστρέψας πρός τὸ σώμα είπε....

ber Berfaffer ber Apostelgeschichte, bag Talitha verbolmetscht Gazelle heiße, und führt uns somit selbst durch ben Gleichklang bes fremben Worts und durch das übereinstimmende Gefüge ber Deutung desselben \*) zu der Quelle, ber er beides entlehnt hat — ein Ergebniß, welches seine Sicherheit behält, wenn auch ber Berfasser aus der Gazelle, ursprünglich einer zärtlichen Metonymie für Mädchen, einen wirklichen Eigennamen gemacht hat.

Daß endlich die Todte sich aufrichtet und hinsest, daß Petrus sie den Ihrigen zuruckstellt, ist wörtlich dem Bericht von der Erwedung des Jünglings von Nain entlehnt \*\*).

Die Swed- und Bedeutungslosigkeit einer Wendung im Bericht von der Wiederbelebung des Eutychus durch Paulus führt uns gleichfalls auf den evangelischen Bericht von der Erwedung der Tochter des Jairus zurud. "Machet keinen Lärm, ruft Paulus, denn seine Seele ist in ihm" — warum bestreitet er aber den wirklichen Eintritt des Todes, warum will er den Schein erweden, als sey Eutychus nicht wirklich todt? warum zumal in Gegenwart der Leute, die den jungen Menschen, der vom Söller herabgefallen war, "todt" — wirk-lich todt aufgehoben hatten? Er hatte weder einen Grund zu dieser Wendung, noch durste er hoffen, die Augenzeugen von der Unwahrheit dessen, was sie selber sahen, zu überzeugen. Im Bericht des Marcus dagegen \*\*\*) hat die Bestreitung des Todes

<sup>\*)</sup> Ματι. 5, 40: Ταλιθά κουμι ο έστιν μεθερμηνευόμενον τὸ κοράσιον . . . .

Mtt. 9, 36: Ταβιθά, ή διερμηνευομένη λέγεται δόρκας.

<sup>\*\*)</sup> Act. 9, 40: ἀνεκάθισε .... B. 41: παρέστησεν αὐτήν ζωσαν. Lut. 7, 15: ἀνεκάθισεν .... καλ έδωκεν αὐτόν τῆ μητρλ αὐτοῦ.

<sup>•••)</sup> Matt. 5, 39: τι Φορυβεϊσθε, .... το παιδίον οὐκ ἀπέθανεν ἀλλὰ καθεύδει.

Act. 20, 10: μή θορυβείσθε, ή γάρ ψυχή αὐτοῦ ἐν αὐτῷ ἐστιν.

Sinn, Zweck und Bedeutung: — sie ist vorbereitet, benn Tesus hat vor dem Eintritt in das haus des Jairus das Bolt und seine Jünger außer den drei Bevorzugten zurückgewiesen — sie ist an die richtigen Leute gerichtet, an die Klageleute, die sich in der Borhalle des hauses befanden — sie hat wirtsliche Folgen, Jesus treibt nämlich die Klageleute aus dem Hause hinaus und begibt sich nur mit den Eltern, die den wirtslichen Thatbestand nur zu gut kannten, und mit den drei Jüngern, die es allein werth waren, daß sie mit eignen Augen das ungeheuerste Wunder sähen, ins Todtengemach — sie hat ihren wirklichen Zweck, denn Jesus wollte nicht, daß die ganze Bolksmasse in das Mysterium hineingezogen würde.

Wie endlich für die Wunderthat des Petrus außer dem Bericht des Marcus der Bericht des Lufas von der Biederserwedung des Jünglings von Nain benutt ist, so ist der Umstand, daß Paulus über den todten Gutychus herstürzte und ihn der Länge nach umfing, dem Berfahren, welches Glias und Glisa in ähnlichen Fällen befolgten \*), nachgebildet.

Nachdem das evangelische Original der Kritit verfallen und als freie späte Schöpfung ertannt ift, wurde auch nur Gin Bort über ben historischen Charatter ber Copie vom Ueberflug seyn.

Statt daber mit dem Apologeten über die geschichtliche Glaubwürdigkeit der Bunderberichte der Apostelgeschichte einen unnügen Streit zu führen, können wir nach dem evidenten Nachweis vom Ursprung berselben sogleich die Bemerkung anfügen, daß auch der göttergleiche Eindruck, den der Berfasser der Per-

<sup>\*) 1.</sup> König. 17, 21. 2. König. 4, 34, 35.

fonlichteit beider Apostel zuschreibt, nur fein eignes und freies Wert ift.

Wenn die Wunder des Petrus und der andern Apostel bewirkten, daß das Wolk, welches "groß von ihnen hielt", aus Ehrfurcht sich in der Ferne hielt und sie wie eine heilige Gruppe in der Tempelhalle hoch erhaben und allein stehen ließ (C. 5, 12. 13), so scheuten sich die Leute von Malta vor Paulus (C. 28, 6) wie vor einem Gott.

Wenn Cornelius dem Petrus wie einem göttlichen Wesen buldigt und dieser ihn mit den Worten: "fiebe auf, ich bin auch ein Mensch", aufrichten muß (C. 10, 25. 26), so ist es Nichts als eine Veranstaltung des Verfassers, daß die Huldigungen der Burger von Lystra, die dem Paulus und Barnabas nach der Beilung des Lahmen Opfer darbringen wollen, Beide zur Verzweiflung bringen, so daß sie den Uebereifrigen zuschreien mussen (C. 14, 15): "wir sind sterbliche Menschen wie ihr!"

Dem Geschichtschreiber, der seine helden zu göttergleichen Bunderthätern gemacht hat, war es endlich leicht, einem Theil ihrer Gegner die Befürchtung einzuslößen, daß sie es in ihnen mit Gott selbst zu thun haben, daß also auch unbedingter Biderssand gegen ihr Wert und ihre Person am Ende Kampf gegen Gott selbst sehn möchte. Wenn daher Gamaliel, als Petrus vor Gericht stand, als Haupt der Pharisaer den Sadducäern entgegentrat und zur Behutsamkeit ermahnte, damit sie nicht am Ende mit Gott selbst in Kampf geriethen, ziemte es sich, daß auch in der Sache des Paulus die Pharisaer aus demselben Grunde den Eiser det Sadducäer lähmten \*).

<sup>\*)</sup> Act. 5, 39. μήποτε καλ θεομάχοι εύρεθήτε. Act. 23, 9. μή θεομαχώμεν.

Indem wir nachträglich noch darauf hinweisen, wie der Sieg des Petrus über den Magier Simon und der des Paulus über den Magier Elymas sich auch darin berühren, daß beide die ersten auswärtigen Thaten und Erfolge beider Apostel sind, wie ferner der Umstand, daß jest gerade, wo der Apostel den Proconsul Sergius Paulus bekehrt, zum erstenmale sein früherer Name Saulus dem Namen Paulus weicht (C. 13, 9), darauf hinzudeuten schent, daß die Großthat an dem Nömer ihm wie dem Petrus sein Bekenntnis einen neuen Namen erwirdt, bemerken wir noch, wie eine andere Parallele durch das Ungeschied ihrer Aussührung sich gleichfalls als eine gemachte verräth.

Wischvolt, welches zwischen Juden und Heiden eine unentschiedene Stellung einnahm, das Wert des Philippus dadurch vollendete, daß er durch die Handauslegung ihnen die Gabe des
heiligen Geistes verschaffte (C. 8, 14—17), so verschaffte auch
Paulus einem Zwittergeschlecht, welches zwischen Juden und
Christen eine ungewisse Stellung einnahm, den Johannesjungern
zu Ephesus, gleichfalls die Wollendung, indem er sie tauste und
durch die Handauslegung mit dem heiligen Geist begabte — so
war er auch darin dem Petrus gleich, daß er in diesen Johannesjungern das Wert eines Andern, des Apollos vollendete,
aber gerade die schwankende Haltung, die der Verfasser der Gestalt des letztern gab, beweist seine Absicht zugleich und deren
Schwäche und Machtlosigkeit.

Indem er vor der Antunft des Apostels in Sphesus den Apostos, einen Mann, der (C. 18, 25) nur die Johannestause tannte, daselbst wirken und sogleich darauf den Apostel die Johannesjunger sinden läßt (C. 19, 1), will er Beide, jenen judischen Lehrer und diese Junger in Zusammenhang segen, aber er hat den Busammenhang nicht wirtlich durchgeführt und er tonnte es nicht, weil er unmittelbar vorher den Apollos durch den Aquila und die Priscilla in alle Geheimnisse der neuen Lebre hatte einführen lassen.

In den Johannesjüngern und ihrem Lehrer Apollos wollte er ferner das Seitenstüd zu den Samaritern aufstellen, die die Taufe empfangen hatten, die dristliche Lehre kannten und nur noch der lehten Bollendung, der Gabe des heiligen Geistes entbehrten — was thut er daher? Er läßt den Apollos, obwohl er nur von der Taufe Johannis wußte ), dennoch zu gleischer Zeit "gründlich" von dem Herrn predigen (C. 18, 25) — er nennt die Johannesjünger, die Paulus findet und denen die ersten Elemente der cristlichen Lehre unbekannt sind, Jünger (C. 19, 1), Jünger der Gemeinde, — als ob ein Mann, der nur die Taufe des Johannes kannte, den Herrn predigen, als ob die Leute, die (C. 19, 2) vom heiligen Geist noch kein Wort gehört haben, als Jünger zur Gemeinde gerechnet werden konnten!

Die Parallele ist verungludt und mußte verungluden, ba die Samariter, die die dristliche Taufe und Lehre empfangen hatten, mit den Leuten, die nur die Taufe des Johannes tannten, nimmer verglichen werden tonnen — um die Parallele einigermaaßen möglich zu machen, mußte er den Apollos und die Johannesjunger der Gemeinde so nahe bringen, daß ihnen zur Wollendung nur noch der heilige Geist fehlte, — aber es fehlte ihnen mehr als dieser, wenn sie nur des Johannes Taufe tannten; — er wollte in den Johannesjungern ein Swittergeschlecht gleich den Samaritern schaffen, aber er ver-

<sup>\*)</sup> Act. 18, 5. ἐπιστάμενος μόνον τὸ βάπτισμα Ἰωάννου.

<sup>©. 8, 16.</sup> μόνον βεβαπτισμένοὶ .... εἰς τὸ ὅνομα τοῦ πυρίου ἰησοῦ.

gist, das die Letteren, als sie Petrus unter die Hande nahm, schon die erste dristliche Weihe erhalten hatten, das die lettere den Johannesjungern fehlte, als ihnen Paulus nur die lette Vollendung geben sollte, und er hat es auch nicht erstärlich machen können, wie es dem Apollos bei seiner beschränkten Kenntnis vom göttlichen heil vom Anfang an möglich war, so "gründlich" vom herrn zu predigen, daß ihm Aquila und Priscilla den Weg Gottes nur noch "grundlicher" auseinanderzusehen") brauchten.

Statt eines Zwittergeschlechts hat der Berfasser chimarische Befen geschaffen. Daß es Johannesjunger gab, hat er aus den Evangelien (Marc. 2, 18) erfahren — in der wirklichen Belt hat er sie nirgends antreffen können.

2

# Pie Wunderhilfe.

Alls ber Berfasser ben religiösen Dialektiter in einen Zauberer verwandelt hatte, war er auch gezwungen, den Mann, ber (1. Kor. 15, 30) stündlich in Gefahr stand und dessen Leiden und unaufhörliche Bedrängnisse ihm das Recht gaben, von sich zu rühmen, daß er (2. Kor. 4, 10) das Sterben Jesu an seinem Leibe umhertrage, nur in Scheingefahren zu verwickeln, b.h. sobald er in eine Gefahr gerathen, sogleich den Schein zu entiernen, als ob er ernstlich und empfindlich von ihr ergrifen werden könne.

<sup>\*)</sup> Act. 18, 25. angefer. B. 26. angeferregor.

Der Gottesmann barf nicht wirklich leiben; die göttliche Silfe tritt in dem Augenblick ein, wo eine Bedrängniß oder Gesfahr ernftlich und ein Widerspruch gegen seinen Bund mit dem himmel zu werden droht; Leiden und Berfolgungen muffen im Gegentheil seine Berherrlichung zur Folge haben.

Selbst die Naturzufälle muffen gegen ihn ohnmächtig seyn: fährt ihm eine Otter in die Hand, so daß die Leute jeden Augenblick seinen Tod erwarten, so darf ihm Nichts Uebles widersfahren und muffen die Leute auf den Gedanken kommen, daß er ein Gott sey (E. 28, 3 –6); erhebt sich auf der Seefahrt ein Sturm und scheint der Untergang des Schiffes gewiß, so schenkt ihm Gott die ganze Schiffsgesellschaft (E. 27, 20. 24) und um seinetwillen wird dieselbe gerettet.

Einmal zwar muß er sich vor einem Buthausbruch der Juden, deren Neid die Bekehrung der heiden erweckt hatte, zurückziehen und Antiochien in Pisidien verlassen, allein das Bittre dieses Schicksals wird unendlich durch die Freude überswogen, die es dem Apostel machen muß, da es beweist, wie Recht er hatte, wenn er es unmittelbar vorher als seinen Grundsatz bezeichnete, erst den Juden das Wort Gottes zu predigen, damit ihre Berstockheit den Beweis liefere, daß das heil zu den heiden kommen musse (C. 13, 46—50). Sein widriges Schicksal ist für seine Theorie wichtig, nothwendig sogar, da es seine göttliche Bestimmung zum Lehrer der heiden zur Ausführung bringt — es ist das unentbehrliche Mittelglied eines theo-retischen Beweises.

unmittelbar nach ber Flucht bes Apostels aus Antiochien vertreibt ihn berfelbe haß ber Juden aus Itonium — als er sich darauf in Lystra vor den heiden groß bewiesen, kommen sogar die Juden von Antiochien und Itonium und bringen das Bolt gegen ihn zum Aufstand (C. 14, 2. 19) — allein das

ist nur die Fortführung und Bollendung jenes Beweises, ben sein Schicklal in Antiochien lieferte — der Berfasser hat daher mit überlegter Absicht dieselben Juden, die den Beweis in Antiochien einleiteten und die ihn in Ionium weiter führeten, zur Bollendung desselben nach Lustra geschickt.

War aber einmal dieser Beweis geführt, so durfte den Apostel kein schweres Leiden mehr treffen, ohne daß es nicht an seiner Majestät und hoben Bestimmung machtlos abprallte. Die Reihe der Leiden, die ihn z. B. während seines letzten Aufentshalts zu Jerusalem treffen, wird zu einer entsprechenden Reihe von Berherrlichungen und dient endlich nur dazu, ihm den Beg nach Rom zu bahnen. In Philippi wird er (C. 16, 22—40) mit Silas gestäupt und ins Gefängniß geworfen, aber auch hier muß es sich zeigen, daß die Anschläge seiner Feinde das Gegenstheil von dem, was sie beabsichtigen, herbeiführen und nur die glänzende Offenbarung seines Bundes mit dem Himmel zur Folge haben.

Die Natur und ber Ursprung der Collisionen, die der Apostel während seines letten Aufenthalts zu Jerusalem durchmacht, wird sich uns später enthüllen; für jett beschäftigt uns nur sein wunderbares Schicksal zu Philippi und das Seitenstück, welches zu demselben die Geschichte des Petrus enthält.

Paulus und Silas lassen sich peitschen und ins Gefängnis werfen, obwohl, wie sich am Morgen barauf zeigt, wo die haupt-leute der Stadt erschrecken, als sie hörten, daß beide römische Bürger seven, dies Privilegium, wenn sie sich von vornherein darauf berusen hätten, alle Mishandlungen verhütet hätte — allein sie sollten gepeitscht, sollten ins Gefängnis geworfen werden, damit die Allmacht des himmels sich für sie erklären tonnte, sie sollten erst am Morgen, als die hauptleute der Stadt

ihnen ihre Freiheit ankundigen ließen, ihr Burgerrecht \*) erwähsnen, damit diese in ihrem Schred sich gezwungen saben, selbst zu kommen und sie aus bem Gefängniß herauszuführen.

Das Bunder, welches die beiden Gefangenen als die Freunde des himmels decouvrirte, war es aber auch werth, daß sie sich auf ihr burgerliches Borrecht nicht beriefen. Als sie um Mitternacht laut beteten, so daß sie die Gefangenen borten, erhob sich alsbald ein Erdbeben, welches alle Thuren des Gefangnisses aufsprengte und die Fesseln aller — aller Gefangenen \*\*), auch derjenigen, die außer Paulus und Silas gefangen safen, löste.

Der Kertermeister wird durch die Erschütterung aus dem Schlaf geweckt und als er die Thuren geöffnet sieht, will er sich, in der Meinung, die Sefangenen sepen entstohen, ind Schwerdt sturzen — er darf nämlich nicht auf den Gedanten tommen, nachzusehen, was eigentlich geschehen ist, zu untersuchen, ob die Sefangenen wirklich entstohen sind, damit Paulus (B. 28) ihm zurusen tann, daß Alle — Alle, Paulus nämlich muß von Allen sprechen, weil der Verfasser nicht Zeit und Raum übrig hat, um zu melden, was die Mitgefangenen des Paulus und Silas thaten — noch da sind.

In bem wunderbaren Element, welches alle Diftanzen aufbebt, tann Paulus aus dem innerften Gefängnig heraus, zu bem Rertermeister, der so eben erst aus dem Schlaf fahrt, also burch Rellen und Bange vom Apostel getrennt ift, sprechen und

<sup>&</sup>quot;) Bie fraglich dies felber ift, wie Paulus, von deffen romifchem/ Burgerrecht die Briefe noch Richts wiffen, wie in Gemeinschaft mit ihm auch Silas zu diefem Privilegium tommt, wollen wir hier noch unberührt laffen.

<sup>\*\*) \$. 16, 26.</sup> πάντων τὰ δέσμια.

### 2. Die Bunberhilfe.

fic ibm vernehmlich machen — in dem Bunderlicht, welches Greigniß beleuchtet, weiß der Rertermeifter fogleich, daß daffelb. ein Bunder und um Pauli willen gescheben ift, vergift er die andern Befangenen und wirft er fich dem Apostel und seinem Befährten au Ruffen - obwohl er fich aus Furcht bor ben Bauptleuten fo eben noch ins Schwerdt fürzen wollte, weiß er es doch ploglich, daß der Born derselben gebrochen ift und richtet er den Aposteln, nachdem er mit seinem Sause die Taufe empfangen, noch in der Nacht in feiner Bohnung ein Bastmabl an - in der That laffen die Sauptleute am Morgen den beiden Gefangenen die Freiheit anfundigen, fo dag ihre unertlarliche Ginnesanderung auf munderbare Beife mit ber Bendung, die die Lage der Gefangenen mabrend der Nacht erhalten bat, ausammentrifft - aber Paulus besteht barauf, daß sie selbst tommen und fie entlaffen follen, fie tommen wirtlich und bitten bie Beiden, fie möchten ibre Stadt verlaffen: - fie bandeln nämlich eben fo wie die Gergefener, die vor der gewaltigen Broke Resu auch nur Brauen empfanden und ibn baten, ibr Land zu verlaffen - der Berfaffer der Apostelgeschichte bat fogar, um une über seine Quelle feinen 3weifel zu laffen, ben entsprecenden evangelischen Bericht wortlich abgeschrieben .

Die Widerspruche, durch welche sich das entsprechende Erlebnig des Petrus bewegt, arbeiten auch so grundlich, daß sie dasselbe zersprengen und aus der wirklichen Welt in jene ideale Region, in der Alles, auch das Unmögliche möglich ist, Alles, auch das schlechthin Zusammenhangslose innerlich zusammenhängt, binausbeben.

<sup>\*)</sup> Act. 16, 39. και ελθόντες παρεκάλεσαν αὐτοὺς και ἡρώτων εξελθεῖν τῆς πόλεως.

Marc. 5, 15. και ξοχονται ... B. 16. και ήρξαντο παρακαλείν αὐτὸν ἀπελθεϊν ἀπό τῶν ὁρίων αὐτῶν,

## 2. Die Bunberhilfe.

Weshalb werben Petrus und Johannes, nachdem sie bem Lahmgeborenen wieder auf die Beine geholfen batten, von den Drieftern, bem Tempelbauptmann und ben Sadducaern verbaftet? Begen bes Bunbers, meldes fie bor ben Augen best Bolls verrichtet batten? Allerdings legt man ben Beiden im Spnedrium die Frage vor: "in welcher Bewalt ober in welchem Namen babt ibr bas gethan?" - Betrus geht in feiner Bertheidigungerede von der Borausfegung aus, dag er und fein Benoffe megen ber Bobltbat, Die fie einem Rranten erwiefen, gerichtet wurden (C. 4, 7. 9) - allein von einem Theil ihrer Begner bemertt ber Berfaffer ausbrudlich (B. 2), daß fie die Berbaftung ber Sunger megen ibrer Lebre und weil fie an Refu die Auferstebung ber Todten lebrten, bewertstelligt batten. - weshalb wird also von den Richtern diefer Grund der Berbaftung nicht gur Sprache gebracht? Barum wird er im Berlauf ber Untersuchung bergeffen? Ginfac barum, weil ber Berfaffer diefimal nur Gin Intereffe batte, nur Gine Abfict erreichen, für jett nur dadurch die Geaner der Apostel beftrafen wollte, daß ihre Maagregeln und gerichtlichen Berbandlungen gur officiellen Beglaubigung des Bunders führ-Barum erwähnt er alfo borber die Sadducaer, ihren ten. Begenfak gur Auferstebungepredigt ber Sunger, ibr Mergernif an beren Predigt? Barum läßt er bieß feinbselige Intereffe ber Sadducaer im Lauf ber gerichtlichen Berhandlungen nicht bervortreten? Ginfach barum, weil er es vorber weiß, bak bald barauf eine zweite Berbaftung ber Apostel Ctatt finden und in Rolge berfelben ber Begenfat ber Sadducaer wirks lich bervortreten wird - aber er bedenft nicht, dag berfelbe fich nicht sowohl gegen bie Junger richtet, als vielmehr einen innern 3wiefpalt im Synedrium felbst bervorruft er hat ferner diefen Begenfat viel zu frühzeitig vorbereitet

ınd als er ibn jest schon (E. 4, 2) auffleute, mufig steben affen.

Das Bunder ist somit für jest der Grund der Berhaftung, der Gegenstand der Berhandlung, seine vollständige Beglaubigung der Swed des Verfassers. Warum fragen aber die Richter: "in welchem Namen thut ihr das?" Warum? Die Frage konnte ihnen nicht in den Sinn kommen, da sie die Jünger als häupter der neuen Secte verhaftet hatten, also auch wußten, wen sie als ihren herrn und Meister verkündigten — aber der Berfasser legte ihnen die Frage in den Mund, damit Petrus Belegenheit erhielte, seinen Freimuth zu beweisen und vor ihnen den Namen zu predigen (B. 10—12), in dem allein heil gegeben ist.

Warum fragen sie, "in welcher Sewalt thatet ihr bas?" Beil der Jesus der Evangelien das Original der apostolischen Gründer der Kirche ist, weil also auch die Jünger dieselbe Frage zu hören bekommen mussen, die dem herrn nach der Tempelzeinigung vorgehalten wurde \*), und weil nun nach dieser Frage die Antwort Petri um so sicherer zu dem Schuß führte, daß Jesus der wahre Urheber des Wunders ist und durch die Wunderkaft, die er den Jüngern mittheilt, ihre Vollmacht zur Grünsoung seiner Kirche außer Zweifel seht.

Der Anschlag ber Gegner muß zu ihrem eignen Schaden — ihre Fragen muffen zu ihrer Beschämung führen — wenn der Umstand, daß ein Lahmer auf das Wort Petri aufspringt and einhergeht, das Wachsthum der Kirche befördert, so muß ie Beschränktheit der Gegner zugleich beweisen, auf wels jem festen Grunde die Gemeinde ruht.

<sup>\*)</sup> Act. 4, 7. er nola duraper .... enoificare routo ....
\* Marc. 11, 28. er nola econola raura noues.

Bunder stiften die Rirche - die Beschränttheit ihrer Geg ner beweist ihre Macht.

So beschränft und verstandlos find die Begner, bag f jest erft, im Lauf ber Berbandlungen die Entbedung machen daß die Junger (C. 4, 13) nicht die Idioten und ungelehrten Menfchen find, für die fie dieselben bielten - b. b. der Berfaffer läßt fie jest erst die Rednergabe der Junger und ibr Runft ber Schriftauslegung tennen lernen, indem er vergift, baf fie (C. 4, 1) dabei ftanden, ale Petrus feine große Predig vom Auferstandenen bielt, daß sie alfo auch lan aft wiffen mußten, wie fraftig Betrus ju fprechen und wie geschickt er bi Beugniffe ber Schrift von feinem Deifter gu bandhaben mußte. Der Berfaffer bedentt überhaupt nicht, daß die judifche Obrigkeil bie Befahr icon tennen mußte, wenn fie die Berhaftung ber Bauptlinge ber neuen Secte beschloß - er bedentt es aber nu besbalb nicht, weil er die Begner, nachdem fie aus richtiges Burdigung ber Befahr bie Junger bor bas bochfte Berich citirt batten, nachber in ber unertannten Gefahr umtommen laffen wollte.

Noch Gine Zwischenperson muß die Segner außer Fassung bringen und für die Thatsächlichkeit des Wunders ihr unwider legliches Zeugniß ablegen: — der Seheilte nämlich, der während der Gerichtsverhandlung neben den beiden Jüngern steht Der Werfasser fühlt es selbst, wie unangemessen und unmöglid dessen Anwesenheit ist und hosst den Bedenken des Lesers zu vorzukommen, indem er bemerkt (E. 4, 14), die Richter hätten als sie ihn zur Seite der Jünger stehen sahen, "Nichts dawid zu reden gehabt", damit hat er aber noch lange nicht erklär wie derselbe in den Gerichtssaal kommen konnte, damit hat er die Zwischenzeit von dem Augenblid an, wo der Geheils (E. 3, 11) sich zu den beiden Jüngern hielt, bis zu der Ge

richtesigung nicht ausgefüllt und dem Geheilten den Weg bon dem Tempel, durch ben Rerter, jum Gerichtssaal nicht babenen tonnen.

Das Synebrium muß es sich endlich selbst eingestehen — und dieses Eingeständniß war es gerade, was der Verfasser durch seinen unglücklichen Pragmatismus herbeiführen wollte — daß sie den Verhafteten Nichts anhaben und das Wunder nicht läugnen tönnen, da dasselbe (B. 16) allen Einwohnern von Jerussalem bekannt sep. Durch die Gewalt der Thatsachen sehen sie sich sogar so eingeengt, daß sie weder zu einem Beschluß noch zu einer Strasverfügung kommen können — die Furcht vor dem Volke (B. 21) zwingt sie, die Berhasteten unbedingt frei zu lassen — wenn aber das Bolk in dem Grade zu fürchten war und die öffentliche Bewunderung, die dasselbe der Großthat zollte, so unbedingte Verücksichtigung gebot, dann war auch die Verhastung von vornherein ein Ding der Unmöglichkeit.

Gleichwohl wiederholt sich bald darauf die Berhaftung. Alle Apostel werden dießmal ins Gefängniß geworfen. Der Engel des Herrn befreit sie und gebietet ihnen öffentlich im Tempel zu lehren. Als das Synedrium ihr tühnes Wirken im Tempel erfährt, schickt es den Hauptmann mit den Dienern aus und — diese? Sie führen die Jünger vor Gericht, aber (C. 5, 26) "nicht mit Gewalt, denn sie fürchteten das Bolt."

Nachdem nämlich die Ruckficht auf das Bolt und die Furcht vor demselben sich schon das erstemal eben so zwischen die judisiche Obrigkeit und die Junger gestellt hatte, wie sie nach der Tempelreinigung die Gegner Jesu lähmte \*), so zwingt jest dieselbe Furcht die hauptleute auf Gewalt Berzicht zu leisten, wie

<sup>\*)</sup> Marc. 11, 32. ἐφοβοῦντο τὸν λαόν, ἄπαντες γὰς ..... Act. 4, 16. ὅτι μὲν γὰς γνωστὸν .... πᾶσι ..... Upoft. Geld.

auch das Synedrium aus Furcht vor einem Boltsaufruhr den Gedanten aufgeben mußte, die Gefangennehmung Jesu mit offen er Gewalt zu bewertstelligen \*).

Aber diese Furcht vor dem Bolte läßt auch die Gegner Jesu im Evangelium richtig handeln; sie ist wirkliche Furcht und hat ihre natürliche Folgen; die Gefangennehmung unsterbleibt wirklich und wird erst vollzogen, als sich ein Mittel darbietet, welches die offene Gewalt unnöthig macht; — in der Apostelgeschichte dagegen wirkt dieselbe Furcht erst später, nachdem dasjenige geschehen ist, was sie unmöglich hätte machen mussen — der Berfasser hat die Stichworte der Evangelien falsch angebracht, weil er die Ratastrophe, die die Furcht vor dem Bolte verhüten mußte, durchaus brauchte und zwar vorher brauchte, ehe sich die Gegner der Jünger der nothwendigen Rucksicht auf das Bolt erinnerten.

Diegmal brauchte er die wiederholte Berhaftung der Junger und diese muffen nach ihrer wunderbaren Befreiung den Dienern des Synedrium freiwillig folgen, damit in der neuen gerichtlichen Berhandlung der Zwiespalt zwischen den judischen Partheien, den er zur Unzeit schon bei der ersten Berhaftung angedeutet hatte, wirklich hervorbreche und in einer neuen Beise für die Unwiderstehlichkeit der driftlichen Sache zeuge.

Samaliel foll jest auftreten und ben Gifer ber Sadducaer \*\*) labmen.

Allein auch biefer Gegenfat ift gemacht - nach bem Mufter des Evangelium gemacht, in welchem die Sabbucaer auch

Ĺ

<sup>\*)</sup> Marc. 14, 2. µŋ ἐν τῆ ἐορτῆ ....

Lut. 22, 2. εφοβούντο γάρ τὸν λαόν. Β. 6. ἄτερ όχλου.

Act. 5, 26. ου μετά βίας, εφοβούντο γάρ τεν λαόν.

<sup>\*\*)</sup> Act. 5, 17. ἐπλήσθησαν ζήλου.

als besondere Gegner des heilswerks und zwar als dieselben Widersacher der Auferstehung auftreten, als die sie sich in der Appostelgeschichte beweisen — der Gegensatz ist daher dem Evangelium unglücklich nachgebildet, denn hat es wirklich Sinn und Busammenhang, wenn die Sadducker des Evangelium mit ihren erbittertsten Feinden gegen Jesum gemeinschaftliche Sache machen und ihn in ihrer Weise angreisen, so ist es undentbar, daß die beiden herrschenden Partheien einer neuen Secte gegenüber, von der sie sich beide in gleicher Weise bedroht sahen, nicht ihren besondern Zwist vergessen hätten.

Um so ungludlicher ift der Gegensat gebildet, da derselbe Samaliel, zu bessen Füßen (C. 22, 3) Paulus gesessen und unter dessen Beitung der zelotische Christenversolger sich zu einem Eiferer für das Gesetz gehildet hat, sich unmöglich in der milben Weise, wie es der Versasser darstellt, für ein behutsames und schonendes Versahren gegen die junge Gemeinde aussprechen konnte.

Samaliel tann auch beshalb nicht bie Rebe, die ihm ber Berfasser in den Mund legt, gehalten haben, da der Aufstand bes Theudas, den er ale einen vergangenen voraussest (C. 5, 36), vielmehr wenigstens gehn Jahre später vorfiel.

Wenn baber alle einzelnen Buge des Berichts sich auflösen, so ware es eine nicht zu rechtsertigende halbheit, die Person
Gamaliels fallen zu lassen und seinen Rath \*) "nur auf die
damals unter den Obern der Juden herrschende Ansicht zuruckzuführen, daß es das beste sehn möge, die Sache Jesu zunächst ihrem eignen Schickfal zu überlassen," da es sich doch "in
Kurzem zelgen werde, wie wenig an ihr seh" — ware es eine

<sup>&#</sup>x27;) wie herr Dr. Baur thut; der Apostel Paulus p. 35.

mehr als tubne Bermuthung \*), "daß die Feinde Sesu in der nach sten Beit nach seinem Tode sich wenig um seine Anhanger betummerten, und als sie doch sie zunehmen sahen und sich um sie betummern mußten, es nicht der Mühe für werth hielten, ernstere Maagregeln anzuwenden" — ist es überhaupt nicht mehr erlaubt \*\*), von "dieser ersten Periode der ersten Christengemeinde" zu sprechen und von ihr zu sagen, daß sie "an wirtslichen Begebenheiten noch sehr leer war."

Diese erste Christengemeinde, die die Apostelgeschichte allein tennt, diese erste Periode der Gemeinde, die der Berfasser in den ersten Abschnitten seines Werks darstellt, gehören der Geschichte nicht an, denn das Substrat eristirt nicht mehr, wenn Alles Einzelne, worin es seine Natur offenbart, sich als ungeschichtlich verrathen hat — diese Grundlage der Geschichtsbarstellung des Berfassers ist zerstoben, wenn der Bau, den er auf ihr errichtet und der zu ihrer architektonischen Anlage allein in richtigem Berhältniß steht, zusammengebrochen ist.

Ber mit Bezugnahme auf die Darstellung der Apostelgesschichte von einer ersten Christengemeinde, von einer "ersten Periode" derselben, von einer "dam als" herrschenden Ansicht der judischen Obrigkeit, von einer Stimmung der judischen Partheien in der "nächsten" Zeit nach dem Tode Zesu spricht, muß auch alle Angaben dieser Schrift als geschichtlich annehmen — wer sich auf den Boden der Apostelgeschichte stellt und von hier aus über die erste Periode der christlichen Gemeinde sich orientiren will, darf und kann nicht einmal zwischen sagenhaften Ausschmudungen und einer wirklichen Grundlage unterscheiden, denn eine andere "erste" Christengemeinde, eine andere "erste"

<sup>\*)</sup> Siche Diefelbe ebend. p. 33. 34.

<sup>\*\*)</sup> wie gleichwohl herr Dr. Baur ebend. thut.

Epoche derfelben außer derjenigen, die die Apostelgeschichte dars stellt, ist nach allen Boraussetzungen derfelben nicht möglich — aber teine von diesen Boraussetzungen führt zur wirklichen Seschichte — alle sind das Erzeugnig der spätern idealen Ansschaung.

Wer die Ursprünge der hristlichen Gemeinde kennen lernen will, muß einen größeren Umweg machen und namentlich zunächst die Sewißheit erworben haben, daß die späte Construction der Apostelgeschichte nicht auf historischem Grund und Boden errichtet ist. Was die Gegner der "ersten" Christengemeinde von ihr hielten, werden wir nimmermehr aus Gamaliels Nath erfahren — wohl aber lehrt uns derselbe, daß der Verfasser der Apostelgeschichte kein besseres Zeugniß für die Unwiderstehlichkeit, mit der die Kirche anwuchs, zu bilden wußte, als die Anertennung, die selbst der Häuptling und Sprecher der Pharisaer ihrer Göttlichkeit darbringen mußte.

herr Dr. Baur versucht daher nur eine haltlose Untersscheidung, wenn er ) das Straswunder des Petrus am Ananias und an der Sapphira nicht als geschichtlich gelten lassen und die Annahme, "daß diese beiden Namen nicht ohne historisschen Grund in die Geschichte der ersten Christengemeinde versstochten sind", gleichwohl als eine rechtlich erlaubte geltend machen will, — er wird endlich viel zu tragisch, wenn er vermuthet, daß jene Beiden gegenüber "solchen Beweisen der Ausopferung und Uneigennützigkeit", wie sie z. B. Barnabas gab, "eine Gessinnung und handlungsweise an den Tag gelegt haben, die ihre Namen so verhaßt und verabscheuungswürdig machte, daß man in ihrem irgendwie erfolgten Tode nur ein göttliches Strasgericht sehen zu können glaubte."

<sup>\*)</sup> Cbend. p. 23.

Derjenige vielmehr, der sie getodtet hat, hat sie auch erst geschaffen. Dicht die tragische Empörung über ihre "verabsscheuungswürdige" Sandlungsweise machte sie der Gemeinde wichtig und erhielt das Andenken an ihre Namen, bis es dem späten Geschichtschreiber einfiel, ihren Tod durch Petri Wort herbeiszuführen — sondern das einzige Interesse, das sie der Gemeinde bieten konnten, war nur ihr Tod, den ihnen Petrus mit Einem Worte zufügte.

Nicht die beiden trügerischen Gheleute find der Segenstand bes driftlichen Interesses, sondern die That, die Petrus an ihnen vollbrachte, und außer dieser That konnten sie nicht einmal eristiren.

Am Ende trug die Gemeinde, bis der Berfasser der Aposstelgeschichte kam und sein legtes Werk an ihnen verrichtete, ihre Namen im Contrast zu dem des Barnabas, der sie durch seine "Ausopferung und Uneigennützsleit" beschämte, in ihrer Erinnerung mit sich umber? Bielmehr hat erst der späte Geschichtsschreiber den Namen des Barnabas (C. 4, 36. 37) mit dem
ihrigen verbunden — aber nicht allein des Contrastes willen,
sondern weil er hier schon an daszenige dachte, was Barnabas
(C. 9, 27) an Paulus that, und weil er zeigen wollte, welch ein intimes und verdsentes Mitglied der Urgemeinde
derzenige war, der den spätern Heidenapostel bei den Aposteln
einsührte.

Derjenige, der eine so bestimmte Absicht hatte, als er die uneigennutzige That des Barnabas berichtete, hat traft jener Absicht erst diese That geschaffen — hat um Petri willen auch erst die "verabscheuungswürdige" That des Ananias und der Sapphira — hat überhaupt erst das betrügerische Spepaar gesschaffen.

Er, ber zuerst die Gutergemeinschaft der Urgemeinde als

cine unbedingte darstellt, der ausdrücklich berichtet (E. 4, 34), daß Alle, die Aecker oder Häuser hatten, dieselben verkauften und das gelöste Geld zu der Apostel Füßen legten, und nacher nicht nur (E. 6, 1—4) von der Berwaltung der "Almosen" spricht, sondern auch (E. 12, 12) Häuser erwähnt, die einzelne Glieder der Gemeinde besaßen, kann uns so wenig über die Besisterhaltnisse der ersten christlichen Gemeinde belehren, wie Epiphanius über das Alterthum seiner Ebioniten, wenn er uns berichtet, daß sie von sich dasselbe erzählen, was der Berfasser der Apostelgeschichte von der Urgemeinde berichtet.).

In demfelben Augenblide fogar, indem er die Entfagung auf perfonlichen Befit als eine allgemeine und unbedingte

<sup>\*)</sup> In der vorliegenden Untersuchung baben wir nicht unmittelbar bas materielle Intereffe, die Urfprunge ber driftlichen Gemeinde tennen au lernen: - mir untersuchen nur, welches Reitbewuktseyn, welchen biftorifden Standpunkt die Apostelaeschichte ausdrudt und darftellt. Noch meniger tonnen mir daber auf den Gedanten tommen, aus der fvaten Ausfage des Epiphanius auf die Bestalt der erften Bemeinde jurudgufolicgen. Die Rritit der Ausfagen und Spootbefen des Epiphanius ift cine Sade für fich - der Schluf des herrn Dr. Baur (ebend. p. 32) Daber mindeftens voreilig. Beil die Chioniten des Epiphanius von fic aussagten, daß fle (haer. 30) in den Beiten der Apostel ibr Gigenthum perfauften und den Grios ... au der Apostel Ruften legten", und weil "bei ibrem befannten Saffe gegen den Apostel Bautus die von dem Pauliner Lufas verfafte Apostelgeschichte fur fie feine Autorität baben tonnte," darum foll jener Ausdrud nicht aus diefer Schrift entlehnt, foll er für die Urzeit der Gemeinde von Bedeutung feyn und ju historischen Conjecturen berechtigen? Darum foll man nun annehmen durfen, die Cbioniten batten ihre urfprungliche Armuth fpater ale Folge des freien Entichluffes bargeftellt? Bur Beit des Epiphanius, im Ausgang des vierten Jahrhunderte, foll jene Stelle der Apostelgeschichte nicht eine gangbare und geläufige bistorische Rategorie geworden - foll es unflaren Sectirern oder dem Epiphanius felbft unmöglich gewesen fenn, fle beliebig ju gebrauchen? Doch die Rritit des Spiphanius ift eine Sache für fic.

barflellt, läßt er ben Petrus gegen Ananias (C. 6, 4) so spreden, als ob er ben Ader immerhin hatte behalten, auch ben Erlös ruhig hatte zurudhalten können. Wie kommt er also zu bieser Inconsequenz? Was trieb ihn dazu, gegen eine Notiz, bie er so eben erst hingeschrieben, selbst zu handeln?

Es lag ihm daran, den Ananias, der somit frei über das Seinige schalten konnte, als einen Mann hinzustellen, der, was er offen hatte thun sollen, beim lich that — als einen Mann, der beimlich einen Theil des Erloses für sich behielt.

Barum lag ihm aber daran? Beil der Petrus der Apo-ftelgeschichte, als Bisch of der Gemeinde, — denn als solcher benimmt er sich wenigstens — die Stelle des herrn einnimmt und weil nun der Berfasser zeigen wollte, daß es wahr ift, was Ignatius sagt \*), daß derjenige, der dem Bischof verheim= licht, was er thut, dem Teufel dient.

Petrus donnert dem Ananias entgegen, daß er (C. 5, 4) nicht Menschen, sondern Gott gelogen habe — schmettert die Sapphira mit dem Borwurf nieder, daß sie und ihr Mann Eins geworden sepen, den Geist des herrn zu versuchen.

Das Chepaar wollte nämlich feben, ob es wahr ift, dag ber Geift des herrn wirklich in Petrus fen, ob Ignatius Recht bat, daß "wer den Bischof, den sichtbaren, hintergebt, bes Unfichtbaren spottet" \*\*).

Der Bersuch lief natürlich schlecht ab, benn bem Berfasser tam Alles darauf an, zu zeigen, daß die Theorie, die in ben Briefen bes Ignatius entwidelt ift, volltommen richtig sep.

Diefe spate Theorie von den tirchlichen Graden hatte auch

<sup>\*)</sup> ad Smyrn. c. 9. δ λάθρα ἐπισκόπου τὶ πράσσων, τῷ διαβόλῳ λατρεύει.

<sup>\*\*)</sup> ad Magnes. c. 3.

der Verfasser vor Augen, als er berichtete, daß die Apostel, wenn sie in der Halle bes Heiligthums standen, eine heilige Gruppe bilbeten, der das Bolt nicht nache zu treten wagte.

Ift nämlich Petrus der Bischof und Repräsentant Chrifti, so sind die Apostel jener heilige Berband und das Synedrium Gottes, welches die Preebyter bilden ) — Petrus mit den Aposteln bildet das heilige Collegium, dem die Andern als die Layen durch respectivolle Entfernung ihre Ehrfurcht beweisen.

Wenn Schnedenburger \*\*) das Borberrschen Petri im ersten Theil der Apostelgeschichte "aus der historischen Thatsache
selbst erklärt, daß wirklich Petrus es war, der überall das Wort
führte und trastvoll der jungen Kirche vorstand," und wenn er
sich außerdem auf die Erklärung Jesu Matth. 16, 18, wonach
Petrus der Felsen der Kirche ist, sodann auf das Wort Luk. 22,
32: "stärke deine Brüder", endlich auf das "alte Zeugniß"
Joh. 21, 15: "weide meine Lämmer" beruft, so habe ich mit
meiner Kritik der Evangelien bewiesen, daß die Würden, die
diese Aussprüche des evangelischen Jesus dem Petrus ertheilen,
erst geschaffen sind, als Petrus der Träger der spätern
kirchlichen Hierarchie geworden war, und was das "alte
Beugniß" des vierten Evangeliums betrifft, so habe ich vielmehr
nachgewiesen \*\*\*), daß der Versasser desselbsen die Apostelgeschichte
vor Augen gehabt hat.

<sup>\*)</sup> Ignat. ad Trall. c. 3: man ehre die Presbytet ώς συνέδοιον Θεοῦ και ώς συνδεσμόν αποστόλων.

<sup>\*\*)</sup> p. 158.

<sup>\*\*\*)</sup> Siehe meine Rritit der Evangelien.

3.

## Pie Bekehrung des Paulus.

Die Differenzen zwischen bem eignen Bericht bes Berfassers und der Darstellung, die Paulus felbst vor dem Bolte und fobann bor dem Ronig Agrippa bon feiner Befehrung gibt, merben fich nimmermehr zu praktischen Dienftleistungen für Diejenigen bergeben, die fie benugen wollen \*), um mit ihrer Silfe einige grelle Buge ju befeitigen und bas Greignif aus der finnlichen Meuferlichfeit in das Innere bes Apostels zu verlegen. Sagt 3. B. Paulus in feinem Bortrag vor bem Bolte (C. 22, 9), feine Begleiter batten die Stimme bes Berrn, ber vor Damastus mit ibm fprach, nicht gebort, wahrend ber Berfaffer in feis nem geschichtlichen Bericht (C. 9, 7) bas Gegentheil ergablt, so baben wir in dieser Abweichung durchaus nicht die Treue der Tradition zu bewundern, die den gangen Bortrag Pauli unberandert mit fich umbertrug, noch die Bewiffenhaftigfeit des Berfaffere, ber biefen abmeichenden Bug in bem Wortrag bes Apoftels unverändert mittheilte, obwohl er in feiner Befchichtedar= ftellung ein anderes Bild bes Bergangs gegeben batte - benn eine Tradition, Die im Befit eines fo medanischen Gedachtniffes und eines fo langen Athems gewesen mare, baf fie benfelben Stoff in verschiedenen Formen unverändert bergesagt batte, bat es \*\*) nie gegeben und außerdem wurde felbft jene Abweichung immer noch nicht im Stande fepn, das Bunder zu einem innern Greignig des Gemuths zu machen. Auch Paulus nämlich fagt

<sup>\*)</sup> wie j. B. auch herr Dr. Baur, der Apostel Paulus p. 64.

<sup>\*\*)</sup> wie in meiner Rritit der Evangelien bewiefen ift.

in seinem Bortrag vor dem Bolte voraus, dag die Erscheinung des herrn eine wunderbare und wirklich fichtbare mar, und führt zur Bestätigung ber sinnlichen Realität ben Umstand an, daß auch seine Begleiter bas bimmlische Licht, welches ibn mitten am Tage umbligte, faben und über bas Ungeheure fich entfetten. Un fich ift es gleichgultig, ob die Begleiter Die Stimme borten, ohne den, der mit Paulus fprach, felbst zu feben, ober ob fie das Bunderlicht, die Sulle, den finnlichen Rorver der Erscheinung saben und bie Stimme nicht borten - in beiden Fällen waren fie Beugen der Erscheinung und nur das wechfelnde Intereffe bes Berfaffere brachte ibn bagu, die Buge des Bildes zu verschieben und in die entgegengesetzte Lage zu bringen. In seinem eignen Bericht tam es ibm nur barauf an, bie Realitat ber Stimme, Die Paulus vernahm, außer Zweifel ju fegen \*), - barum muffen fie auch die Begleiter boren; nachher, wenn Vaulus vor dem Bolte fich rechtfertigt, wollte er beffen gottliche Berechtigung auch gegen ben leifesten 3weifel ficher ftellen - barum muß es fich nun zeigen, bag Paulus wirklich und einzig und allein ber 3med der Erscheinung war. Er bort nun die Stimme allein.

Der Berfasser verfuhr so frei wie später in dem Bortrage des Apostels vor dem König Agrippa, in welchem Jesus (G. 26, 17) sogleich bei seiner ersten Erscheinung dem Berfol-

<sup>\*)</sup> und folgte er noch am treuesten dem Driginal, welches er für seine Darstellung benugte. Ihm liegt nämlich die Beschreibung der Bisson des Daniel vor Augen (Dan. 10, 7), die der Prophet auch allein sah, mahrend seine Begleiter, die sie nicht sahen, von Entsehen — (über die wunderbare Stimme) — ergriffen murden. Dan. C. 10, 6. mat fi powrt rur doywe kuroù wie powrt oxlov. B. 7. mat toor erw damit motor rip daraslav nat oi ardoes of mer thou our toor rip daraslav, all i knorasie, mercha knowe kn arrouse.

ger der Gemeinde zum Seidenapostel ernennt, während in dem frühern historischen Bericht (C. 9, 15) Ananias das einzige Mittelglied ist, durch welches Paulus seine neue Bestimmung erfahren tonnte, ehe die Umstände ihn auf das Feld seiner Birt-samteit führten.

Auf der Grundlage des Berichts der Apostelgeschichte ist ber bisherige theologische Streit, ob die Bision des Apostels eine sinnlich-äußerliche oder eine innerliche war, unfruchtbar — ist das Bemühen, die störende sinnliche Beithat der spätern Trabition auszubürden und bei alledem dennoch aus allen einzelnen Bügen eine Art von geschichtlichem Berlauf herauszubilden, ersfolglos, denn der Bericht kennt nur Einen hergang, den sinnlich wunderbaren, und wenn er nicht mehr mit allen seinen einzelnen Bügen\*) als Beuge des wunderbaren Ereignisses gilt, so eristirt er überhaupt nicht mehr und ist dem Streit über die Natur der Erscheinung sogar jede Grundlage entzogen.

Ohne den Bericht der Apostelgeschichte wissen mir Nichts von der Art und Beise, wie es bei der Umwandlung und Bestehrung des Apostels herging — so wie der Bericht vorliegt, schließt er aber jede natürliche Bermittlung dieses Umschwunges, zede Borbereitung durch einen innern Seelenkamps schlechthin aus. Entweder man schenke dem Bericht, wie er vorliegt, unbedingten Glauben und schenke auch selbst den verschiedenen Darstellungen der Apostelgeschichte denselben Glauben, oder man gestehe es ein, daß und dieser Bericht über die Bekehrung des Christenbersolzgers Nichts sagt und Nichts sagen kann.

<sup>\*)</sup> Auch die Blindheit des Apostels und seine heilung von derfelben ift und bleibt ein Theil des Bunders und herr Dr. Baur bemuht sich a. a. D. p. 70—73 vergeblich, jene zu einer geistigen Niedergeschlagen-heit, diese zu einer geistigen Aufrichtung zu machen und der Tradition die Umwandlung der geistlichen Blindheit zu einer leiblichen auzuschreiben.

Paulus steht nach der Boraussehung der Apostelgeschichte im Judenthum so fest, seine Ueberzeugung von der unbedingten Berechtigung des Gesetzes ist so sicher, sein Wille, das Gesetzum jeden Preis aufrecht zu halten, so entschieden, daß nur die himmlische Gewalt ihn für die Gemeinde und die Bekehrung der heiden gewinnen kann.

Seine Ueberzeugung, sein Wille, sein Entschluß, seine Reigung tommen nicht in Betracht und follen nicht in Bestracht fommen. Er soll nicht einmal in sich tampfen, soll nicht schwanken, soll nicht innerlich gebrochen oder auch nur innerlich mit der Welt, die er betämpft, verwidelt, sondern rein entschieden, ein ganzer Mensch, tlar über sich selbst und entschlossen sen, das Gefetz und das judische Worrecht zu behaupten.

Obwohl er gegen die neue Lehre schlechthin entschieden ift, soll er bennoch berufen werden — da aber diese Berufung gegen seinen Willen geschieht, so muß der Herr selbst eingreifen, um sie möglich zu machen, d. h. seinen Willen brechen und ihn selbst zu Boden werfen.

Noch in dem Augenblick, da der herr ihn bricht und nieberwirft, findet das Neue, das ihn trifft, so wenig in seinem
Innern eine vorbereitete Stätte und einen Anknupfungspunkt,
daß er das Neue rathlos über sich ergeben läßt und den herrn
fragt: "was willst du, daß ich thun soll?" und daß der herr
ihn nach der Stadt schicken muß, damit er von Ananias, der
unmittelbar darauf die nöthige Offenbarung erhält, erfahre, was
er zu thun habe (C. 9, 6).

Das ist der hergang, den die Betehrung Pauli nach der Apostelgeschichte einzig und allein hatte, aber auch allein nur haben tonnte, — der einzig nothwendige hergang, damit es über allen Zweifel erhaben und gewiß wurde, daß der herr den Mann berufen habe, der seinen Namen vor die Bottee tragen

follte, und der herr mußte fein auserwähltes Rudzeug mit so auffallender Gewalt an sich ziehen, damit auch die Berufung der heiden und ihre Berechtigung als fein Bert und fein Bille offenbar wurde.

Es ist sogar nur die Fortsetzung dieses Beweises, wenn später der heilige Seist auf einer Neise durch Aleinasien dem Apostel wehrt, das Wort zu predigen, und wenn dann endlich im Gesicht zu Troas die Deutung dieses Berbots folgt, indem ihm ein Mann aus Macedonien erscheint, der ihm zuruft, hinzüber nach Macedonien zu kommen und ihnen zu helsen; dieser Auf des Herrn (C. 16, 10) gestaltet sich sodann zu einem aus- drücklichen Besehl, ohne Furcht in Korinth zu bleiben, da er daselbst (C. 18, 10) ein großes Bolk habe; in Jerusalem endlich erscheint der Herr dem Apostel und eröffnet ihm (C. 23, 11), daß er eben so wie hier, in Jerusalem; auch in Rom von ihm zeugen werde.

Gesichte und Erscheinungen offenbaren dem Apostel seine Bestimmung — der Berfasser durfte es daher wagen, in dem Bortrage, den Paulus vor dem Bolte halt, die Eröffnung, die in der eigentlichen geschichtlichen Darstellung von der Betehrung Pauli Ananias erhält, in eine solche umzuwandeln, die der Apostel selbst im Tempel bei seinem ersten Ausenthalt in Jerusalem erhielt (C. 22, 21) — und zum Schluß, nachdem er alle diese Gesichte berichtet, konnte er in den letzten Bericht des Apostels von seiner Bekehrung die Berweisung des Herrn auf diese solgenden Gesichte einstechten: — du sollst Zeuge seyn dessen, sagt der Herr schon vor Damastus (C. 26, 16), was du gesehen hast, und der Gesichte, in denen ich dir noch erscheisnen will.

Semacht und freies Bert bes Geschichtschreibers wie biefe Bezugnahme auf die fpateren Gesichte, wie die Umwandlung bes

Worts an Ananias in eine unmittelbare Eröffnung an Paulus — gemacht und freies schriftstellerisches Erzeugniß, wie die Gessichte, die den Apostel nach Europa rufen, in Korinth festhalten und auf Rom verweisen, ist von vornherein auch das Gesicht, das ihn vor Damastus niederwirft und aus dem gesetzlichen Eiserer in den Geidenapostel umwandelt.

Gemacht wie die Belehrung des Seidenaposiels ift endlich auch ihr Seitenstud — Die Belehrung des Cornelius durch Petrus. Die Parallele geht so weit, daß beide Bunder sich durch zwei in einander eingreifende Gesichte hindurch bewegen.

Auch die Bunder, die die Bekehrung und Taufe des Heisen Cornelius zur Folge haben, sind nothwendig, weil ohne sie Richts von Alle dem geschehen wäre, was durch sie und nur durch sie herbeigeführt wird. Das Gesicht von den Thieren, die Gott alle gereinigt hat, so daß dem Menschen nicht mehr das Recht zusieht, einige von ihnen unrein zu nennen und als solche zu scheuen, ist für den Apostel Etwas schlechtbin Neues, knüpft weder an eine vorhergehende Entwicklung, noch an einen innern Kampf seines Geistes an, sindet in seinem Innern nichts Berwandtes, Petrus weiß sich das Gesicht nicht einmal zu deuten und erst eine wunderbare Berkettung von Umständen, in die er willenlos hineingezogen wird, schließt ihm das Berständniß besselben auf.

So wenig Cornelius, als ihm der Engel des herrn befiehlt, den Petrus holen zu lassen, die Absichten des himmels kennt — (erst Petrus soll ihm sagen, was er thun soll) (C. 10, 6) —
so wenig weiß der Apostel, als er dem Ruse des herrn gefolgt war und sich bereits im hause des Cornelius befindet, was er bei dem heidnischen hauptmann solle (B. 29). Erst als er von dem Gesicht des Cornelius hört und nun bemerkt, wie dasselbe mit dem seinigen in einem göttlich beabsichtigten Rusam-

i

menhange steht, entbeckt er, daß Gott die Person nicht ansieht (B. 34) und daß allerlei Bolt, wer ihn fürchtet und recht thut, ihm angenehm ist, daß er also die Glieder seiner Gemeinde auch aus dem Kreis der heiden nehmen wolle, — und dann ist es immer erst noch das Bunder, daß in Folge seiner Predigt der Geist auf die anwesenden heiden fällt und daß sie mit Zungen reden, was ihn vollends darüber auftlärt, um was es sich handelt (B. 47) und daß er den berusenen heiden die Tause nicht versagen könne.

Bas an Cornelius und feinem Saufe geschab, ift auch burch die bisherige Geschichte der Urgemeinde so wenig vorbereitet, ist auch für die ganze Umgebung des Apostels so unerbort und unerwartet, ja, fo befrembend, daß die gläubigen Ruden, die Petrus nach Cafarea begleitet batten, fich entfesten, als fie (C. 10, 45) die Erfahrung machten, daß auch auf die Beiden die Gabe des heiligen Geistes ausgegossen ward — in eine Erscheinung, die allen ihren Borftellungen und Borausfekungen widersprach, tonnen fie fich fo wenig finden, ja, fie ftellen fich ibr fo midermillig entgegen, bag Detrus fie ausbrudlich durch die Bemertung beschwichtigen muß, ob man wohl benjenigen bas Baffer ber Taufe verfagen tann, die doch den beiligen Beift empfangen batten. Mur nothgedrungen und burch eine übernatürliche Bewalt bezwungen beugen fich die Blaubigen aus der Beschneidung dem unerwarteten Greignig, indem fie eingefleben muffen, daß fie dem Baffer der Taufe, welches aus ber Schrante bes Judenthums ju den Bollern überftromt, nicht webren fonnen. Menn es, auf sie allein angetommen mare, fo batten fie den Seiden das beilige Baffer verfagt — wenn ber Berr nicht den Petrus getrieben batte, mare der Beide von Safarea ohne ben Troft der Taufe geblieben - wenn die außerordentlichsten Bunder nicht dazwischengetreten waren, batte der

Apostel selbst im Sause des Cornelius nicht gewußt, was er mit dem Seiden beginnen solle.

Daß nur ein Wunder, nur der offen und unverkennbar ausgesprochene Wille des himmels die Aufnahme der heiden in die Gemeinde bewirken konnte, daß also, was in Casarca geschah, in der bisherigen Geschichte der Gemeinde keinen Grund und Anknüpfungspunkt besaß, zeigte sich nochmals, als Petrus bei seiner Rücktunst nach Jerusalem von den Gläubigen die bittersten Borwurfe darüber erhielt, daß er (C. 11, 2. 3) bei unbeschnittenen Männern eingegangen sep und mit ihnen gegessen habe.

Swar bringt Petrus auch diese Unzufriedenen zum Schweigen (E. 11, 18), indem er ihnen den wunderbaren hergang des Ereignisses, welches sie beunruhigt hatte, auseinandersest — wenn es aber bis hieher auffallend war, daß ein Ereignis, welches für die Gemeinde entscheidend war, im Innern derselben, so wie im Innern ihres bedeutendsten Führers keine vorbereitenden Elemente besaß und seine Möglickeit vom himmel erhalten mußte, so ist es nun in hohem Grade befremdend, daß das Große, Entscheidende und durch Wunder Gewirkte und Bezeugte eben nicht entscheidend war und nicht die Folgen hatte, die ihm nicht feblen durften.

Bon der Bendung, die in Casarea durchgesett war, wird die Urgemeinde nicht berührt; als hatte der himmel noch nicht sein Urtheil gesprochen, verlangen spater, lange Zeit nachber, als die Heiden wirklich gewonnen wurden, die Gläubigen in Judaa, daß diejenigen, die der herr selbst berufen, durch die Beschneidung sich die Seligkeit erwerben müßten. Alles, was disher geschehen, war also vergeblich, erfolglos, vergessen, so gut wie nicht dagewesen. Petrus muß erst (C. 15, 7) an die That erinnern, die der herr vor langer Zeit, — in der Apost. Sess.

Urzeit \*) der Gemeinde durch ihn verrichtet habe, und Jakobus sich anf diese Erzählung des Petrus, wie der herr zuerst (B. 14) ein Bolt aus den heiden zu seinem Ramen gebildet habe, berusen, um die Freiheit der gläubigen heiden von der Beschneidung durchzusehen — also jest erst wirkt das Ereigniß? Und Petrus war das auserwählte Mittel, durch welches Gott die Erstlinge der heiden gewann?

Petrus war als der Erste dazu geordnet, die Beiden der Gemeinde zuzuführen? Und das sagt Jakobus in demselben Augenblice, als Paulus vor den Schranken des Apostelconvents stand und deffen Ausspruch über die Freiheit der Heidenchristen erwartete?

Jest erst wirkt das Ereignig? Wird die ursprüngliche Absicht des himmels offenbar?

Allerdings! Jeht erft tann der Berfasser seine Absicht erreichen! Darum mußte das Ereigniß so lange erfolglos bleiben, damit es jeht erst seine wahre und ursprüngliche Wirtung übe. Jeht hat Paulus unter den Seiden bereits gewirft und wartet er vor den Schranken des Apostelconvents auf die Entscheidung über seine Wirtsamkeit — jeht erst kann es sich daber zeigen, daß die That, die Gott durch Petrus vollbrachte, um seinetwillen geschehen ist, damit sein Berfahren unter den Seiden gerechtsertigt werde. Paulus wird durch Petrus gerechtsertigt.

Diese Rechtsertigung hatte ber Berfasser bereits im Auge, als er die Bekehrung bes Cornelius berichtete und schuf. Die Absicht, der die That bes Petrus dient, hat diese That auch geschaffen.

Die Eroberung des heidenthumszist eine That, die Petrus

วารี **ๆ เล็ดว่า คุ้มของตัว เลืองแล่งว**ี เกาะ การกับ การ การกับ การสารมา โทยีนั้น

vollbracht hat. Ihm — ihm allein gebührt die Ehre, — er allein hat das Berdienst, die Schranken des heidenthums durch-brochen zu haben. Paulus ist kein Schöpfer mehr, er hat die Freiheit der heidenchristen nicht gegründet, er hat nichts Besonberes und Eigenes mehr gethan, als er die heiden dem herrn zuführte — Petrus ist das Original, der Schöpfer, der Bahnbrecher.

Diesen Widerspruch gegen die Voraussetzung der paulinissen Briefe, wonach Petrus vielmehr nur der Apostel der Besschneidung, Paulus der auserwählte und einzige Apostel der Geiben ist, bemüht sich Schneckenburger vergeblich durch die Bemerstung zu beseitigen, daß die Bestimmung des Petrus für die Beschneidung "eine ausnahmsweise Thätigkeit der Art, wie die Beschrung des Cornelius sie darstellt, nicht ausschließe"). Die That, die Petrus am Cornelius vollbrachte, ist nach der Darsstellung der Apostelgeschichte nicht eine Ausnahme und vereinzelte, sondern eine bahnbrechende, für immer entscheidende That — eine solche, die alles Aehnliche, das ihr folgt, sanctionirt. So versteht sie auf dem Apostelconvent der Apostel Jastobus und Jakobus versteht sie so, wie sie der Verfasser versstanden wissen will.

Freilich durften nach einer so bahnbrechenden und sanctionirenden That teine Angriffe auf die handlungsweise des Paulus von Seiten der Gemeinde zu Jerusalem erfolgen — aber auch diesen Widerspruch, den der Verfasser der Apostelgeschichte in seine eignen Voraussetzungen bringt, vermag Schneckenburger nicht zu lösen, wenn er daran erinnert \*\*), "welch' ein Unterschied es sep, in einem besondern Fall dem überwältigenden Gindruck einer

<sup>\*)</sup> a. a. D. p. 178.

<sup>\*\*)</sup> a. a. D. p. 179.

augenscheinlich gottlichen Willensaugerung nachzugeben und bas in Ginem Fall realisirte Princip nun in allen Fallen, ber ganzen bisherigen Anschauungsweise entgegen, anzuerkennen."

Nicht ein besonderer Fall war das Greignis im haus des Cornelius, sondern eine sanctionirende Thatsache — ein Greignis von allgemeiner Bedeutung, wie auch die Gläubigen in Jerusalem, als ihnen Petrus den hergang auseinandersette, ausdrücklich anerkannten, das daraus allerdings nun \*) hervorgehe, das Gott auch den heiden Buse gegeben habe zum Leben. War es göttlicher Wille, das Cornelius die Tause empfing — und das es so war, erkannten die ansangs widersstrebenden Judenchristen an — so hatte dieser Wille auch allegemeine, für alle Zeiten verbindliche Kraft. War das Princip, wenn auch nur in Einem Fall durch Gott realisirt — und das Gott gehandelt hat, hebt Jakobus ausdrücklich hervor — so durste Niemand mehr in den spätern Fällen, in denen sich dasselbe Princip realisirte, widerstreben.

Es bleibt also bei der unbedingt richtigen Erklärung, die Jatobus dem Greignig von Casarea gibt: Gott hat selbst entschieden, für alle Zeiten und Fälle und durch Petrus als das auserwählte Wertzeug entschieden, so daß demselben Apostel, der in den paulinischen Briefen vorzugsweise und nur der Apostel der Beschneidung ist, der Chrentitel des Eroberers des Geidensthums zugewiesen wird. Petrus hat die heiden der Gemeinde gewonnen; Petrus hat den heiden ihre Freiheit erobert.

daß das Bunder von Cafarca erfolglos bleibt, daß die Gemeinde zu Terufalem itrog der deutlichen und für alle Beiten verbindlichen Willensmeinung der Gottheit felbst der Freiheit der

4 4

Heiben widerstrebt — bleibt es vor Allem bei dem Widerspruch, daß sich die Urapostel jenes Wunders erst wieder erinnern, als Paulus schon begonnen hatte, die heidnische Welt in Bewegung zu seizen — endlich bei dem Widerspruch, daß das ganze Interesse der Apostelgeschichte sich um die Anertennung und Würzbigung der Wirksamkeit Pauli unter den Heiden bewegt.

Much in der Apostelgeschichte ift Paulus der einzige und wirkliche Seidenapostel und doch ift Petrus sein Original, gebührt dem Petrus der Ruhm und das Berdienst, die Freiheit der Seidenchristen gegründet zu haben.

Mit andern Worten: Petrus erobert die heiden, überzeugt auch die Juden, daß die heiden berufen sepen — Petrus legistimirt und sanctionirt die Wirksamkeit des Paulus — Petrus hat die Ehre des Vorgangs — indem er aber den wirklichen heidenapostel rechtsertigen soll, klingt selbst durch diese Legistimation der Borwurf gegen den legtern hindurch, daß er zu kuhn versahren habe, als er die heiden vom Geset befreite, und zu rasch, als er das Vorrecht der Juden den heiden preisgab.

Selbst die Ehrenbezeugung also, die die Apostelgeschichte bem Petrus erweist, wird von der Erinnerung an den frühern, wirklichen Rampf, den Paulus mit dem Judenthum und das lettere gegen Paulus geführt haben, d. h. also auch von der Erinnerung an den alten Thatbestand, daß Paulus die Boleter erobert hat, durchzogen.

Die Apostelgeschichte ist das Zeugniß des Sieges, den das Judenthum, d. h. das judische Interesse in der Kirche davongetragen hat, als es Paulus und sein Wesen sich unterwarf, ihm seine Originalität nahm und seine geschichtliche Ehre dem Petrus übertrug. Dieses dristliche Judenthum war fern davon, den unläugdaren und unbesieglichen Thatbestand, daß das Evangelium auch den Boltern gehöre, umstoßen zu wollen, es erkannte auch

augenscheinlich göttlichen Willensäußerung nachzugeben und das in Ginem Fall realisirte Princip nun in allen Fallen, ber ganzen bisherigen Anschauungsweise entgegen, anzuerkennen."

Nicht ein besonderer Fall war das Creignis im haus des Cornelius, sondern eine fanctionirende Thatsache — ein Ereignis von allgemeiner Bedeutung, wie auch die Gläubigen in Jerusalem, als ihnen Petrus den Hergang auseinandersette, ausdrücklich anerkannten, das daraus allerdings nun ) hervorgehe, das Gott auch den Heiden Buse gegeben habe zum Leben. War es göttlicher Wille, das Cornelius die Taufe empfing — und das es so war, erkannten die ansangs widersstrebenden Judenchristen an — so hatte dieser Wille auch allegemeine, für alle Zeiten verdindliche Kraft. War das Princip, wenn auch nur in Einem Fall durch Gott realisit — und das Gott gehandelt hat, hebt Jakobus ausdrücklich hervor — so durste Niemand mehr in den spätern Fällen, in denen sich dasselbe Princip realisite, widerstreben.

Salobus dem Greignis von Cafarea gibt: Gott hat selbst entschieden, für alle Zeiten und Falle und durch Petrus als das
auserwählte Wertzeug entschieden, so daß demselben Apostel, der
in den paulinischen Briefen vorzugsweise und nur der Apostel
der Beschneidung ist, der Chrentitel bes Groberers des Geidenthums zugewiesen wird. Petrus hat die Seiden der Gemeinde
gewonnen; Petrus hat den Geiden ihrer Freiheit erobert.

bag basie Bunder von Cafarea erfolglos bleibt, bag bleibe Beiten meinde gui Gerufalem itrog ber beutlichen und für alle Beiten verbindlichen Millensmeinung ber Gottpeit felbst ber Freiheit ber

4 1

Heiben widerstrebt — bleibt es vor Allem bei dem Widerspruch, daß sich die Urapostel jenes Wunders erst wieder erinnern, als Paulus schon begonnen hatte, die heidnische Welt in Bewegung zu setzen — endlich bei dem Widerspruch, daß das ganze Interesse der Apostelgeschichte sich um die Anertennung und Würzbigung der Wirksamkeit Pauli unter den heiden bewegt.

Auch in der Apostelgeschichte ift Paulus der einzige und wirkliche Seidenapostel und boch ift Petrus sein Original, gebührt dem Petrus der Ruhm und das Berdienst, die Freiheit der Seidenchristen gegründet zu haben.

Mit andern Worten: Petrus erobert die Heiden, überzeugt auch die Juden, daß die Heiden berufen sepen — Petrus legistimirt und sanctionirt die Wirksamkeit des Paulus — Petrus bat die Ehre des Vorgangs — indem er aber den wirklichen Heidenapostel rechtsertigen soll, klingt selbst durch diese Legistimation der Vorwurf gegen den letztern hindurch, daß er zu kuhn versahren habe, als er die Heiden vom Gesetz besteite, und zu rasch, als er das Vorrecht der Juden den Heiden preisgab.

Selbst die Chrenbezeugung also, die die Apostelgeschichte bem Petrus erweist, wird von der Erinnerung an den frühern, wirklichen Kampf, den Paulus mit dem Judenthum und das letztere gegen Paulus geführt haben, d. h. also auch von der Erinnerung an den alten Thatbestand, daß Paulus die Boleter erobert hat, durchzogen.

Die Apostelgeschichte ist das Zeugnig des Sieges, den das Judenthum, d. h. das judische Interesse in der Kirche davongetragen hat, als es Paulus und sein Wesen sich unterwarf, ihm seine Originalität nahm und seine geschichtliche Ehre dem Petrus übertrug. Dieses christliche Judenthum war fern davon, den untäugbaren und unbesieglichen Thatbestand, daß das Evangelium auch den Wölkern gehöre, umstoßen zu wollen, es erkannte auch

ben göttlichen Beruf bes Paulus und sein Berbienst um die Belehrung der heiden an, aber es macht die Birksamkeit bes heidenapostels erst zu einer legitimen, indem es seine That durch den Borgang des Petrus sanctionirt. Es vertheidigt sogar den Paulus gegen den Borwurf, daß er zu schnell und roreilig gehandelt habe, als er die Bölker dem Evangelium gewann und zugleich vom Geseth befreite — Petri That ist sein Schutzund Rechtstitel — diese Bertheidigung muß es aber wider Billen anerkennen, daß Paulus der Schöpfer und Bestreier war.

Die Ehre, die Petrus gewinnt, ist eine späte Groberung des Judenthums innerhalb der Gemeinde — durch die Apologie dagegen, der Petri That dienen soll, klingt unverkennbar die Erinnerung des frühern Kamps gegen Paulus und des Thatbesstandes, wie er in den paulinischen Briefen erscheint, hindurch.

Daffelbe Berbaltnig wiederholt fich noch in einer andern Rudficht. Achten wir darauf, wie gefliffentlich der Apostel ber Briefe es berborbebt, daß er das Evangelium nicht von Menfden, fondern burd unmittelbare Offenbarung bes herrn empfangen babe (Bal. 1, 12), wie er fich ferner (2. Ror. 12, 1) wegen ber Besichte und Offenbarungen bes herrn gegen Biderfacher und Reider zu verantworten bat, so ift wenigstens so viel flar, baff von ber Anficht über feine vifionaren Ruftanbe auch bas Urtheil über fein apostolisches Ansehn abbing. Mun mobi! Die Apostelgeschichte ertennt feine Befichte als wirtlichen Quell ber gottlichen Offenbarung an, aber fo, baf fie bie Chre biefes unmittelbaren Bertebre mit bem Beren auch bem Detrus quertheilt und durch die Offenbarungen, die der lettere empfängt, die Glaubmurdigteit berjenigen, Die Daulus zu Theil werben. ficher fellt. Paulus fleht nun nicht mehr allein als Bifionar ba fon Stephanus, ber ben Bruch mit bem jubifden Bolle

einleitete, hat vor dem Synedrium ein Gesicht, indem ihm bes Menschen Sohn erscheint, wie er jur Rechten Gottes sigt, und Philippus, einer der Diakonen der Urgemeinde, wird durch einen Engel (C. 8, 26) ju dem heilsbedurftigen Mohren gewiesen.

In gleicher Weise ist Paulus in Folge bes Siegs, ben bas driftliche Judenthum über ihn bavon getragen, nachdem er ben Ruhm seiner schöpferischen eignen Bedeutung verloren bat, von einer Menge von Zeugen umgeben, die alle für seine vollkommene Uebereinstimmung mit der Urgemeinde zu Jerusalem und für seinen intimen Zusammenhang mit dersfelben einstehen.

Ananias, der in das Gesicht von Damastus verwickelt ift und im Auftrage bes herrn ibm feine Berufung eröffnen follte, ift (C. 22, 12) ein gefetich frommer Mann, ber bei ben Juden, die ju Damastus wohnten, ein gutes Berücht batte. Barnabas, das verdiente Mitglied der Urgemeinde, führt ibn bei den Aposteln ju Jerusalem ein, steht für ibn, da man ibn anfangs scheute und ibm nicht traute, ein und erzählt (C. 9, 27), wie ibn ber herr felbst berufen habe. Da ihm in Berusalem Gefahren broben, schiden ibn (C. 9, 30) die Bruder nach Tarsus und von bier holt ihn Barnabas und führt ibn nach Antiochien, wo fich für ibn ein paffender Birtungetreis geöffnet hatte (C. 11, 25). Mit Barnabas wird er barauf zu ben Mellesten ber Gemeinde von Jerusalem geschickt, um ben Ertrag einer Sammlung au übergeben, die man fur die Bruder in Rudaa au Antiochien veranstaltet batte (C. 11, 30. 12, 25). Als er mit Barnabas von Jerusalem wieder aufbrach, nahm er ben Johannes Marcus mit, benfelben, in beffen elterlichem Saufe Petrus nach seiner Errettung aus dem Befängniffe die Bruder im Gebet versammelt fand (C. 12, 12). Auch jest, als er Untiocien verließ und seine erste große Missionsreise antrat, begab er sich nicht aus eignem Antrieb auf sein Feld, folgte er nicht selbst und unmittelbar der Stimme des Geistes, sondern die Gemeinde erhält die Offenbarung des Geistes und den Auftrag, "Barnabam und Paulum zu dem Werke, zu dem sie berufen sind, auszusondern" und in ihre Arbeit zu schicken (C. 13, 2. 3). Später zeigt es sich auch noch, daß er mit Philippus, jenem Diakonen der Urgemeinde, der den äthiopischen Mohren getauft hatte, in vertrautem Jusammenhange sieht — er kehrt bei ihm in Casarea ein und derselbe Prophet der Urgemeinde, der durch seine Weissaung von der bevorstehenden Hungersnoth die Antiochenische Collecte herbeigeführt hatte, verstündet ihm, indem er ihm Hände und Füße bindet, das Schicksals ihn zu Jerusalem erwartet (C. 21, 8—11).

Dort, wo dieser Pragmatismus die auffallendste Bertettung ber Thatfachen bewirtt hat, wird sich auch seine Absichtlichkeit und fein Ursprung verrathen.

Warum läßt sich Paulus, obwohl der Herr ihn von vornherein (C. 9, 15) zum Heidenapostel bestimmt hatte, von der Urgemeinde zu Jerusalem, als ihm die Juden Nachstellungen bereiteten, nach Tarsus schiden? Warum bleibt er hier ruhig, bis ihn Barnabas nach Antiochien abholt? Warum feiert er, während der Herr ihn (C. 22, 18. 21) von Jerusalem hinweg sogleich unter die Heiden schickte? Wie tommt es, daß der Versassen, wenn er den Heidenapostel in Tarsus mußig sigen läßt, den historischen Thatbestand volltommen unterdrückt, während er später den Eindruck desselben doch nicht ganz verläugnen tann? Die Frage geht aber nicht bloß Paulus an. In demselben Augenblick, wo er feiert und zu Tarsus mußig sigt, bleiben auch noch andere Fäden liegen, die der Verfasser norher ausgeworfen hätte, bleiben auch noch andere Ereignisse, die nothwendig fortwitzen mußten, ohne Folgen, und erst in demselben Augenblid, wo Paulus in seine Arbeit abgeholt wird, nimmt ber Berfasser jene Faben wieder auf und lagt er die fruberen Ereignisse zu ihren Folgen gelangen.

Die ganze Gemeinde von Jerusalem wird in Folge der Hinrichtung des Stephanus zerstreut — nur die Apostel bleiben (C. 8, 1) — warum wird aber von der Thätigkeit der Zersstreuten außer dem, was Philippus in Samaria und am äthiopischen Fremdling that, Nichts erwähnt? Warum wird die auswärtige Wirksamkeit der Gläubigen auf einmal unterbroschen, nachdem sie so erfolgreich begonnen hatte? Warum feiert Philippus nach einem so vielversprechenden Ansang (C. 8, 40) in Säsarea? Warum wird er vergessen, warum wird der Zersstreuten nicht gedacht — warum ruht das ganze auswärstige Wert?

Warum tauchen die Zerstreuten, nachdem sie völlig vergessen sind, erst spat und noch dazu so ploglich wieder auf?
Warum wird ihre Wirksamkeit im Rreis der Griechen zu Antiochia — wenigstens die Wirksamkeit, die einige Cyprier und
Cyrenaer unter ihnen im Rreis jener Griechen fanden \*), als
eine Folge des Borbergehenden eingeführt?

Barum? Nichts klarer! das Vorhergehende, von dem die Bekehrung der Antiochenischen Griechen abhängig ist, ist die Großthat des Petrus an Cornelius — das wunderbare Ereignis, welches (C. 11, 18) auch die Gläubigen in Jerusalem zur Ueberzeugung bringt, daß Gott den Heiden Busse zum Leben gegeben habe. Jene fremden Juden, die in Antiochien sich an die Griechen mit ihrer Predigt wandten, sollen nicht unmit-

۲

<sup>\*)</sup> Nämlich nur dieser zweite Theil des ganzen Sages C. 11, 19. 20, daß sie zu den Griechen sprachen (Elálove noos rois Ellyras) wird durch das "daher" im Anfang des Sages (of ute ove) eingeleitet.

telbar von der That des Petrus gehört haben, find von dem Bahnbrecher nicht unmittelbar abhängig — aber sie haben auch nicht selbst Bahn gebrochen. Es machte sich so, daß sie jest, als Petrus die Bahn gebrochen hatte, den Griechen das Evangelium verfündigten. Jest erst, als Petrus vorangegangen, ziemte es sich, daß Andere auftraten und sich an die Heiden wandten. Jest erst soll Paulus auftreten — darum schickt die Urgemeinde den Barnabas nach Antiochien, damit er das dortige Wert in Augenschein nahme, und holt Barnabas, nachdem er die Gnade Gottes an den heiden gesehen, Paulum von Tarsus und führt ihn auf sein Feld ein.

Das Sanze ist eine pragmatische Maschinerie und gemacht, um dem Petrus den Ruhm zu sichern, daß er zuerst die göttliche Snade zu den Heiden gebracht hat. Wie eine Maschine mechanisch durch Einen Drud zum Stillstand gebracht wird, so stock auf einmal die auswärtige Arbeit, die bereits begonnen hatte — Philippus seiert in Casarea, die zersprengten Glieder der Urgemeinde sind so gut wie verschwunden, selbst Paulus muß in Tarsus müßig sigen — erst nach der That des Petrus wird die Maschine wieder in Bewegung gesetzt: die Zersprengten predigen den Heiden das Evangelium und Paulus darf nun in seine Arbeit eintreten.

Mechanisch wie die Maschine in Bewegung gesett wird, ist sie aber auch vom Berfasser zusammengesetzt. Um nicht zu erwähnen, daß er dem Austreten Pauli das allgemeine, große Borspiel voranschien wollte, welches sich in den Leiden des Seidenapostels fortsetze, brauchte er die Zersprengung der Gemeinde zu Jerusalem auch zu dem Zweck, um die Bekerung der heiden in Antiochien einzuleiten — aber zugleich waren ihm die Apostel in Jerusalem nothwendig, darum mussen sie von der allgemeinen Berfolgung verschont bleiben und in der Tempelstadt

bleiben, muffen die Gegner gerade die haupter ber verhaßten Secte verschonen und von der Berfolgung ausnehmen. Er braucht für die folgende Seschichte Pauli die ganze Urges meinde zu Zerusalem — darum befindet sie sich daselbst unsmittelbar nach der allgemeinen Zersprengung und trot derselben. Er braucht zur Operation seiner Maschine eine ruhige, solide Grundlage, — darum ist auf einmal die Berfolgung versgessen und hat die Semeinde in ganz Judaa, Galilaa und Samaria Ruhe und Frieden (C. 9, 31).

Er ruft den Sturm berauf und beschwört ibn wieder, wie er will - nachdem Paulus fein Bert bereits angetreten, lagt er ben Sturm (C. 12) fogar noch einmal nachgrollen \*), aber bie Maschine wird nie zur wirklichen Geschichte werden und biejenigen, die bennoch auf bas Bert biefes Mannes ein geschichtliches Bebäude errichten wollen und die Berfprengung ber Bemeinde in der Art deuten \*\*), daß in Folge eines innern 3wiespalts nur die Bellenisten Grund bagu batten, Die Buth ber Juden ju fürchten, die "Judaiften" dagegen blieben und bleiben tonnten, bauen auf einen unbaltbaren Brund. Go lange man immer noch von die fer Gemeinde fpricht, die die Apostelgeschichte voraussest, über bas Berbaltnif ber Partbeien, Die fie annimmt, Muthmaagungen auffiellt, an diefen Mannern festbalt, die fie als die Führer und Partbeibaupter bezeichnet, so lange wird man nicht zur wirtlichen Geschichte tommen. Um zum Grund und Boden der Geschichte zu gelangen, wird man tiefer graben und zuvor ben dimarifden Bau ber Apostelgeschichte beseitigen muffen.

<sup>&</sup>quot;) in der hinrichtung des Jakobus, Bruder des Johannes, durch herodes, einem Greignig, deffen geschichtlichen Charakter wir erft im Busammenhang der Untersuchung aller Jakobusfagen zu prufen haben.

<sup>\*\*)</sup> wie j. B. herr Dr. Baur, a. a. D. p. 38. 39.

Urzeit \*) ber Gemeinde durch ihn verrichtet habe, und Jatobus sich anf diese Erzählung des Petrus, wie der Herr zuerst (B. 14) ein Bolt aus den Heiden zu seinem Namen gebildet habe, berusen, um die Freiheit der gläubigen Heiden von der Beschneisdung durchzusehen — also jest erst wirtt das Ereignis? Und Petrus war das auserwählte Mittel, durch welches Gott die Erstlinge der Heiden gewann?

Petrus war als der Erste dazu geordnet, die Heiden der Gemeinde zuzuführen? Und das sagt Jatobus in demselben Augenblice, als Paulus vor den Schranken des Apostelconvents stand und dessen Ausspruch über die Freiheit der Heidenchristen erwartete?

Jest erst wirkt das Ereignig? Wird die ursprüngliche Ab-

Allerdings! Zeht erft fann der Berfasser seine Absicht erreichen! Darum mußte das Ereigniß so lange erfolglos bleiben, damit es jest erst seine wahre und ursprüngliche Wirtung übe. Zeht hat Paulus unter den heiden bereits gewirft und wartet er vor den Schranten des Apostelconvents auf die Entscheidung über seine Wirtsamteit — jest erst kann es sich daber zeigen, daß die That, die Gott durch Petrus vollbrachte, um seinetwillen geschehen ist, damit sein Versahren unter den heiden gerechtsertigt werde. Paulus wird durch Petrus gerechtsertigt.

Diese Rechtsertigung hatte der Berfasser bereits im Auge, als er die Bekehrung des Cornelius berichtete und schuf. Die Absicht, der die That des Petrus dient, hat diese That auch geschaffen.

Die Eroberung des heibenthums ift eine That, die Petrus

The transfer of the terminal property of the second of the

vollbracht hat. Ihm — ihm allein gebührt die Ehre, — er allein hat das Berdienst, die Schranken des Heidenthums durch-brochen zu haben. Paulus ist kein Schöpfer mehr, er hat die Freiheit der Heidenchristen nicht gegründet, er hat nichts Besonberes und Eigenes mehr gethan, als er die Heiden dem Herrn zusührte — Petrus ist das Original, der Schöpfer, der Bahnbrecher.

Diesen Widerspruch gegen die Woraussetzung der paulinischen Briese, wonach Petrus vielmehr nur der Apostel der Beschneidung, Paulus der auserwählte und einzige Apostel der Heiben ist, bemüht sich Schnedenburger vergeblich durch die Bemerkung zu beseitigen, daß die Bestimmung des Petrus für die Beschneidung "eine ausnahmsweise Thätigkeit der Art, wie die Beschrung des Cornelius sie darseult, nicht ausschließe".). Die That, die Petrus am Cornelius vollbrachte, ist nach der Darssellung der Apostelgeschichte nicht eine Ausnahme und vereinzelte, sondern eine bahnbrechende, für immer entscheidende That — eine solche, die alles Aehnliche, das ihr folgt, sanctionirt. So versteht sie auf dem Apostelconvent der Apostel Jastobus und Jasobus versteht sie so, wie sie der Verfasser versstanden wissen will.

Freilich durften nach einer so bahnbrechenden und sanctionirenden That keine Angriffe auf die Handlungsweise des Paulus von Seiten der Semeinde zu Jerusalem erfolgen — aber auch diesen Widerspruch, den der Versasser der Apostelegeschichte in seine eignen Boraussezungen bringt, vermag Schneckenburger nicht zu lösen, wenn er daran erinnert \*\*), "welch ein Unterschied es sey, in einem besondern Fall dem überwältigenden Sindruck einer

<sup>\*)</sup> a. a. D. p. 178.

<sup>\*\*)</sup> a. a. D. p. 179.

augenscheinlich gottlichen Willensaugerung nachzugeben und bas in Ginem Fall realisirte Princip nun in allen Fallen, der ganzen bisherigen Anschauungsweise entgegen, anzuerkennen."

Nicht ein besonderer Fall war das Creignis im haus des Cornelius, sondern eine sanctionirende Thatsache — ein Ereignis von allgemeiner Bedeutung, wie auch die Gläubigen in Zerusalem, als ihnen Petrus den hergang auseinandersette, austrücklich anerkannten, daß daraus allerdings nun \*) hervorgehe, daß Gott auch den heiden Buse gegeben habe zum Leben. War es göttlicher Wille, daß Cornelius die Taufe empfing — und daß es so war, erkannten die ansangs widerstrebenden Judenchristen an — so hatte dieser Wille auch allegemeine, für alle Zeiten verdindliche Kraft. War das Princip, wenn auch nur in Ginem Fall durch Gott realisirt — und daß Gott gehandelt hat, hebt Jakobus ausdrücklich hervor — so durfte Niemand mehr in den spätern Fällen, in denen sich dasselbe Princip realisirte, widerstreben.

Satobus dem Greignis von Cafarea gibt: Gott hat selbst entschieden, für alle Zeiten und Falle und durch Petrus als das
auserwählte Wertzeug entschieden, so daß demselben Apostel, der
in den paulinischen Briefen vorzugsweise und nur der Apostel
der Beschneidung ist, der Chrentitel des Groberers des Geidenthums zugewiesen wird. Petrus hat die Seiden der Gemeinde
gewonnen; Petrus hat den heiden ihre Freiheit erobert.

baß das: Wunder von Cafarea erfolglos bleibt, daß ible: Gemeinder zu Gerufalem itrog: der ideutlichen nund für salle: Beiten verbindlichen Willensmeinung der Gottheit felbst der Freiheit der

Heiben widerstrebt — bleibt es vor Allem bei dem Widerspruch, daß sich die Urapostel jenes Wunders erst wieder erinnern, als Paulus schon begonnen hatte, die heidnische Welt in Bewegung zu segen — endlich bei dem Widerspruch, daß das ganze Insteresse der Appstelgeschichte sich um die Anerkennung und Würsdigung der Wirksamkeit Pauli unter den Heiden bewegt.

Auch in der Apostelgeschichte ift Paulus der einzige und wirkliche Seidenapostel und doch ift Petrus sein Original, gebührt dem Petrus der Ruhm und das Berdienst, die Freiheit der Geidendriften gegrundet zu haben.

Mit andern Worten: Petrus erobert die Heiden, überzeugt auch die Juden, daß die Heiden berufen seyen — Petrus legistimirt und sanctionirt die Wirksamkeit des Paulus — Petrus hat die Ehre des Vorgangs — indem er aber den wirklichen heidenapostel rechtsertigen soll, klingt selbst durch diese Legistimation der Vorwurf gegen den legtern hindurch, daß er zu kuhn versahren habe, als er die Heiden vom Geset befreite, und zu rasch, als er das Vorrecht der Juden den Heiden preisgab.

Selbst die Chrenbezeugung also, die die Apostelgeschichte bem Petrus erweist, wird von der Erinnerung an den frühern, wirklichen Rampf, den Paulus mit dem Judenthum und das lettere gegen Paulus geführt haben, d. h. also auch von der Erinnerung an den alten Thatbestand, daß Paulus die Boleter erobert hat, durchzogen.

Die Apostelgeschichte ist das Zeugniß des Sieges, den das Judenthum, d. h. das judische Interesse in der Kirche davongetragen hat, als es Paulus und sein Wesen sich unterwarf, ihm seine Originalität nahm und seine geschichtliche Shre dem Petrus übertrug. Dieses christliche Judenthum war fern davon, den un-läugbaren und unbesieglichen Thatbestand, daß das Evangestum auch den Wöltern gehöre, umstoffen zu wollen, es erkannte auch

bem Paulus der Apostelgeschichte neben den Sauptern der Urgemeinde übertragen ift, und ber Bewalt, mit ber ber Apostel in den Briefen feine Unabbanaigfeit bebauptet und durchfett, ift fo groß, dag ibn felbst bie Apologeten, wenn auch mit ausweichenden Worten, anerkennen muffen, aber nimmermehr ausgleichen tonnen. Cagt g. B. Schnedenburger \*), bag man fic wegen bes antiochenischen Zwiespalts nach Jerusalem mandte, fev "naturlich, weil in gewiffem Ginne bie Autoritat von Rerusalem in allen Gemeinden anerkannt war". so beachtet er nicht, daß es fich jugleich um Paulus bandelt und bag berfelbe in feinen Lebenefragen Diefe Autorität durchaus nicht an-Findet es Schneckenburger wiederum natürlich, bag "nun von Rerusalem ein Spruch erging, ber bie Beibendriften ficher ftellte," fo beachtet er nicht, dag Paulus beren Freibeit in eigner Rraft ertampft und fie neben und gegen Jerusalem sicher stellt. Scheint es ibm ferner febr natürlich. daß Paulus den Beschlug der Urapostel in seinen Gemeinden einfach nur verbreitet, "weil er baburch ben Judaiften eine von ibnen mehr respectirte Abwehr entgegenzuseten boffte, als feine eigne geiftige Autoritat vermochte", fo tann er bem Apostel biefe Soffnung und Absicht nur juschreiben, indem er gewaltsam bavon absiebt, wie eifersuchtig berfelbe feine Selbstftanbige teit bewahrte und bag er immer nur Rraft eigner Autorität und Rraft ber Offenbarung, die ibm perfonlich gegeben mar, enticheiden wollte.

Schnedenburger ist der Meinung, daß der Bericht der Apostelgeschichte und die Mittheilungen des Apostels (Gal. C. 2) über seine Berhandlungen mit den Aposteln zu Jerusalem sich auf dieselbe Thatsache beziehen — (und allerdings tann jener

<sup>\*)</sup> a. a. D. p. 72. 73.

Bericht, wenn in den Briefen des Apostels eine Parallele nachsgewiesen werden soll, nur mit diesen Angaben des Galaterbriefs zusammengebracht werden) — allein die Widersprüche zwischen beiden lassen sich nicht auf eine bloge "Berschiedenheit des Standpunkts", von dem beide ausgehen, zurücksühren — die eigene Darstellung des Apostels hilft uns nicht "das Bild vollenden"), welches der Bersasser der Apostelgeschichte vom Leherer der Heiden entwirft, sondern beides schließt sich gegensseitig aus.

Bug für Bug ichließen einander beide Darftellungen aus.

Sogleich nach seiner Bekehrung predigt der Paulus der Apostelgeschichte den Juden in Damaskus das Evangelium, aber Nachstellungen, die sich sofort gegen ihn erheben, zwingen ihn zur Flucht und er begiebt sich nach Jerusalem. Der Aufenthalt in Damaskus ist so kurz, daß der Bersasser nach Tagen zählt \*\*), und mit dieser Boraussehung des Geschichtschreibers stimmt auch der Umstand, daß die Jünger in Jerusalem, als der Apostel sich an sie anschließen wollte, ihn vermeiden (C. 9, 26) — sie halten es nämlich nicht für möglich, daß er ein Jünger sey, und ihr Argwohn war natürlich, da die Bekehrung kurz zuvor geschehen und die Kunde vom Unglaublichen noch nicht nach Jerusalem gekommen war.

Dieselbe Boraussehung hat der Berkasser in den beiden Darstellungen, die Paulus von seiner Bekehrung gibt, durchgeführt. In der ersten Darstellung — (der Rede vor dem Bolke)
— erhält der Apostel erst zu Jerusalem, als er im Tempel betet (C. 22, 17—21), von seinem Herrn den Auftrag, unter

<sup>1)</sup> a. a. D. p. 76.

<sup>&</sup>quot;) ,,nach einer Reibe von Tagen" brach die Berfolgung aus C. 9, 23, ώς δε επλήφουντο ήμεφαι έκαναι.

bie Heiden zu gehen — hier, in Jerusalem erst, wird also bas Gesicht von Damastus vollendet — beide Gesichte sind im Grunde nur Ein Gesicht, — es sind nur zwei Acte, die an verschiednen Orten spielen, aber ein unmittelbar zusamsmenhängendes Ganze bilden, also auch nicht durch einen längern Zwischenraum getrennt werden dürfen. Und sie hängen in der That nahe zusammen, denn der Apostel kehrt (B. 17) nach seiner Bekehrung nach Jerusalem zurück, als ob er nur hier weisen dürfe; sein Ausstug nach Damastus hat seinen Zwed erfüllt.

In der zweiten Darstellung — der Bertheidigung vor dem Rönig Agrippa — ist sein erstes Auftreten in Damastus und Jerusalem eben so eng verbunden: — "zuerst predigte ich, sagt der Apostel (C. 26, 20), denen in Damastus und Jerusalem", sodann in ganz Judaa und den Heiden.

In dem Galaterbrief versichert dagegen der Apostel, daß er nach seiner Bekehrung sich nicht nach Jerusalem (C. 1, 17. 18), sondern nach Arabien begab, sodann nach Damaskus zurückkehrte, nach drei Jahren erst nach Jerusalem ging und hier außer dem Petrus nur Jakobus, den Bruder des Herrn zu Gesicht bekam. Nur den Jakobus, sonst Niemanden von den andern Aposteln, versichert er hoch und theuer und berust sich (v. 20) auf Gott, daß er nicht lüge — nicht lüge, während ihn in der Apostelgeschichte Barnabas sogleich bei seinem ersten Ausenthalt in Jerusalem im Kreis der Apostel einführt — nicht lüge, wenn er behauptet, daß er der Gemeinde in Judaa von Gesicht un bekannt blieb (v. 22), während er nach dem Bericht der Apostelgeschichte nach seiner Einführung im Kreis der Apostel vor der Gemeinde von Jerusalem predigt, bis ihn Bersolgungen zur Flucht zwingen.

Erft nachdem vierzehn Jahre nach feinem erften Aufenthalt

zu Jerusalem verstossen waren, begibt sich der Paulus des Galaterbriefs (C. 2, 1. 2.) in Folge einer Offenbarung wieder hinauf nach der heiligen Stadt, um sich mit den Aposteln über sein Evangelium zu besprechen, und er vereinigt sich mit ihnen, daß ihm die Heiden, ihnen die Kinder der Beschneidung gehören sollen, — allerdings die einzige Neise, die wegen ihres Bwecks und Erfolgs mit jener Neise der Apostelgeschichte, die zum Convent der Urgemeinde führte, zusammengestellt werden kann aber dann bleibt es immer dabei, daß diese Reise im Galaterbrief ausdrücklich als die zweite bezeichnet wird, während sie in der Apostelgeschichte die dritte ist.

Bon der zweiten der Apostelgeschichte, die (E. 11, 30) nur die Ueberbringung eines Almosens zum Zweck hatte, weiß der Apostel des Galaterbriefs Nichts — wenn fie sich gleichwohl eindrängen wollte, so wurde er sie unerbittlich ansschließen, da er, um seine Selbsiständigkeit zu wahren, darauf Gewicht legt, daß er in jenem Zeitraum nur diese beiden Reisen nach Zerusalem gemacht habe.

Jene zweite der Apostelgeschichte kann aber auch nicht diese zweite des Galaterbriefs seyn, da der ausdrücklich angegebene Bwed von beiden — der Zwed, den jede von ihnen allein hatte, ein durchaus berschiedener ift.

Es bleibt also beim Widerspruch, daß die zweite Reise des Galaterbriefs die dritte der Apostelgeschichte ist — bazu kommt noch der Widerspruch, daß nicht einmal die erste und dritte Reise der Apostelgeschichte durch den Zeitraum von vierzehn Jahren getrennt seyn können, der zwischen der ersten und zweiten des Galaterbriefs liegt — endlich haben auch die Verhandlungen, die in Folge der dritten Reise der Apostelgeschichte und der zweiten des Galaterbriefs über das Verhältniß der heibenchristen

und Judendriften geführt werden, eine wesentlich berichiedene Form und ein eben so verschiedenes Resultat.

In der Apostelgeschichte ist es eine öffentliche, officielle Berhandlung, die zu einem rechtlichen Gesammtbeschluß der Gemeinde führt — die Berhandlung, von der der Gaslaterbrief spricht, wird privatim zwischen Paulus und den Säulenaposteln (C. 2, 9), Jakobus, Petrus und Johannes, geführt.

Der Paulus des Galaterbriefs tritt für sein Recht auf und zwingt die drei Saulenapostel zur Anerkennung — der Paulus der Apostelgeschichte muß taum beachtet vor den Schranken des Convents siehen und sich dem Gesammtbeschluß der Gemeinde unbedingt unterwerfen.

Jener kommt aus eignem Antrieb, in Folge einer Ofsenbarung nach Jerusalem, um sich für jeden Fall mit den Uraposteln zu besprechen, und die Privatverhandlung, die er mit ihnen einleitet, ist der einzig richtige und seiner würdige Gang, den er einschlagen konnte — dieser aber wird von der Antiochenischen Gemeinde abgeschickt, damit er für eine Frage und Entzweiung, deren er nicht herr werden konnte, von den Aposteln und Aeltesten zu Jerusalem Entscheid und Lösung hole.

Jener sieht in Jerusalem allein und als er gegen "eingedrungene Bruder" die Freiheit des Titus von der Beschneidung vertheidigte, verhielten sich die Apostel wenigstens passiv und gaben sie mit keinem Wort zu erkennen, daß die Forderungen der Gesegeseiserer nicht auch die ihrigen sepen — dieser dagegen erhält von ihnen das Document, welches die Freiheit der Beisbenchristen sicher stellt.

Allerdings ertennen die drei Apostel des Galaterbriefs Paulus als den Beibenapostel an, die Drei geben ihm die Hand

200

barauf, baf fie mit ibm Gemeinschaft balten wollen \*), diefe Bemeinschaft reducirt fich aber nur auf die Beobachtung ber Meutralität, bag fie fich gegenfeitig auf ihrem abgefonberten Wirkungefreis ertragen wollen - es giebt zwei Evangelien, das Evangelium der Beiden und das Evangelium der Beschneibung, zwei Birtungefreise, in benen sich bie Onabe thatig erweist, zwei Lebrweisen und ber Friedensschluß, ben die Apostel der Beschneidung mit bem Seidenapostel abschließen, entbalt nur Die Neutralitätserflarung, daß fie einander nebeneinander gewähren laffen und dulden wollen - turg, die Urapostel bes Galaterbriefs laffen Paulum auf feinem Felbe gelten und arbeiten, aber überlaffen ibn auch feiner Berantwortlichteit und huten sich demnach sehr wohl, in seinen Wirkungetreis, ber für fie eine fremde Belt ift, einzugreifen - in ber Apostelgeschichte dagegen sind sie es erft, die die Freiheit der Beibendriften sider ftellen und greifen fle entscheidend in die Lebensverhältnisse der Beidendriften ein. Sie fanctio= niren, mas fie im Galaterbrief unter Berantwortlichfeit Dauli nur gelten laffen - fie icalten als oberfte Schiebsrichter und Gigenthumer auf einer Domane, Die als frembes But und fremde Eroberung im Galaterbrief neben ibrem Erbtbeil liegt.

Diese Widerspruche muffen anerkannt und konnen nie in bem Sinne geloft werben, bag ihr Widerstreit aufhort. Sie konnen nur erklart, b. h. als Erzeugniffe zweier verschiedner Standpuntte erkannt werden.

Dag ber Berfasser ber Apostelgeschichte, als er fein Bert schuf, einer febr bestimmten Absicht folgte, auch ziemlich genau berechnete, beweist ber Umftand, daß er mehrere harafteristische

<sup>\*)</sup> C. 2, 9 defiac komar . . . . noirwelac.

Buge aus bem Leben bes Apostele, Die ihm aus beffen Briefen befannt waren, ausließ.

Er erwähnt des Titus gar nicht, berichtet also auch nicht, daß Paulus die Beschneidung desselben nicht zuließ; dagegen bebt er es sehr absichtlich hervor, wie der Apostel, als er nach Derbe und Lystra kam, den Timotheus, einer Juden Sohn, aber eines griechischen Baters, rein und allein um der Juden willen beschnitt (E. 16, 1—3), — rein und allein um der Juden willen, denn sie wußten sehr wohl, daß der Bater des Timotheus ein Grieche war, daß sie also auch keine Ansprüche auf ihn hatten — Timotheus war auch nicht dazu bestimmt, unter den Juden zu wirken, der Apostel hatte ihn nur zum Begleiter für seine weiteren Reisen bestimmt — aber er beschnitt ihn, um den Juden nicht den Anstoß zu bereiten, daß er einen Unbeschnittenen als Gehülsen auf seinen Reisen mitnahm — rein und allein um der Juden willen, um zu zeigen, daß er dem Gesch nicht auf den Leib wolle.

D. h. der Paulus der Apostelgeschichte läßt sich durch die Rücksicht auf die Juden zu einer Handlung treiben, deren der Apostel des Galaterbriefs nicht fähig war. Der Berfasser der Apostelgeschichte hat diese furchtsame That des Apostels erst geschaffen — achten wir ferner darauf, wie er sie in denselben nahen Zusammenhang mit dem Aposteldecret und dem Zerwürsnis mit Barnabas gestellt hat, in welchem der Kampf um die Freibeit des Titus mit den Berhandlungen über die Freiheit der Heidenchristen und mit dem haltlosen Benehmen des Barnabas sieht, so werden wir über die Abssicht des Berfassers nicht mehr zweiselhaft seyn.

Das Antiochenische Berwurfnig bes Apostels mit Petrus erwähnt er auch nicht und er konnte es in seine Schrift nicht aufnehmen, da die Furcht des Petrus vor Leuten, die von Ja= tobus tamen, (Sal. 2, 12) unmöglich war, wenn der Lettere fo eben erst auf dem Concil zu Jerusalem zu Gunsten der Freiheit der Beidenchriften den Ausschlag gegeben hatte.

Natürlich konnte er nun auch Nichts bavon erwähnen, daß Barnabas sich durch Petrus und dessen jüdische Umgebung zu einer gleichen Haltlosigkeit verführen ließ (Gal. 2, 13) — bafür läßt er eine britte Person das Zerwürfniß zwischen Barnabas und Paulus herbeiführen, indem der Erstere (Act. 15, 37—40) den Nath gibt, den Johannes Marcus auf die Neise mitzunehmen, Paulus aber diesen nicht haben wollte, weil er sich früher (C. 13, 13) von ihm getrennt hatte. Nur die Absneigung des Paulus gegen Marcus ist Schuld an dem Zerwürfniß — durch sein personliches Benehmen hatte Barnabas die Trennung nicht verursacht.

Auch der Collecte, die Paulus in Europa für die Urgemeinde sammelte und deren Ueberbringung der Zweck seiner legsten Reise nach Zerusalem war, gedenkt er nicht — natürlich! da sie als Liebesbeweis der Heidenchristen gegen die Judenchristen und als das einzige Band, welches die Setrennten, die theoretisch Getrennten in eine Art von praktischen Zusammenhang sehen sollte, zugleich dasür Zeugniß ablegte, daß beider Lebenskreise durchaus getrennt waren und daß beide in so verschiedenen Welten lebten, daß das einzige Band, welches sie noch einigermaaßen verknüpsen konnte, nur die Erinnerung der Heisenchristen an die Urgemeinde und der Beweis dieser Erinnerung nur ein Almosen sehn konnte — während dagegen in der Aposselschichte die Urgemeinde die Freiheit der Heidenchristen schaftt und deren Lebensverhältnisse regelt.

Er tonnte die Collecte um fo weniger in seine Arbeit aufnehmen, da ihre Aufbringung die einzige Clausel bilbete, die bie brei Saulenapostel des Galaterbriefs (C. 2, 10) ihrem Privatabtommen mit Paulus und ihrem Jugeständnig, wonach sie ihn auf seiner Domane anerkennen wollten, anfügten, mahrend ber Berfasser ber Apostelgeschichte in den vier Sagen, die im Leben ber heidenchriften gelten sollten, dem Beschluß der Urgemeinde, der die Freiheit der Letteren grundet, eine ganz andere Clausel angefügt hat.

Nur unwillührlich gebenkt er jener Collecte, wenn er ben Apostel in seiner Rebe vor Felir als den Sweck seiner Reise nach Jerusalem (C. 24, 17) die Darbringung eines Opfers und Almosens bezeichnen läßt — allein dieses Almosen bringt der Apostel als seine persönliche Gabe auf \*) und bringt er "seinem Bolte", den Juden überhaupt, nicht der christlichen Gemeinde zu Jerusalem dar.

Früher, als er in Antiochen seine auswärtige Wirtsamteit begonnen hatte, bringt der Apostel im Auftrage der Aeltesten bieser Gemeinde eine Collecte nach Zerusalem (C. 11, 27—30) — allein dieselbe war nur wegen einer zufälligen Noth versanstaltet, weil man den Brüdern in Judaa in einer bevorstehensen und durch den Propheten Agabus geweissagten Hungersnoth Beistand leisten wollte. Sie ist das freigebildete Gegenstück zur Collecte, deren Aufbringung die Säulenapostel des Galaterbriefs dem Apostel als Clausel und Bedingung ihrer Anerkennung auflegten, wie der Berfasser in wohlüberlegter Absicht den Johannes Marcus zum Begleiter des Apostels gemacht und dessen Manzelmuth geschaffen hatte (C. 12, 25. 13, 13), um später in seiner Weise das Berwürfniß mit Barnabas herbeizusühren. Wollte man mit Schneckenburger \*\*) den Bericht von der Antioschenischen Collecte viel zu "harmlos" nennen, als daß er den

<sup>\*)</sup> παρεγενόμην ελεημοσύνας ποιήσων.

<sup>\*\*)</sup> a. a. D. p. 114.

Berbacht vertrage, daß er eine freigebildete Metamorphose der Collecte der paulinischen Briefe sey — die Notizen über Johannes Marcus viel zu "einfach, harmsos und unbefangen", \*)
als daß sie für berechnete Borbereitungen des Bruches mit Barnabas gelten könnten — wollte man also nur in dem Falle Absicht und Berechnung anerkennen, wenn sie der Verfasser ausschreit, so würde man ein Ding der Unmöglichkeit und vom
Berfasser mehr fordern, als er leisten konnte und leisten durfte.

Dit fo überlegter Absicht unterdruckt endlich der Berfaffer jede Erinnerung an die Partheitampfe innerhalb der Gemeinde und an die Rampfe, die der Apostel mit der judaistrenden Parthei ju fuhren batte, daß er ibn bei feiner erften Durchreise burch Galatien und Phrygien (C. 16, 6) nicht einmal das Evangelium berfundigen läßt - Galatien mit feinen gerreißenben Rampfen über die Beltung des Besetges und mit bem Beuge nif des Balaterbriefs über die Rampfe, die der Apostel mit den judaistrenden Giferern ber bortigen Gemeinden zu besteben batte, war nämlich für ben Berfasser bas gefahrdrobenbfte Land, er läkt es daber ben Apostel still und lautlos durchzichen und wurde in seiner Beise, was er bezweckte, erreicht haben, wenn er nur nicht bei ber zweiten Durchreise bes Apostels burch Balatien und Abrygien (C. 18, 24) in diesen Sandern Gemeinden voraussette, obne daß er ibre Stiftung berichtet, und den Apostel dieselben stärken ließe, ohne daß er es erklärlich gemacht hat, wie ber Apostel bagu tam, sich zu biesen Gemeinden in Begiebung au feten. Aber er mußte inconsequent seyn, mußte endlich ein= mal zugeben, baf fich auch bort Gemeinden fanden, mit benen ber Apostel verkebrt batte.

Darin aber ift er consequent, daß er Alles, was an jene

<sup>•)</sup> Chend. p. 108.

innern Kampfe ber Gemeinde erinnern konnte, unterdrudt. Nur die reinen Juden verfolgen den Apostel und stellen ihm nach — innerhalb der Gemeinde dagegen ist Friede und Einheit und sind Irrlehrer sogar in dem Grade unmöglich, daß der Apostel von ihnen weissagen und sie als Berführer darstellen muß, die erst nach seinem heimgang (C. 20, 29. 30) aufetreten werden. Nur Einmal, als er zum legten male nach Jerusalem gekommen, äußern sich die gläubigen Juden etwas besorgt über das Gerücht, daß der Apostel die auswärtigen Juden zum Abfall von Mose verführe (C. 21, 20. 21), aber es ist eben nur ein Gerücht, dessen Grundlosigkeit Paulus durch die Schaussellung seiner streng gesetzlichen Gesinnung nachweist.

Nirgends also Kampf und Streit und selbst die Freiheit der Heidenchristen durch die Urgemeinde zu Jerusalem auf Anslag einer zufälligen Irrung sicher gestellt! Das Apostelbecret ist eine Grundlage, die jeden fernern Zwist und Zwiesspalt unmöglich machte!

Und doch berichtet die Geschichte von einem tiesen Zwiesspalt, der die Gemeinden trennte, von einem Rampf, der erst sein Ende fand, als um die Mitte des zweiten Jahrhunderts der Werth der Beschneidung so gesunken war, daß sie in den Clementinen nicht mehr erwähnt und nur die Tause als das Mittel der Wiedergeburt und der Befreiung vom Heidenthum gerühmt wird, daß im Brief des Barnabas\*) die Beschneidung als volldommen widerlegt und sogar als ein Trugbild bezeichnet wird, mit dem ein böser Geist die Juden berückte, während Gott von einer sleischlichen Beschneidung nicht gesprochen habe — daß Ignatius die wahre, die obere, d. h. die geistige Beschneidung der falschen und untern Beschneidung \*\*) entgegensest.

<sup>\*)</sup> C. 7. \*\*) κάτω περιτομή. ad Philad. c. 6.

Bober also ber Rampf, ber erft zu biesem spaten Friebeneschlug führte, nachdem im Apostelbecret icon eine Bosung gegeben war, die jeden Streit unmöglich machen und alle Fragen von vornherein abschneiden mußte?

Die Antwort haben wir bereits gegeben, indem wir den späten Ursprung der Apostelgeschichte nachwiesen. Den Frieden, der dem Rampf erst folgte, den Frieden, der den Berfasser in seiner Zeit umgibt, — diesen Frieden hat er in die Urzeit der Ricche verlegt und durch diesen Anachronismus das auf dem Boden seines Werks allerdings unlösbare Problem herbeisgeführt, wie dieser uralte und ursprüngliche Friede im Kampse jemals wieder verloren gehen konnte.

Im Apostelbecret hat er das Urtheil feiner Beit über bie Freiheit der Judenchriften und die Anerkennung dieser Freiheit niedergelegt und er hat dies Decret frei und selbsistanbig geschaffen. \*)

<sup>\*)</sup> Schwegler hat auf die stylistische Uebereinstimmung des Decrets und des Prologs jum Lufasevangelium aufmertsam gemacht. (Nachapoliol. Beitalter I. 127.)

Der fpate Bearbeiter des Evangeliums, welches Marcion in Sanden hatte, hat das Decret nach dem Prolog stylistet, den er dem Evangelium des Urlufas voransette:

But. 1, 1. 3. ἐπειδήπερ πολλοὶ ἐπεχείρησαν ἀνατάξασθαι ... ἔδοξε κάμοὶ παρηκολουθηκότι ἄνωθεν πᾶσι ἀκριβώς καθεξής σοι γράψαι...

Act. 15, 24, 25. επειδή ήποισαμεν δει.... έδοξεν ήμεν γενομένοις όμοθυμαδόν.... πέμψαι πρός ύμας....

Sein Seschief für den reinen griechischen Styl bewies der Verfasser auch im Eingange zur Rede des Rhetor Tertulus vor dem Landpfleger Felir (C. 24, 3), nur war es noch ein Glud für ihn, daß sein Rhetor sogleich nach dem elegant und kunstreich stylisiten Gingange einlenkte (v. 4), den Landpsleger nicht zu lange aufzuhalten versprach und sogleich zur Sache überging. Mit andern Borten: dem Verfasser siel es schwer, mehr als Eine Periode in diesem Styl zu schreiben und er suchte sobald als möglich wieder in seinen gewohnten Gang zu kommen.

llebrigens hat er in demselben Augenblicke, als die Freiheit ber Heidenchristen sicher gestellt werden sollte, indem er die Clausseln, die er dem Aposteldecret anhängte, den Bestimmungen des A. T. über die Stellung der Fremdlinge entlehnte, den Schein erzeugt, daß die heidenchristen zur Gemeinde dieselbe erceptionelle Stellung einnehmen sollten, die die Fremdlinge nach der Borausssehung jener Bestimmungen inmitten des heiligen Bolks einnahmen. Als er aber der Bestimmung, daß die Fremdlinge bei Speschließungen die verbotenen Grade meiden sollten, die Clausel nachbildete, daß die heidenchristen sich der hurerei zu enthalten haben, genügte ihm wahrscheinlich dieser Anklang und würde er die Frage, ob unter hurerei das heirathen in verbotenen Graden, oder etwa auch die zweite Ehe gemeint sey, wahrscheinlich als eine etwas ausdringliche betrachtet haben.

5.

## Die Reden des Paulus.

Den Widerspruch, daß berjenige, der selbst noch in der Apostelgeschichte vorzugsweise als der heidenapostel und als das Wertzeug erscheint, welches der herr zur Predigt vor den heiden auserwählt habe, an Petrus den Ruhm der ersten und entscheibenden Eroberung, an die Apostel der Urgemeinde die Ehre des Schiedsrichteramts über die innern Angelegenheiten der heidenschissischer Gemeinden abtreten muß — diesen Widerspruch, diese Abhängigkeit von Petrus und den Uraposteln treibt der Versfasser so weit, daß er den heidenapostel nur die Lehre Petri

wiederholen, das Seil nur als die Fortsetzung der Gnaden bes Alttestamentlichen Gottes darstellen und nur den Auferstandenen, nicht den Gekreuzigten, als die Erfüllung der Alttestamentlichen Berheißungen und als den Urheber der Gundenvergebung predigen läßt.

Der Seidenapostel weiß Nichts mehr von seinem strengen Gegensatz gegen das Judenthum und Gesetz. Wie Petrus seine Freude daran hat, in seinen Reden zu Jerusalem das Wolf als die "Männer Israels" anzureden, und wie er es mit Wohlgessallen hervorhebt, daß ihnen, als "den Kindern der Propheten und des Bundes, den Gott mit ihren Bätern geschlossen hat, Jesus auserweckt und gesandt ist", so hebt es Paulus in seiner Rede zu Antiochia in Pisidien mit besonderm Nachdruck hervor, daß ihnen, den Juden, seinen "Brüdern, den Kindern des Geschlechts Abrahams und denen, die unter ihnen Gott fürchten" — (den Proselyten, die ihrem Gemeindeverband sich angeschlossen) — das Wort des Gesandt sey. \*)

Der Tod Jesu, ben ber heidenapostel in seinen Briefen zum Mittelpunkt seiner Predigt und zur Grundlage des heilswerks macht, ist in seiner Nede zu Antiochien (C. 13, 27—30) eine Katastrophe, die nur zufällig und nur durch die Einwohner von Jerusalem und ihre Obern herbeigeführt ist — ein Mittel, welches wider den Willen der Missethäter Gott dazu dienen mußte, Jesum durch die Auserweckung als seinen Erwählten zu beweisen — ein Mittel, welches nebenbei noch dazu diente, das heil, welches die Bewohner der Hauptstadt versschmähten, zu den auswärtigen Juden und den heiden zu

Mtt. 2, 14 ανδρες Ιουδαϊοι και οι κατοικούντες ιερουσαλήμ.
 22, id. c. 3, 12 ανδρες Ισραηλίται.

Uct. 13, 16 ανδρες δυραηλίται και οι φοβούμενοι — (υ. 26 και οι εν ύμιν φοβούμενοι) — τον Θεόν.

bringen, die sich ihnen als Proselyten angeschlossen hatten ) —
— so haben auch in den Reden des Petrus die Bewohner von Zerusalem und ihre Obern in ihrer Unwissenheit, als sie den Heiligen und Gerechten verläugneten, die Verherrlichung herbeigeführt, die demselben bestimmt war (C. 2, 23. 24. C. 3, 14. 15. C. 10, 39. 40).

Dag aber biefe Berberrlichung dem Erwählten Gottes im Borque bestimmt mar, beweisen sowohl Petrus als Vaulus aus bem Pfalm, in welchem der Beilige Gottes feine Burerficht ausfpricht, daß ibn Gott nicht die Bermefung werde feben laffen, indem sie beide die Nothwendigkeit der Beziehung auf Jesum aus dem Umstande ableiten, daß David nicht biefer Seilige fenn tann, da er geftorben, begraben und fein Grab bis auf Die Gegenwart erhalten und noch au seben ift (C. 2, 25-31. C. 13, 35 - 37). Beide Apostel beweisen also die Nothwendiateit der Berberrlichung des Seiligen Gottes aus einem Pfalm, indem sie sich auf die Unmöglichkeit stügen, daß eine andere Boraussetzung, wonach David felbft der Beilige fey, auf diefen Pfalmfpruch paffen tonne, wie auch Jefus im Urevangelium (Marc. 12, 35-37) aus dem Pfalm, in welchem David den Messias seinen Serrn nennt, die Unmöglichkeit nachweift, daß der Messias Davids Cobn sevn konne. Diese Beweisführung batte ber Berfaffer ber Apostelgeschichte vor Augen und bilbete er nur nach, als er aus dem Pfalmbuch die Nothwendigkeit der Auferstehung Jesu nachwies - jum Ueberfluß verrath er feine Quelle sogar ausbrudlich, wenn er in ber Rebe Petri (C. 2, 33-35) aus demfelben Pfalm, in welchem ber Befus bes Evangeliums die unendliche Erhabenheit des Messigs über David nachweist, ben Beweis führt, daß die Berberrlichung Resu von

<sup>\*) \$. 13, 26. 27.</sup> ύμῖν ... οἱ γάς ...

Anfang an göttlich beabsichtigt sen, da die himmlische Scene, die der Psalm voraussetzt, auf David, "der nicht gen himmel gefahren sen," nicht passe. Der Argumentation aus dem Psalm, den der Jesus des Urevangeliums zu seiner Beweisführung benutzt, hat der Berfasser nur die Bendung gegeben, die zu der vorbergehenden Argumentation aus dem andern Psalm stimmte.

Während Paulus in seiner Antiochenischen Rebe die Geschichte Tesu, seinen Zusammenhang mit der Berheißung und die Ratastrophe, die den Beweis seiner Göttlichkeit zur Folge hatte, genau in derselben Form vorträgt, in der sie Petrus vorher zu wiederholten malen vorgetragen hat, ist der Berfasser so sorgfältig bemüht, jede Erinnerung an die Schärse, mit der Paulus seinen Gegensat gegen das Geset ausgebildet, und an die Bedeutung, die der Heidenapostel dem Leiden und dem Tod des Erlösers beigelegt hatte, zu unterdrücken, ist es ihm in dem Grade geslungen, die Höhe, auf der sich die Argumentationen des Heidenapostels bewegten, abzuplatten, daß sich sogar nur in den Reden und Neußerungen Petri einige Stichworte, die an die paulinische Lehre erinnern, — aber freilich auch nur Stichworte vorsinden.

Berlorene Stichworte der Doctrin von der allein seligmachenden Kraft der Gnade und des Glaubens sind es nämlich
nur, wenn Petrus im Apostelconvent zu Jerusalem daran erinnert, daß Gott zwischen ihnen, den Juden, und den Heiden keinen
Unterschied gemacht und die Herzen der Letzteren durch den Glauben gereinigt habe, wenn er ferner aus dem Umstand, daß auch
sie, die Apostel, und ihre Bäter das Joch des Gesetzes nicht zu
tragen vermochten, den Versuch, dasselbe den Heiden aufzuladen,
als ein Unrecht nachweist und sodann mit dem Sate schließt,
daß ihnen wie den Heiden der Glaube gemeinsam sen, daß nur
die Gnade Jesu Christi selig machen könne (C. 15, 9—11)—
wären diese Sätes Etwas mehr als nur verlorene Stichworte

gemesen, so hatten sie auch die Kraft gehabt, den Beschluß bes Convents, der ben glaubigen Seiden dennoch die Enthaltung vom Gögenopser, vom Blut und vom Erstidten als unumgänglich nöthig vorschrieb, zu hintertreiben — Petrus hatte die Gleichgültigkeit dieser Bestimmungen nachweisen mussen und hatte es nimmermehr zugeben durfen, daß sie die nothwendige Norm der Glaubigen und die Beobachtung derselben das Zeugenis ihres ernstlichen Willens seyen, sich wohlzuverhalten.

Mur Ginmal, in der Abidiederede des Beidenapostels an Die Aeltesten von Ephesus tommt die paulinische Reminiscenz bon der Bemeinde Bottes vor, die derfelbe ,,fic durch fein eigenes Blut erworben" (C. 20, 28) - aber es ift eben nur eine vereinzelte, jufällige, folgenlose Neminiscenz und wenn sich in der Antiochenischen Rede (C. 13, 38) außerdem noch der Anklana an bes Apostels Sprachgebrauch vorfindet, daß in Christo ber Blaubige von alle bem, von bem bae Befen Mofes nicht rechtfertigen tonnte, gerechtfertigt werde, fo ift diefer Antlang foggr fo unpaffend angebracht und verarbeitet, kommt es mit biefem Untlang nur auf bas Defultat binaus, daß Gefet und Blaube nicht mefentlich, fondern nur bem Brade nach von einander verschieden sind. Much bas Beseth batte bereits rechtfertigende Rraft, aber es konnte noch nicht für alle Gunden Rechtfertigung verschaffen - bas Befeg war icon ftart, aber ber Berr ift farter - bas Gefen war nur noch mangelhaft. tonnte noch nicht vollständig rechtfertigen, war noch nicht gegen alle Gunden tuchtig und siegreich - ber Berr bagegen bervollständigt die Macht des Befeges, ergangt feine Schmache, vollbringt, was es ibm ju thun noch übrig ließ.

In den beiden Reden, die der Apostel vor Heiden halt, nämlich in der Rede, mit der er die Leute von Lystra auf den lebendigen Gott verwies, und in der andern auf dem Areopag

ju Athen verschwindet dagegen aber auch der starte Begenfat, mit dem der Apostel der Briefe das neue Princip des Christenthums dem damonischen Wesen des Seidenthums entgegensette - fehlt die nabe Beziehung, die derselbe Apostel dem Beidenthum ju dem Ginen Gott der Offenbarung gab - ift tein Maum fur die angestrengte Diglettit, mit der der Paulus der Briefe dem Gott der Gerechtigkeit, nachdem er auch den Seiden fein unfichtbares Befen offenbart bat, bas Recht dazu gibt, fie auch zu ftrafen - fehlt die Strenge bes Bedantens, daß diejenigen, die ohne Befeg gefündigt baben, auch ohne Befeg berloren geben muffen - ift endlich jener feste Rusammenschluß ber Beiden und Juden unter die Gunde nicht möglich, somit auch für die reine Onade tein Raum. Unfabig für die fefte Durchführung eines Begenfages bat ber Berfaffer bas Chriftenthum nur zu einer Fortsegung und Erweiterung bes Suden. thums gemacht und lindert er nun auch den Begensaft zwifchen bem Beibenthum und Judenthum - in feiner Auftlarung ift er ein Reind ber Dialettit, die die Gegenfage jum Ertrem treibt, - feiner Liberalität, die fich ihre eigne Welt bilbet, erscheint die Scharfe bes Bedantens, der ben Begenfagen der wirklichen Welt auf den Grund geht, als ein mußiges und grausames Spiel.

So hat sich zwar Gott auch den Seiden, wie der Apostel zu Lystra hervorhebt, nicht unbezeugt gelassen, — aber worin sich ihnen offenbart? Er hat (C. 14, 16) Regen und fruchtbare Beiten vom himmel gegeben und die herzen mit Speise und Trank erfüllt.

So hat Gott, wie es in der athenischen Rede heißt, von ben heiden sich suchen lassen, ob sie ihn ergreifen und finden wurden (C. 27, 27) — warum konnte er aber auf diese Mog-lichkeit rechnen? Darum, weil er nicht fern von einem jeg-

lichen unter uns ift — barum, weil wir in ihm leben und weben und eristiren — barum, weil ber griechische Dichter mit seinem Gemeinplag: "beg Geschlechtes wir auch find," Recht hat.

Wir — wir sind seines Geschlechts — wir leben und weben in ihm — und — und hat er viel Gutes gethan und Regen vom himmel und fruchtbare Zeiten gegeben — und, ben heiben und Juden — wir, die heiben und Juden leben und weben in ihm und sind göttlichen Geschlechts — in diesem gemeinsamen, zusammenfassenden Wir ist der Gegensat des heibenthums und Judenthums aufgehoben — es gibt nur Menschen, nur ist der Jude der wahre Mensch — das Christenthum ist das wahre, das heibenthum ist das verborgene Judenthum.

Die Rede zu Lyftra schließt mit diefer Berweisung auf ben aemeinsamen Bobltbater ber Menscheit, weil es bem Berfasser nur barauf antam, die Burger von Loffra von ibrer Idee, bak Paulus und Barnabas Botter feven, und von ihrem Borbaben, ihnen zu opfern, abzubringen - ale er bagegen bem Apostel au Athen die Gelegenheit gab, die neue Lebre vor einem Rreis bon Beiden auseinanderzusegen, bergaß er es völlig, daß er dem Befer bei diefer einzigen Gelegenheit, die er fich felbst geschaffen batte, endlich einmal hatte zeigen muffen, wie es tam, daß Paulus fic den Namen des Beidenapoftels erwarb, und wie mächtig er es verstand, die Bergen der Beiden zu gewinnen. Statt beffen übermaltigt ibn boch fein judifches Befen, er fann es nicht über fich gewinnen, ben Bug, ber die Beiden bem Chriftenthum entgegenzog, in einem wirklichen Falle in feiner gangen Mächtigkeit darzustellen - b. b. er versteht ce nicht, ben Apostel als den Lehrer der Beiden binguftellen. Diefer Lehrer und Groberer batte nämlich qualeich ber Befreier bom Gefes und der Besieger des Judenthums fenn muffen.

Der Berfasser bat baber die gange Ergählung auf einen ziemlich grellen Contraft angelegt. Der Jude in ihm bewegt ibn, die Sache so darzustellen, daß die Beiden, so wie sie vom Auferstandenen borten, sogleich ber Sache ein Ende machten und nichts weiter boren wollten. Die Rede, die bis dabin einfach monotheistisch aufgetlart war und fur ben aufgetlarten Beiden weder Neues noch Auffallendes enthielt, mußte mit diefer turgen Erwähnung bes Auferstandenen foliegen, damit ber Jude ber Christ als ber mabre Rude feiner Erbabenbeit über bie beidnische Sphare sich freuen könne — der Berfasser hat endlich mit Abficht grade die Auferstehung zu biefem Stein des Unftofies gemacht, um bem Urtheil bes Lefers über bas fpatere Benehmen ber Sabbucaer gegen ben Apostel im Boraus icon bie nöthige Richtung zu geben. Babrend die Theilnahme, die die Pharifaer bem Apostel ichentten, die Uebereinstimmung beffelben mit bem Subenthum beweift, follen die Sabducaer, die ibn wegen seiner Lehre von der Auferstehung verfolgten, als beidnisch gefinnt bloggeftellt werden. Wer den Apostel baffen und verfolgen konnte, war eigentlich kein Jude mehr, mußte im Grund feiner Seele ein Beide feyn - barum banbeln Die Sadducaer wie die Athener und darum muffen die Letteren die Prediat bom Auferstandenen verspotten.

Alls ber Berfasser diese Absicht verfolgte, übersah er es freilich, daß er die Lehrweisheit des Apostels in das ungunstigste Licht stellt — so wenig versteht es nämlich Paulus nach dieser Darstellung seine Juhörer zu fesseln, daß er in dem Augenblick, wenn er zur Hauptsache übergeht, nicht einmal den Ernst der Bersammlung zu erzwingen vermag, also auch nicht einmal das erste Erforderniß befriedigt, welches an den Lehrer und Redner mit Recht gestellt wird — bedachte es der Bersasser auch nicht, daß die Unsterblichkeit der Seele der Gegenstand einer Streit-

frage war, über bie bie Beiden gern und ausführlich bispustirten.

Menn es fo flar ift, baf die Rede von bem Berfaffer acmacht ift, tonnen die Buge feiner Darflellung, die jedem nur einigermaafen gebildeten und unterrichteten Manne geläufig feyn mußten, für ben biftorifden Charafter bes Borfalls nicht als Beugniß gelten. 216 neugierig, gesprächig und Freunde bes Diaputs maren die Athener in der gangen Belt bekannt. Bur Nachhildung der Antlage, die gegen Sofrates erhoben mar -(er achtet die Gottheiten ber Stadt nicht und sucht andere neue einzuführen) — in dem Spott gegen den Apostel: "es scheint ein Bertundiger neuer Gotter ju fenn", fo wie jur Erfindung bes Buges, baf Paulus jur Auseinanderfegung feiner Lebre in ben Arcopag geführt wird, bem die Sorge für Die Religion oblag, geborte feine besondere Beschichtstenntniß; - eben fo mar ce tein Bebeimnig, daß es zu Athen Altare gab, die unbefannten Gottbeiten geweibt waren, einen Altar aber mit ber Infdrift: "bem unbefannten Gotte" batte Daulus in Atben nimmermehr finden, an eine Inschrift dieser Art batte er seine Lehre rom einzigen und lebendigen Gott nimmermehr anknupfen konnen. Ginen solchen Altar hat es in Athen nicht gegeben.

Die Abschiederede an die Aeltesten von Cphesus, deren später Ursprung aus dem Umstand erhellt, daß sie firchliche Burdentrager, deren Amt erft später entstanden ist '), an ihre

<sup>\*)</sup> Auch die Bischöfe kennt der Berfasser (C. 20, 28), nur hat er sich gehutet, das ganze Detail der fpatern hierarchischen Berfassung in seine Schrift aufzunehmen, und als er die Bischofe erwähnte, um die Große ihrer Burde und ihrer Berantwortlichkeit anzudeuten, stellte er diesen Ausdruck so in die Schwebe, daß er zugleich als eine Umschreibung der Presbyter wurde gelten können: euch, sagt Paulus, die "der heilige Geift zu Bischofen geseht hat."

Berpflichtung zur Bachsamkeit gegen Irrlehrer und Sectirer erinnert, erwähnen wir nur noch, um an ihr zu zeigen, daß der Berfasser den Apostel der Briefe allerdings kannte, wie er diese Bekanntschaft wider Billen verrathen muß, aber es nicht versteht, die aus den Briefen bekannten Juge in das neue Bild, welches er vom Apostel entworfen, harmonisch zu verweben.

Dag der Apostel der Irrlehrer und Verführer, mit denen er in den Briefen selbst schon tämpft, als einer zutünstigen Gesahr der Kirche gedenkt, wollen wir nur im Borbeigehen als ein Zeugniß für den Eindruck hinnehmen, den die Briefe des Apostels hinterlassen hatten, so daß das Bild des Apostels für un vollständig galt, wenn er der Irrlehrer, wenn auch nur als einer bevorstehenden Erscheinung, nicht gedachte — dagegen dürfen wir die Ausführlichkeit und Absichtlichkeit, mit der der Apostel am Schluß seiner Rede seines uneigennügigen Benehsmens gedenkt, und die unmotivirte Weise, mit der der Verfasser diese Erinnerung an das Verhalten des Apostels einführt, als ein glänzendes Zeugniß für den Eindruck der Briefe besonders hervorheben.

Der Apostel erinnert baran, daß er (C. 20, 33. 34) von Niemandem Silber, noch Gold, noch Kleidung verlangt, daß er vielmehr mit seiner hande Arbeit sich seine Nothdurft verschafft habe — aber wie kommt er zu dieser Erinnerung? Wie kommt er dazu, seine Uneigennügigkeit zu betheuern? Jeder Anlag sehlt — der Borwurf, der ihn allein zu dieser Ausführung bewegen konnte, liegt draußen — in den Korintherbriesen.

Ober wollte der Apostel den Aeltesten sich als Borbild binftellen? Wollte er sie zur Nachfolge reizen — zur Nachseiserung ermahnen? Allerdings beabsichtigte der Berfasser diese Bendung — wenigstens läßt er den Apostel zu diesem Zweck sogleich die Bemerkung anfügen (B. 35): "Alles zeigte ich

euch, daß man so arbeiten und die Schwachen annehmen muffe"
— allein der Ausdruck "Alles" geht weit über den letten Punkt hinaus — daß der Apostel gezeigt hat, wie man arbeiten muffe, bezieht sich auf seine gesammte Wirksamkeit und kann auf seiner Hände Arbeit allein nicht beschränkt werden — endlich die Annahme der Schwachen ist eine geistliche That und hat mit der Verzichtleistung auf die gerechte Unterstützung Nichts zu thun.

Der Berfaffer hat seine Absicht nicht erreichen und die Erinnerung an die Uneigennügigkeit bes Apostels nicht naturgemäß einführen können. Den Anklang aus den Korintherbriefen hat er nur mechanisch eingefügt.

Nachdem wir die Schwäche der Erfindungstraft des Berfassers an dem Umstande nachgewiesen haben, daß Paulus in
seiner Rede zu Antiochien nur die Bendungen wiederholt, mit
denen ihm Petrus in seinen Reden vorangegangen war, gibt
uns der Eingang derselben antiochenischen Rede die Gelegenheit
zur Bollendung jenes Beweises.

Dieser Eingang ist nämlich eine Nachbildung der Rebe bes Stephanus — aber zugleich auch eine Abschwächung derselben. Während Stephanus einen kunstvoll entworfenen Plan fest und sicher durchführt, die ganze judische Geschichte als eine fortlaufende Disharmonie zwischen dem göttlichen Heilsplan und der Widerspenstigkeit des Bolks charakterisirt, so daß selbst die Erfüllung, die Salomo zuletzt noch der göttlichen Berseisung an Abraham — ("an dieser Stätte wird mir dein Saamen dienen") — durch die Erbauung seines Tempels gab, das siehende Geses bekräftigt, daß die göttlichen Pläne unter den

į

Sanden diese Bolts in ihr Gegentheil vertehrt wurden — während Stephanus aus dem tödtlichen Gegensat, in den sich das Bolt zu Moses und den Propheten stellte, den Berrath, den das gegenwärtige Geschlecht am Messas begangen hat, als eine natürliche Aeußerung der nationalen Feindschaft gegen den heiligen Geist nachweist (C. 7, 51. 52) — zählt Paulus im Eingang seiner antiochenischen Nede die früheren Großthaten Gottes nur hintereinander auf, so daß die Erlösung darch den Nachsommen Davids nur eine Fortsetzung der früheren Gnadenerweise, allenfalls auch die Bollendung des heilsplanes ist, der sich unter Anderm auch in der Bertilgung der sieben Canaanitischen Bölkerschaften (C. 13, 19) aussührte.

Zweimal tonnte der Berfasser dieselbe Rebe nicht anbringen — er war aber auch nicht im Stande, dem Original eine Copie nachzuschiden, die durch Eigenthumlichteit des Plans und der Ausführung auf eine Art von eigenem Werth Anspruch machen tonnte.

Uebrigens ist auch diese Rede des Stephanus nicht im Stande, unsern frühern Sat, daß die wirkliche Geschichte ein Rathsel bleibt, so lange man diese Gemeinde der Apostelgesschichte, diese Führer und Partheihaupter festhält, umzustoßen. Sie ist gemacht, wie ihre ganze Umgebung und wie das Schicksfal des Stephanus.

Den kunstvollen Plan, der ihr zu Grunde liegt, kann nur der Schriftsteller entwerfen und aussühren. Das Gedächtnig, welches sie Glied vor Glied, mit allen ihren kunstreichen Berschört zu den Dingen der Unmöglichkeit und eine Tradition, die im Stande wäre, ein so planmäßig ausgearbeitetes Kunstproduct in Einem Athem und immer unverändert herzusagen, hat es nie gegeben.

Babrend in der Geschichte des Bolts vom Auftreten Mose's an (C. 7, 23-53) die Disharmonie gwifchen bem gott. liden Seileplan und bem Benehmen des Bolte bas Thema bilbet, ift im Gingange ber Rebe ber Bebante bes Biberfpruche gleichfalle festgehalten und burchgeführt, indem ber Redner (C. 7, 3-16) an bem Umflande, daß die Berbeifung, wonach fein Saame bas gelobte Land befiten follte, an Abraham in einem Augenblick gelangte, als er in Canaan ein Frembling war und noch tein Rind batte, ben Widerftreit amifden bem gottlichen Vlan und ber menfclichen Babrfceinlichteit darftellt und diefen Biderftreit, wie die gottliche Berbeiffung aller menschlichen Berechnung ber Babriceinlichfeit logar spottet, auch barin nachweift, bag burch Sofenbe Bertauf bie Eraväter nach Megopten tommen und fern vom gelobten Lande zu einem Bolte anwachsen follten - wo ift nun aber bas Bedachtniff, welches diefe awiefache Durchführung ber Rategorie des Biderstreits sogleich von Bort zu Bort festhalten tonnte?

Mo gab es die Tradition, die in der Wiederholung der Rede den Incidenapunkt in der Mitte derselben (28.35—37), immer genau beachtet und immer an die Bedeutung gedacht hätte, die in dem Umstande liegt, daß gerade der Moses, den Gott als Führer und Erlöser gesandt hatte und den das Bolk verläugnete und von sich stick, von dem kunftigen Propheten geweissagt hatte, den der Herr wie ihn erwecken wurde?

Die diffuse Untlarheit endlich, in der der Gegensat und Biderstreit der Berheifzung, daß das Bolt an dieser Stätte Gott dienen wurde, und der sündhaften und verkehrten Erfüllung, die ihr Salomo durch den Tempelbau gab, siehen bleibt, die Untlarheit, die auch darüber schwebt, warum David durch seinen Bunsch, für den Gott Jatobs einen festen hüttenbau zu finden,

sich nicht eben so versündigte wie sein Sohn durch den Tempelbau — soll sie sich auch Jahre, viele Jahre, vielleicht ein Jahrhundert hindurch im Gedächtniß und in der Tradition erhalten und unverändert bewahrt haben?

Dein! fie rubrt wie bas Bange bom Schriftfieller ber.

Stephanus foll gesteinigt fepn. Aber er ftand bor bem Synedrium und bas Synedrium durfte unabhangig bom romision Landpfleger tein Todesurtheil vollstreden.

Freilich wird nicht einmal ein Urtheil gesprochen — die Menge stürmt auf ihn ein, stößt ihn zur Stadt hinaus und steinigt ihn — für diese tumultuarische Menge war aber inmitten bes Synedrium kein Plag.

Wie genau historisch sieht es ferner aus, daß die Zeugen vor der Steinigung ihre Kleider niederlegten — welcher Zufall aber, daß sie dazu den Plat vor den Füßen des Jünglings trafen, der dazu bestimmt war, den Bruch mit dem Judenthum, den Stephanus einleitete, als Paulus zu vollenden und das heil zu den heiden zu bringen!

Allerdings stimmt die Vertheidigungsrede des Märtyrers zu der Anklage, die sich auf die Aussage von falschen Zeugen stütte, wonach er gegen die heilige Stätte und das Gesetz Lässterungen ausgesprochen haben soll (C. 6, 13) — schade nur, daß gegen Paulus, den Vollender, dieselbe Anklage erhoben wird (C. 21, 28) und daß auch gegen den Herrn falsche Zeugen auftraten (Marc. 14, 57. 58), die eine Lästerung gegen den Tempel von ihm gehört haben wollten.

Alles ist gemacht, bis auf den Umstand, daß die aufgebrachten haufen ben Martyrer vor die Stadt führen, damit er draußen, wo der herr litt, den Tod finde — bis auf den Bug, daß der Martyrer wie sein herr fur die Morder bei Gott seine Bitte einlegt und seinen Geist dem herrn Zesu empfiehlt,

wie der herr felbst feinen Beift in die Sande feines Baters befohlen hatte (Lut. 23, 34. 46).

Rurz, weder die Nede noch der Martyrertod des Stephanus können diese Gemeinde, von der die Apostelgeschichte spricht, zu einer wirklichen und geschichtlichen Größe machen. Sagt daher z. B. Herr Dr. Baur'), "der Märtyrertod des Stephanus und die mit ihm verbundene Christenversolgung trete uns mit der Bedeutung geschichtlicher Realität entgegen", so sehlt uns der Bericht, der uns jenen Märtyrertod sammt dessen Volgen wirklich verbürgen könnte; und besteht derselbe Gelehrte auch noch darauf \*\*), daß der Gegensah des Christenthums zum Judenthum in Stephanus zuerst "zu klarerem Bewußtseyn gestommen war", so sehlen uns die Geschichts quellen, die uns dafür einstehen könnten, daß wirklich ein Stephanus eristirte, der sich durch die Einseitung jenes Bruchs mit dem Judenthum den ersten Kranz — (stephanos) — des Märtyrerthums erworden hat.

6.

## Paulus als Apologet.

Satte der Paulus der Apostelgeschichte mit Petrus den Ruhm der Bundertraft theilen mussen, hatte er sogar die Ehre, daß ihn der Simmel unmittelbarer Offenbarungen und wunderbarer Gesichte würdigte, als solche erft geltend machen können,

<sup>\*)</sup> a. a. D. p. 38.

<sup>&</sup>quot;) a. a. D. p. 42.

nachdem sie durch die gleiche Bevorzugung des Petrus legitimirt war, war ihm endlich der Eintritt in seinen geschichtlichen Wirtungstreis erst möglich geworden, als Petrus ihm denselben gesöffnet hatte, — turz, hatte er alle Eigenthümlichteit und Originalität ausopsern und seine historische Bedeutung zu Gunsten der Urapostel ausgeben müssen, so vollendet sich während seines legten Ausenthalts zu Jerusalem dieses Wert der Demuthigung und protessirt der Apostel selbst dagegen, daß er der Revolutionar sep, für den ihn die Leute halten und — als der er in den Briefen erscheint.

Er protestirt jest felbft, mabrend bisber die Ereignisse und beren Berwicklung ibm ben Rubm ber Originalität und umffürzenden Rraft genommen batten. Den Ruhm der Eroberung bat er nicht felbst aufgeopfert, sonbern ber Umstand, baf Petrus die Erfllinge bes Beidentbums gewann und bas Borrecht bes Judenthums zuerft preisgab, bat ibm bie Walme bes ersten Sieges, die ibm die Briefe quertheilen, aus der Sand gemunden. Rest verfichert er aber felbft, baf er ein firen a gefettlicher Mann fev und baf es ibm nicht in ben Ginn babe tommen tonnen, den gefeglichen Boden ju verlaffen - jest ift er der Avologet seiner selbst und beweist er durch fein gefegliches Benehmen, bag ber Borwurf feiner Begner, er wolle das Unsehn bes Gesetzes untergraben, ein unbegrundeter fev - tann die Revolution, die in der Singabe bes Seils an bie Beiben liegt, nicht geläugnet werben, fo entschuldigt er fie wenigstens, indem er fic auf die unwiderstehliche Gewalt beruft, mit der ibn fein himmlischer herr dazu getrieben babe, ben Seiden bas Evangelium zu verfündigen — in Rom endlich und in seiner Berbandlung mit ber bortigen Judenschaft vollenbet fich eine andere Seite seiner Apologetit, indem er einen Brundfag, den er im Lauf feiner gangen Birtfamteit ftreng befolgt bat, in reiner Allgemeinheit aufstellt: mit ihrem hartnadigen Widerstand gegen bas Seil sind die Juden felbst baran fould, daß er sich mit bem Evangelium an die Seiden wandte:

In drei Formen führt er also die Apologie seines Werts und seiner Person durch: — er ist ein streng geseglicher Mann, nur die unwiderstehliche Gewalt des himmels trieb ihn zu den Beiden und die Juden wiesen ihn in ihrer Verblendung selbst auf den Wirtungstreis an, zu dem ihn sein herr berufen hatte.

Der Gegensatz gegen die Briefe erreicht also seine bochste Spige. Seben wir, ob er sich behaupten kann.

## Die Wefeglichteit bes Apostels.

Schon vor seiner letten Reise nach Jerusalem trieb ben Apostel die Rücksicht auf feine gesetliche Pflicht nach der heiligen Stadt. Er war so eben in Ephesus angekommen und in der Synagoge aufgetreten, die dortige Judenschaft ladet ihn au einem längern Aufenthalt ein, aber die Pflicht ') ruft ihn nach Jerusalem, er muß daselbst das bevorstehende Fest halten, die Rücksicht auf seine gesetzliche Pflicht läßt ihn die möglichen und bei dem willigen Entgegenkommen der Juden fast gewissen und bei dem willigen Entgegenkommen der Juden fast gewissen — er reist ab nach Casarea, aber stiehlt sich eigentlich nur nach Jerusalem, d. h. der Verfasser deutet nur verstohlen die wirkliche Abreise nach Jerusalem an, indem er nur berichtet, daß der Apostel, "nachdem er hinausgegangen war und die Gemeinde begrüßt hatte \*\*), nach Antiochien zurücksehte."

<sup>\*)</sup> C. 18, 21. δεί με πάνεως .....

<sup>44) 23. 22.</sup> ἀναβὰς ....

Warum aber so verstohlen? Warum beutet ber Verfasser nur in einem flüchtig hingeworfenen Participium die Thatsache an, daß die Abreise nach der heiligen Stadt wirklich erfolgt sep? Warum meibet er sogar den Namen der heiligen Stadt?

Darum, weil das Motiv, welches der Berfasser als Zeugniß für den gesetzlichen Sinn des Apostels geltend macht, sich bald darauf wiederholt und der ausführliche Bericht über die Reise nach Zerusalem einen florenden Pleonasmus erzeugt hatte.

Als der Apostel vor seiner legten Reise nach Jerusalem Europa verließ, wartete er mit der Abfahrt von Philippi, bis das Osterfest vorüber war (C. 20, 6) d. h. er bewies wiederum seinen gesehlichen Sinn, indem er das Fest wenigstens in Ruhe, wenn auch nicht inmitten der opfernden Gemeinde zu Zerusalem beging. Er wollte aber in der That ein Fest in der heiligen Stadt seiern, als er jest von Griechenland Abschied nahm, das Pfingstesst (C. 20, 16), und er hatte so große Gile, zur recheten Beit in Zerusalem zu seyn, daß er sogar bei Ephesus vorüberschiffte und die Aeltesten der dortigen Gemeinde nach Milet beschied.

Benn die Furcht vor einer Ueberfüllung der Darstellung den Berfasser dazu bewog, die vorhergehende Reise nach Jerusalem zu verheimlichen, so brachte er dagegen in seinen Bericht von der letzten Reise des Apostels eine Ueberfüllung der Mostive, die die Unsicherheit seines Pragmatismus beweist und seinen Festpragmatismus überhaupt zerstört.

Das Pfingstest zieht den Apostel nach Zerusalem, bewirtt wenigstens die Schnelligkeit seiner Reise. Den Entschluß zur Reise hatte er schon vorher gefaßt, als er sich in Ephesus mitten in einer gesegneten Wirtsamkeit befand. Er wollte troß des Erfolgs, der ihn in Ephesus umgab, nach Zerusalem und dann nach Rom — dann, sagte er, "muß ich auch Rom sehen" (C. 19, 21).

`}

Nach Jerusalem rief ihn nur die heilige Bedeutung und gesehliche Wichtigkeit der Stadt — Jerusalem mußte er besuchen, ehe er nach Rom ging — so sagt er es nachber in seiner Nede vor Felir selbst (C. 24, 11. 17), daß er nach Jerusalem rein und allein in der Absicht gekommen ist, um anzubeten, und daß ihn nach mehrjähriger Abwesenheit — (der Verfasser vergißt, daß der Apostel kurz zuvor sich heimlicherweise nach Jerusalem gestohlen hatte) — das Verlangen getrieben habe, in der heiligen Stadt zu opfern.

In der Rede an die Aeltesten zu Milet gibt er dagegen ein ganz anderes Motiv der Reise an: der Geist hat ihn gesfesselt, eine übernatürliche Macht treibt ihn nach Jerusalem seinem Schicksal entgegen — er kennt sein Schicksal nicht, nur das weiß er, daß Bande und Trübsal seiner in Jerusalem warten, — der Geist hat es ihm von Stadt zu Stadt verkündet und ihn durch dieß Zeugniß nirgends ruhen lassen, ihn unaufshaltsam weiter getrieben — er ahndet, daß seine Lausbahn bald vollendet ist (C. 20, 22—24).

Jedes dieser beiden Motive macht aber bas andere überflussig — beide machen sogar auf so ausschließliche Geltung Ansprüche, daß sie sich endlich einander ausschließen — d. h. sie sind schriftstellerisch entstanden, aber das schriftstellerische Gesschick war nicht groß genug, um sie beide in einen verfländigen Zusammenhang zu bringen.

Noch in einer andern hinficht ift ber Bericht überfullt, aber auch biefe Ueberfullung ift zugleich ein Biberfpruch, der bas Ganze in fein ungludliches Schidfal mit hineinzieht.

Am Tage nach seiner Antunft in Jerusalem begibt sich Paulus zu Jakobus und den Aeltesten, hört von ihnen, wie die gläubigen Juden der Hauptstadt durch das Gerücht, daß er die auswärtigen Juden zum Abfall von Mose bewege, beunruhigt

setubbe auf sich haben, anzuschließen und sich mit ihnen gemeinsam reinigen zu lassen, um die Grundlosigkeit jenes Gerüchts
zu beweisen und zu zeigen, daß er gleichfalls in strenger Gesehesbeobachtung einherwandle (C. 21, 20—24). Paulus folgt
dem Rath, nimmt jene vier Männer mit sich in den Tempel
und läßt sich in Gemeinschaft mit ihnen durch die Haarschur
und Opfer reinigen.

Also hatte es sich zufällig so getroffen, daß Paulus bei seiner Ankunft in Jerusalem dasselbe Gelübde auf sich hatte, daß er sich in Folge dieses Gelübdes das Haupthaar hatte mache sen laffen?

Allerdings, antwortet der Berfasser, schon in Griechen- land hatte der Apostel ein Selübde auf sich, schon in Renchrea hatte er sich das Haupthaar scheeren lassen ") — der Berfasser will in der That, was in Jerusalem geschah, hier schon vorbereiten und erklärlich machen, er will den Ansang des Selübdes berichten, von dem sich Paulus in Jerusalem losmachte, aber er versah sich darin, daß er die Haarschur, die das Ende des Gelübdes bezeichnet, zum Ansang desselen macht, und er bedachte es nicht, daß es dem Apostel auf seinen Missonsreisen und bei der beständigen Berührung mit heiden unmöglich war, die Berunreinigungen zu meiden, die der Nassiräer vor Allem zu siehen hatte.

Paulus mußte bereits feit langerer Beit, wenn er fich jenen vier Mannern auf der Stelle follte anschliegen tonnen, ein

<sup>\*)</sup> C. 18, 18. Das Paulus derjenige ist, der das Gelübde auf sich hatte, beweist die fortgehende Sinheit des Subjects B. 18. 19: elze ... \*\*xaxiveryoz ... \*\*xaxivery und die Unterscheidung des Apostels von den andern: — exekvors.

Belübbe auf fich haben, ber Berfaffer wollte biefer Schwierigfeit icon fruber guvortommen, aber er hat die Borbereitung fo ichlecht getroffen, daß das fpatere Ereignig unmöglich bleibt.

Jatobus sest voraus, daß das Gerücht, welches die Juben in Jerusalem in Betreff des Apostels beunruhigte, falsch sey — diese Boraussegung steht ihm so sest, daß er jedes Bort darüber für unnug halt, — auch Paulus lägt tein Bort darüber fallen, daß er allerdings das Geset aushebe, er gibt auch teine apologetische Erörterung darüber, daß jenes Gerücht in der That seinen Grund habe, sonst aber zugleich auf einem Migverständniß beruhe, er sagt Nichts über den Sinn und Umfang, in welchem er das Geset aushebe — stillschweigend gibt er vielmehr dem Jatobus darin Recht, daß jenes Gerücht allen Grundes entbehre, und versteht sich augenblicklich dazu, den Rath desselben zu besolgen und durch die öffentsliche Lösung seines Gelübdes zu beweisen, daß ihm bei seiner strengen Gesetlichteit eine Untreue gegen das Geset, wie sie das Gerücht in ihm vorausseze, unmöglich sey.

Der Seiden wird in der Antlage, die das Gerücht gegen ihn erhob, nicht gedacht, nur das wurde ihm vorgeworfen, daß er die auswärtigen Juden zum Abfall von Moses verführe und sie dazu verleite, ihre Kinder nicht zu beschneiden und die geseslichen Gebräuche nicht zu beachten, — und nur Jatobus erwähnt im Borbeigehen (C. 21, 25), daß durch die prompte Niederschlagung jenes Gerüchts der Freiheit der Seidenchristen tein Eintrag geschehen solle, — allein gerade diese ängstlich angefügte Clausel, die die innere Unwahrscheinlichkeit des Berichts zum Theil heben, vielleicht ganz verdecken soll, dient nur dazu, dessen Ausschlang zu vollenden.

Un sich ist die Claufel völlig nichtsfagend, da das Gerücht von dem gesetswidrigen Frevel des Apostels nicht im ent-

ferntesten daran dentt, sich auf eine Marime, die derselbe den Seiden gegenüber beobachtete, zu stügen. Weder durch jenes Gerücht, noch durch die Befolgung des Raths, den Jakobus dem Apostel gab, ist die Freiheit der Beidenchristen bedroht, da dieselbe auf dem Boden, den die gegenwärtige Collission einnahm, so gut wie gar nicht eristirte.

Im Gegentheil! Jener Borwurf, ber ben gläubigen Juden in Jerusalem zu Ohren getommen war, sollte Alles umfassen, was man von Paulus wußte, — sollte die ganze revolutionare Thätigteit desselben in Ginen Ausbruck zusammensfassen — die Leute, die jenes Gerücht verbreiteten, wollten die ganze Wirtsamteit Pauli angreifen — das Berbrechen, dessen man ihn beschuldigte, sollte sein ganzes Besen charafterisiren.

Seine Segnerschaft gegen das Geset — und das ist die hauptsache und der Grund der Berwirrung, die den Bericht durchzieht und zu Boden wirst — ist somit in jenem Borwurf salsch aufgefaßt — in der Clausel des Jakobus auf eine falsche Beise gebilligt und zugestanden — (er thut recht daran, die heiden mit der Beschneidung zu verschonen) — in einer falschen Beise beschränkt und auf ihre vermeintslich richtige Gränze zurückzeführt — (so daß die Clausel auf der Boraussegung beruht, daß er allerdings gegen das Gesets sich vergehen wurde, wenn er, was jedoch nicht der Fall sey, die gläubigen Juden von der Beschneidung ihrer Kinder entsbinden wollte.)

Als der Verfasser den Apostel von dem Vorwurf, daß er ein Revolutionär sey, reinigen wollte, mußte er die Anklage doch irgend wie specificiren. Der Vorwurf, daß er das Gesetz nicht halte und Alles, was in seinen Kräften stehe, zum Sturz besselben thue, ware zu allgemein und unbestimmt gewesen undher, wenn die Katastrophe ausbricht und die fremden Juden

١

ben Aufstand wider den Apostel erregen, werfen ihm dieselben allerdings im Allgemeinen nur feine Feindschaft gegen Boll, Geseth und Tempel vor (C. 21, 28) — später, in den Reden, in denen sich der Apostel gegen seine Feinde rechtsertigt, nimmt sogar Borwurf und Antlage neue Formen und Sestalten an, beweist also der Berfasser seine Unfähigkeit, den wirklichen und geschichtlichen Gegensat, den Paulus gegen das Geset ausgebildet hatte, auf seinen richtigen Ausdruck zu bringen.

Nein! nicht nur seine Unfähigleit — (bas Bert ber Berwirrung greift also immer noch weiter) — er beweist auch, daß
es ihm eigentlich unmöglich war, eine Antlage zu bilden, die an die Kämpfe des Apostels und an die Borwurfe seiner Gegner einigermaaßen erinnerte. Sein Paulus ist tein Revolutionär, hat Nichts gethan, was auch nur den Berdacht der gläubigen Juden erwecken konnte; was er unter den heiden that, ist nur die Fortsehung vom Wert des Petrus, und wenn er den heiden die Beschneidung erließ, so handelte er unter der Autorisation der Urapostel und vollzog er nur deren ausbrücklichen, noch dazu vom heiligen Geist eingegebenen Beschluß.

Der Revolutionar, der siegreiche Segner des Gesetes fieht draußen, tampft und siegt in den Briefen — in der Apostelgeschichte soll er vom Matel der revolutionaren Gesinnung — von einem Matel, der ohne sein Berschulden auf ihn gefallen ift, gereinigt werden.

Wie also ben Matel gestalten? Wie die Antlage formuliren? Wie? Es tam auf das Belieben und die Kunst des Berfassers an. Als er demnach die Collision wenigstens einleiten, verständig bilden mußte, als es darauf antam, ein grundlases Gerücht zu schaffen und die Geiden zu gleicher Beit in Frieden und Rube und im Genng ihren Freiheit zu

3 . . . . . . . . <u>V</u>

lassen, bildete er jenes Gerücht, daß der Apostel die Juden zum Absall von Moses verführe, bildete er den Vorwurf, der nach den Zeitverhältnissen, in denen er selber lebte, allenfalls noch das denkbarste Verbrechen war, dessen man den Apostel zeihen konnte, und fügte er die sichernde Clausel des Jakobus hinzu.

Daber die durchgreifende Berwirrung!

Aber es bleibt babei, daß der Vorwurf, der Apostel wolle die Juden vom Joch des Gesetzes befreien, seine ganze gesschichtliche Wirksamkeit treffen, und daß der Apostel, indem er den Vorwurf widerlegt, seine unbedingte und vollständige Treue gegen das Gesetz beweisen soll. Er ist kein Nevolutiosnär — ein Angriff auf das Gesetz, wie ihn das Gerücht ihm zuschreibt, wäre ein Frevel gewesen, der ihm — ihm, dem streng gesetzlichen Mann, schlechterdings unmöglich siel.

Der Paulus der Apostelgeschichte desavouirt also den Paulus der Briefe — der Apologet verläugnet den Revolutionär — nur ist diese Berläugnung in sofern unglücklich durchegeführt, als in der Apostelgeschichte Richts zu dem Argwohn Anlaß geben konnte, daß der Apostel ein Revolutionär sey.

Nur in den Briefen lebt und wirkt der Mann, der in der Freiheit, die er den heiden erkampfte, zugleich die Freiheit der Judenchristen gründete und indem er die heiden befreite, das Gesetz überhaupt stürzte. Dieser Streiter und Befreier, den der Paulus der Apostelgeschichte desavouirt, wird aber auch diesen nimmermehr anerkennen.

Der Paulus des Galaterbriefs behauptet seine Ausbebung des Gesetzes so unbedingt, macht sie so rudsichtelos für Juden und heiden geltend, daß ihm der Gedanke an irgend eine Claussel unmöglich ist und sogar als Berrath an der theuer erstauften Freiheit erscheinen wurde. Er will Nichts davon wissen, daß die Freiheit der heibenchriften, als ein erceptionelles

Privilegium, ber gesetlichen Sitte ber Jubendriften keinen Abbruch thun solle — er benkt auch nicht baran, ben Juben ihr Gesetz zu laffen und nur burch eine Clausel neben ihrer Gesellichkeit die Freiheit ber Beiben nothburftig zu mahren.

Statt den heutigen Apologeten, die den Widerspruch zwisschen dem Benehmen und Berhalten des Paulus in der Apostelsgeschichte und seinen eignen Neußerungen in den Briefen zum Theil wohl zugeben, ihn aber durch die Behauptung \*), daß der Apostel, "wollte er sich nicht selber untreu werden," ebe er den von Jakobus entworfenen Plan befolgte, "nähere Erklärungen" vorausgeschickt haben musse, zu beseitigen hossen, — stattihnen ihre Hossnung zu nehmen und zu zeigen, daß der Bersasser der Apostelgeschichte Erklärungen, die die Boraussesungen des Jakobus berichtigten, nicht kennt und nicht braucht, da er von einer gegen das Gesetz gerichteten Wirksamkeit und Lehre des Apostels Nichts weiß, — statt dessen weisen wir lieber noch darauf hin, wie der Verfasser durch die Art und Weise, in der er die Katasstrophe herbeisührt, seinen Bericht vollends zertrümmert.

Die vielen Myriaden gläubiger Juden, von denen Jakobus (C. 21, 20) spricht, sind nach den eignen Boraussetzungen der Apostelgeschichte ein Ding der Unmöglichkeit und können auch neben den Boraussetzungen der Briefe, wonach die Urgemeinde aus armen Almosenempfängern bestand, sich nicht behaupten.

Wenn Jakobus auseinandersett, daß der Gesetseifer dies fer Tausende von gläubigen Juden und ihr Argwohn, den ihnen das Gerücht über die revolutionäre Lehre des Apostels eingestögt habe, zu fürchten sepen, so stütt er sich besonders darauf, daß eine Zusammenkunft dieser Menge, sobald sie die Ankunft

<sup>\*)</sup> So 3. B. Schnedenburger, a. a. D. p. 64. 65.

Pauli erfahren habe, unumgänglich nothwendig und nicht zu umgehen sey \*) — und zwar eine officielle, gemeindliche Busammenkunft, da der Verfasser sehr wohl weiß, daß ein Volksauflauf \*\*), ein Jusammenlaufen der Volksmenge keine Jusamsmenkunft ist und Beides durch die Sprache genau geschieden wird.

Dennoch hatte ber Verfasser ben folgenden Boltsauflauf schon im Auge, als er Jakobus seine Besorgniß vor der unsvermeidlichen Susammenkunft der Gemeinde aussprechen ließ, — er wollte diesen Auflauf im Boraus motiviren und vorbereisten — wenn aber der tumultuarische Auflauf wirklich eintritt (V. 30), steht das ganze Bolt von Jerusalem auf dem Platze und sind die judenchristlichen Eiferer verschwunden — ja, so völlig verschwunden und vergessen, daß erst auswärtige Juden (V. 27) auftreten und das Bolt, das ganze Bolt\*\*\*) gegen den Apostel aushehen mussen.

Der Verfasser hat die Myriaden gläubiger Juden, sammt ihrem Argwohn selbst beseitigt und er hat Recht daran gethan, benn die Schöpfung dieser zahllosen Gläubigen und Eiserer war von vornherein eine versehlte und konnte sich neben den Brüsdern, die den Apostel bei seiner Ankunft in Jerusalem freundslich aufnahmen, und neben den Aeltesten sammt Jakobus, die ihm mit ihrem wohlwollenden Rath beistanden, nicht behaupten. Der Gegensaß jener Brüder und der feindseligen Myriaden ist chaotisch und haltlos — die Besorgniß erregende Stellung, die die Myriaden von Gesetzeseiserern einnehmen, zerstört den Zusammenhang zwischen der Gemeinde und ihren Führern

<sup>\*)</sup> Β. 22. πάντως δεί πληθος συνελθείν.

<sup>\*\*)</sup> B. 30. συτδρομή τοῦ λαοῦ.

<sup>\*\*\*)</sup> Β. 27. πάττα τὸν ὅχλον.

und Borfiehern — jene Myriaden erfahren baher nur ihr verbientes Schickfal, wenn sie bald barauf vom Berfasser vergeffen werden.

Die Bertheibigungereden bes Apoftele.

Nein! Er ist fein Nevolutionar — tein Gewaltmensch, der traft seines Selbstgefühls sich gegen die Satzungen der alten Welt auflehnt und sie niederwirft — er ist kein Gegner bes Gesetzes — nicht der mächtige Zerstörer, der das Gesetz vernichten und die Welt vom Joch desselben befreien will — er ist unschulbig — der Apostel führt es selbst in seiner Nede vor dem Volk, vor Felix und Agrippa aus und zeigt zum Ueberfluß noch vor dem Synedrium, mit welcher Aengstlichkeit er jeden Buchstaben des Gesetzes zu befolgen sucht.

Das ist fein Neuerer, der mit dieser Bestissenheit, mit der es der Apostel in seiner Rede vor dem Bolke thut (C. 22, 3–21), die Sendung, die er an die Heiden erhalten, die Sendung, die ihm bisher nicht einmal vorgeworfen war, als eine solche darstellt, der er sich nicht entziehen konnte und die ihm sogar wider seinen Billen von einer höhern Macht aufgedrungen war. Zu den Füßen Gamaliels im väterlichen Gesetz gründlich unterrichtet und ein Eiserer sur dasselbe, wird er vom Herrn niedergeworsen und als er in Jerusalem unter den Juden wirken will, von demselben unter die Heiden geschickt. Ja, auch damals, als ihn der Herr sich angeeignet hatte, trat er aus dem Zusammenhang mit dem Gesetz nicht heraus, denn Ananias, ein gesetzlich frommer Mann, führt ihn in seine Amtsthätigseit ein und er lag im Tempel im Gebet, als ihn der Herr zu den Heiden schiedte.

So spricht kein Neuerer, wie der Apostel, wenn er vor dem König Agrippa (E. 26, 2-23) wiederum aus dem notorisch feststehenden Umstand, daß er früher zur strengsten Secte der Juden gehörte, den Beweis führt, daß er nicht aus leicht=
fertigem Muthwillen sich in eine Arbeit geworfen habe, in die ihn vielmehr die unwiderstehliche Gewalt seines Herrn versette
— nein! auch Dasjenige, um dessentwillen man ihn jest antlagt, ift nichts Neues, — er hofft auf Nichts Neues, sondern nur auf die Berheißung, die den Bätern geworden, und diese Hoffnung ist ihm noch jest mit den zwölf Stämmen seines Bolks gemeinsam — er lehrt auch nicht Ein Wort außer dem, was die Propheten und Moses gelehrt haben (E. 26, 6. 7. 22).

Er ist tein Aufrührer, tein Abtrunniger, denn wenn auch seine Gegner den Berband, dem er jest angehort, eine Secte nennen, so dient er in demselben, wie er vor Felir auseinandersfest (C. 24, 14. 15), doch immer noch einzig und allein dem Gott seiner Bater, glaubt er nur dem, was im Geset und den Propheten geschrieben steht, und ist seine einzige Hoff-nung die, daß eine Auferstehung der Todten seyn werde.

Waren diese Wendungen vielleicht nur angstlich, so ift fein Benehmen bor dem Synedrium geradezu unangemeffen, unschön und die Stellung, die er sich zu der pharifaischen Parthei beffelsben giebt, unwurdig zu nennen.

Einen Miggriff bes Hohenpriestere, ber ihm sogleich wegen bes Eingangs seiner Bertheidigungerebe burch die Nahestehenden auf den Mund schlagen läßt, benugt der Apostel, um dem Barbaren "die Wahrheit" zu sagen und zugleich zu beweisen, mit welcher Gewissenhaftigkeit er das Geset befolge, mahrend gerade seine Gegner es nicht beachten. Er fahrt nämlich gegen den Hohenpriester aus, gebraucht selbst ein Schimpfwort gegen

ihn, als man ihn aber darauf aufmerksam machte, ob er ben Hohenpriester schimpfen wolle, nimmt er seinen Ausfall zurud und versichert er, er habe nicht gewußt, daß es ber Hohespriester sep, sonst wurde er ihm allerdings die Achtung bewahrt haben, die das Gesetz zur Pflicht macht (C. 23, 1-5).

Er thut, als habe er ben Hohenpriester nicht gekannt — er will sagen, aus dem Benehmen bes Barbaren habe er schliesen mussen, daß er nicht ber Hohepriester sep — er freut sich im Geheimen über die Alugheit, mit der er dem Hohenpriester einen Schlag verset, ihm die Wahrheit sagt und sich zugleich gegen die Folgen seines unehrerbietigen Benehmens wider "den Obersten seines Volke" sicher stellt, — leider hat aber nur der Wersasser dem Apostel diese unschöne Freude an seiner Alugheit, diesen häßlichen Rigel über seine Gescheidtheit selbst verdorben, indem er ihn in seinem Ausfall den Hohenpriester doch als diese obrigkeit siche Person, die über ihn zu Gericht sigt, anreden läßt\*).

Gleich unschön und unwurdig ist die Gestissentlichkeit und Wegwerfung seiner selbst, mit der der Apostel an den Sectengeist der Pharisaer appellirt, um sie gegen die sadducäischen Beisiger des Synedriums für sich zu gewinnen — unschön der Eiser, mit dem er ausruft und versichert: "Brüder, ich bin ein Pharisaer, eines Pharisaers Sohn!" — unwurdig die Wendung, mit der er die eigentliche Anklage umgeht und vorgibt, er sey um der Hoffnung willen und wegen der Auferstehung der Todten — ("der Gerechten und Ungerechten", wie er in der Rede vor Felir hinzusest) — angeklagt. Der Berfasser erreicht zwar seine Absicht und hat zuletzt die Freude, daß die beiden Secten im Synedrium gegen einander auftreten

<sup>\*)</sup> Β. 3. καὶ σὺ κάθη κρίνων με κατὰ τὸν νόμον;

und die Pharifaer geradezu erklären, daß sie an dem Angeklagten Nichts Arges sinden, ja es sogar als möglich zugeben, daß ein Geist oder Engel — (als ob die Erscheinung von Damastus einen der streitigen Punkte bildete oder im Lauf der Berbandlungen auch nur mit Einem Worte erwähnt worden wäre!) — mit ihm gesprochen haben könne. Allein diese Freude genießt der Berfasser nur auf Kosten des Apostels, der um dieses Triumphes willen Alles das, was er in den Briefen ist, wegwerfen muß, und auf Kosten der Wahrscheinlichkeit, da es trot dem Berfasser unmöglich bleibt, daß die Pharisäer, wenn der Apostel den eigentlichen Streitpunkt wirklich umgehen wollte, es zugelassen und vergessen haben würden, daß mit dem Glauben an die Auferschung der Todten der Glaube an den ausersstandenen Jesus durchaus nicht Eins und dasselbe sey.

Auch darüber wollen wir mit dem heutigen Apologeten nicht streiten, ob der Apostel im Stande gewesen sep, sich in so ängstlicher und unwürdiger Beise vor Bolf und Obrigleit zu verantworten — allem Streit werden wir vielmehr ein Ende machen und den Apostel von dem Makel, den die unschöne Composition des Berfassers auf ihn wirft, zu gleicher Zeit befreien,
indem wir zeigen, wie diese Berhandlungen vor den geistlichen
und weltlichen Machthabern, so wie die Katastrophe, mit der sie
endigten, den evangelischen Berichten über die Berhöre Zesu
und über die letzte Katastrophe seines Lebens wörtlich nachges
bildet sind.

Der romische Oberhauptmann, ber den Apostel im Boltstumult gefangen genommen hatte, schickt ihn zuerst vor das Synedrium, Paulus muß sich sodann vor dem Landpfleger Kelip

verantworten und kommt endlich mit dem König Agrippa zufammen — es wiederholt sich also die Reihefolge, in welcher
der Jesus des Lukasevangeliums zuerst vor dem Synedrium,
sodann vor Pilatus, endlich vor herodes steht.

Als Jesus vor dem Spnedrium fleht, schlagen ihm die Diener ins Gesicht — (Marc, 14, 65) — so gibt ber Sobepriester Befehl, den Apostel auf den Mund zu schlagen \*).

Das Synebrium "band" Jesum und "überantwortete" ihn bem Pilatus — so weissagte bem Apostel, als er auf seiner letten Reise nach Jerusalem in Casarea einkehrte, ber Prophet Ugabus, daß ihn die Juden binden und in der Heiden Hande überantworten werden \*\*).

Pilatus weigert sich anfangs, den Absichten der Juden zu willsahren, "denn er wußte (Marc. 15, 20), daß ihn die Hohenpriester nur aus Neid überantwortet hätten" — so sucht auch Felix die Juden hinzuhalten, "da er sehr wohl wußte, wie es um die Sache stand" (C. 24, 22).

Die Frau des Pilatus erfährt im Traum, daß Jesus ein Gerechter ist, warnt ihren Mann und dieser, als er dem Bolk nachgeben muß, erklärt, daß er am Blut dieses Gerechten nicht schuldig senn will — so hört Felix mit seinem Weibe Drusilla, einer Jüdin, dem Apostel über seinen Glauben zu, erschrickt, als er seine Auseinandersetzung vernahm, und wird in seinem Worhaben, die Sache hinzuhalten, nur noch bestärkt \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Die Scene Joh. 18, 22. 23 ift erft der Apostelgeschichte nach- gebilbet.

<sup>\*\*)</sup> Ματ. 15, 1. δήσαντες . . . παρέδωκαν . . .

Act. 21, 11. δήσουσιν . . καὶ παραδώσουσιν.

<sup>\*\*\*)</sup> Act. 24, 24, 25. Ob der Berfasser das gegenwärtige Matthäusevangelium (G. 27, 19. 24) vor Augen hatte oder eine Quellenschrift, die der Compilator desselben benutte, diese Frage gehört nicht hieber.

Felir - beffen Zaubern ber Berfaffer ungeschickt genug auch noch aus dem Umftand erflärt, daß er von Paulus für feine Freilassung ein Geldgeschent boffte - will beim Abgang von feinem Voften den Juden eine Bunft erzeigen und läft ben Apostel gefangen gurud (Act. 24, 27) - Festus, fein Nachfolger, will ben Juden wiederum eine Bunft erzeigen und macht bem Apostel, obwohl die Berweisung ber Sache an Rom bereits entschieden ift und feststeht, den Borfcblag, ob er fich nicht in Jerufalem richten laffen will (C. 25, 9) - ber Berfaffer bat nämlich einen zwiefachen Anklang aus den Evangelien in Gins gefügt - er bachte an den Umftand, dag Pilatus durch die Freigebung eines Gefangenen dem Bolte ju Oftern eine Bunft zu erzeigen pflegte, und zugleich an den andern Umftand, baf Vilatus bem Bolle und feinem Saf gegen ben Angetlagten endlich genug thun wollte, ale er ben Barnabas freigab und Tesum ibnen ovferte\*).

Die Ueberfullung, die der Berfasser vom Grundftoff des Lukasevangeliums in die ursprüngliche Anlage der legten Ratastroppe gebracht hat, hat der Berfasser der Apostelgeschichte getreulich wiederholt.

Wie Herodes in jenen Tagen, als die Sache Jesu vor Pilatus gekommen war, sich zufällig in Jerusalem befand, so traf es der Zufall, daß Agrippa auch gerade "mehrere Tage" in Casarea weilte, wo der Proces des Paulus geführt wurde. (Luk. 23, 7. Act. 25, 13.)

Serodes hatte icon feit langerer Beit ben Bunich gebegt, Jesum gu feben, ale ibm ber romifche Landpfleger feinen Bunich

<sup>\*)</sup> Marc. 15, 15. βυυλόμενος τῷ ὅχλφ ἐκατὸν ποιῆσαι.

Act. 24, 27. θέλων χάριτας καταθέσθαι.

Act. 25, 9. Θέλων χάριν καταθέσθαι.

erfüllte — so fagt Agrippa zum Landpfleger Festus: "ich möchte ben Menschen auch gerne boren," und Festus sagt ibm die Ersfüllung seines Bunsches zu.\*)

Serodes ift in Gesellschaft seiner Krieger, als Zesus vor ihm fieht — Agrippa zieht in Begleitung ber hauptleute in's Richthaus ein, in dem er den Apostel seben wird \*\*).

"Ihr habt diesen Menschen zu mir gebracht, als ob er bas Bolk abwende," erklärt Pilatus den Hohenpriestern und Obersten des Bolks, nachdem Herodes Jesum zurückgeschickt hatte, "und sehet, ich finde an diesem Menschen der Sachen keine, deren ihr ihn beschuldigt, und Herodes auch nicht" — auch als er vor Herodes stand, "hat man Nichts auf ihn gebracht, das des Toedes werth sey" — so sagen zu einander der Landpsleger und Ugrippa, nachdem die Unterredung des Apostels mit dem letzteren beendigt ist: "dieser Mensch hat Nichts gethan, was des Todes werth sey" — beide stimmen also mit den günstig gesstimmten Pharisäern des Synedriums überein, die auch erklären, daß sie an diesem Menschen nichts Arges sinden\*\*\*)

Pilatus wollte durchaus Jesum los lassen — so sagt auch Agrippa du Festus: dieser Mensch hätte können losgegeben werz ben, wenn er sich nicht auf den Kaiser berufen hatte (C. 26, 23) — aber das Schicksal beider muß sich troß des guten Wilslens und der gunstigen Stimmung ihrer heidnischen Richter

<sup>\*)</sup> Lut. 23, 8. ήν γάρ θέλων έξ ίκανοῦ ίδεῖν αὐτόν.

M(t. 25, 22. εβουλόμην και αύτος τοι άνθρώπου άκουσαι.

<sup>\*\*)</sup> Lut. 23, 11. σύν τοῖς στρατεύμασιν αύτοῦ.

Act. 25, 23. σύν τοις χιλιάρχοις.

<sup>\*\*\*)</sup> Lut. 23, 15. οὐδὲν ἄξιον Θανάτου ἐστὶ πεπραγμένον αὐτῷ.

Act. 26, 31. ουδέν θανάτου άξιον πράσσει ο άνθρωπος ούτος.

A(t. 23, 9. οὐδὲν κακὸν εύρισκομεν εν τῷ ἀνθρώπῳ τούτῳ.

crfüllen — Pilatus übergibt endlich Jesum dem Willen der Juden — Festus übergiebt Paulum dem Beamten, der ihn nach Nom schafft\*)

Nun wissen wir aber auch, was wir vom römischen Burgerrecht zu halten haben, welches der Apostel gegen alle gesschickliche Wahrscheinlichkeit schon von Geburt an besessen haben soll. Es ist ein Mittel des Pragmatismus, um das Schicksal zu erfüllen\*\*), welches ihn in Nom haben wollte, und wenn wir sonst keine zuverlässigen Zeugnisse dafür auffinden, daß der Apostel sich wirklich einmal in Nom befunden habe, so ist die Apostelgeschichte auch nicht im Stande, uns dafür zu bürgen, daß der Apostel in Rom aufgetreten sey, denn die Reise, von der sie berichtet, der Aufenthalt in der Weltstadt, den sie beschreibt, ist nur ein Wert des Pragmatismus und soll nur dem Apostel die Gelegenheit dazu bieten, die apologetische Grundmarime, der er von Anfang an und während des ganzen Laufs seiner Wirksamteit folgte, in grundsäslich voller Klarheit und Allgemeinheit auszusprechen.

Es handelt sich um die Rudficht, die er den Juden widmete.

<sup>\*)</sup> Luf. 23, 25. παρέδωκε.

Act. 27, 1. παφεδίδουν.

<sup>\*\*)</sup> Im Borbeigehen sei es bemerkt: — sein Burgerrecht und die Berufung auf dasselbe befreit den Apostel von der Geißelung, die ihm schon zugedacht mar (G. 22, 24) und die an Iesus wirklich ausgeführt wird (Marc. 15, 15) — früher in Philippi (G. 16, 23) war der Apostel gestäupt worden, die Obrigkeit der Stadt erschraft aber auch, als sie nachher hörte, daß er römischer Burger sey.

Die apologetische Grundmarime des Apostels.

Obwohl die Bestimmung des Apostels zum Rustzeug, daß er den Namen des Herrn vor die Heiden trage, von vorn herein flar und (C. 9, 15) durch göttliche Offenbarung festgesett war, so tritt er unmittelbar nach seiner Bekehrung doch nur vor den Juden auf. Selbst die üble Ersahrung, die er von ihrer Böswilligkeit gemacht hatte — sie stellten ihm nach dem Leben und zwangen ihn zur heimsichen Flucht aus Damastus — tonnte ihn nicht davon abhalten, bei seiner Ankunft in Jerusalem es aufs Neue mit ihnen zu versuchen, aber wiederum mußer sliehen, weil die Berstockten ihm auch hier nach dem Leben trachteten (C. 9, 20 — 30).

Aufs Neue versucht er es mit den Hartnäckigen und wendet sich an sie, als er auf seiner ersten Missionsreise zu Antisochien in Pisidien auftrat — wiederum aber mit demselben unglücklichen Erfolg, worauf er mit Barnabas offen und freimuthig\*) seinen Grundsatz aussprach — (einen Grundsatz übrigens, mit dessen Aufstellung ihm Petrus gleichfalls vorangegangen war C. 3, 25. 26) — "euch," ruft er, "euch mußte zuerst das Wort Gottes verkündet werden, nun ihr es aber von euch stofft und euch des ewigen Lebens selbst nicht werth achtet, seht, se wenden wir uns zu den Heiden."

Gleichwohl tritt er immer noch nicht als der entschiedene und selbstständige Seidenapostel auf, als den er sich im Galaterbrief selbst charafterisirt. Als ihn der Sag ber Juden aus Antiochien vertrieben hatte, predigt er sogleich darauf in der Synagoge zu Ikonium (C. 14, 1.) — um von neuem

⑤. 13, 46. παζέησιασάμετοι.

ben judischen Saß zu wecken, ber ihn darauf bis nach Derbe und Lystra verfolgte, wo er teine Juden vorfindet, sonach in seiner Wirksamkeit unter ben Beiden durch die nacheilenden judischen Berfolger von Antiochia und Itonium gestört und unterbrochen werden muß.

Auf der zweiten großen Missionsreise derselbe hergang, dieselbe Berwidlung, dasselbe Ende in Thessalonich und bevor (C. 17, 2—14)— ja in demselben Augenblick, in welchem der Berkasser das öffentliche Austreten des Apostels auf dem Markte von Athen als eine Folge\*) von dem Eindruck bezeichnet, den der Anblick des heidnischen Wesens der Stadt auf denselben gemacht hatte, kann er es nicht lassen, in dem Satz, der diese Folge angibt, die Notiz einzuschieben, daß der Apostel in der Spnagoge vor den Juden austrat, verwirrt er demnach die Construction des Satzes in dem Maaße, daß er die Folge vom Anlaß trennt.

In Korinth wiederholt sich die Scene, die bereits in Unstiochien gespielt hatte: — der Apostel wendet sich zuerst an die Juden, lehrt in ihrer Synagoge, als sie ihm aber mit Lästezrungen ins Wort sielen, erklärte er ihnen, daß er sie ihrem Schicksal überlasse und "nun gerechtfertigt zu den Heiden gebe." (C. 18, 5. 6.)

Umsonst, — als meine er nur die heiben dieser Einen Stadt, in deren Mitte er darauf anderthalb Jahr lehrt — als ware er nicht der heidenapostel schlechthin, lehrt er in Ephesus wiederum erst in der Synagoge, bis die Berstocktheit der Juden ihn zwingt, die Schule eines heiden zu seinen Borsträgen zu benugen (E. 19, 8. 9).

<sup>\*)</sup> C. 17, 17. our.

In Rom endlich berfelbe Anfang, biefelbe Berwidlung, biefimal aber ein Schluß von wirklich allgemeiner Bedeutung — eine wirklich abschließende Entscheidung!

Sogleich nachdem seine Haftsverhaltnisse geordnet waren, beruft Paulus eine Jusammenkunft der Häupter der römischen Zudenschaft — man kommt über einen Tag überein, an welchem er ihnen über seine Lehre einen ausführlichen Bortrag halten solle — sie erscheinen am bestimmten Tage, Paulus predigt ihnen von Iesu aus dem Gesetz und den Propheten — die Juden geriethen aber durch seinen Bortrag in inneren Zwiespalt und verließen ihn, nachdem er sie an den Spruch des Jesaias über die Herzenshärtigkeit und Berstockheit dieses Bolkes erinnert und ihnen demnach erklärt hatte, daß das heil den heisden gesandt ist und daß dieselben es hören werden (C. 28, 25 — 28).

Diefes Bolt, das judifche Bolt und die Beiden fteben fich nun mit ihrer entgegengesetzten Art und Bestimmung entschieden und fur immer gegenüber.

Die Angelegenheit ift beendigt, die Cache entschieden und ber Berfasser hat seinen 3wed erreicht.

Paulus ift und bleibt der Seidenapostel, den Bruch mit dem Judenthum hat er aber weder muthwillig noch überhaupt aus eigenem Entschluß herbeigefühet, die Juden vielmehr haben durch ihre Sartnäckigkeit und Verstocktheit den Bruch bes wirft und erzwungen.

Paulus war auch nach seiner Bekehrung und im Berlauf seiner ganzen Wirtsamkeit dem Judenthum treugefinnt und willfährig, aber die Juden haben ihn zurudgewiesen und zu den heiden getrieben.

Der Apostel hat die Schrante des Judenthums durchbrochen, aber nur mit Gulfe der Juden, die ihn von fich binwegftiegen und fo ber Anlag murben, bag er fich zu ben Beiden begab.

Das Christenthum ist universell und erstreckt sich auch über bie Beiden — aber nur ber Saf der Juden hat es zum Gigenthum der Beiden gemacht.

Indem der Berfaffer der Apostelgeschichte Diesen 3med erreichte und bie Uniculd des Apostels glangend bewies, bat er aber noch mehr erreicht - er bat bem Christenthum feine icopferifde und erobernde Rraft geraubt und nur burch den Bufall, daß die Juden ibm widerstrebten, bat er es aum Lebensprincip und Seil der Boller gemacht - fein Vaulus wendet fich nicht Rraft der ursprünglichen und felbstiftandigen Ueberzeugung, daß ihnen das Beil gebore, zu den Beiden, fondern er bringt ihnen erft bas Wefchent des Evangeliums, wenn es die Ruden verschmäbt baben - er bandelt nicht von vorn berein in der Gewigbeit, daß die Beiden die Erben des Beile fepen, sondern er bringt es ihnen erft, wenn die Juden fich felbst enterbt und bas bimmlische But berrenlos gemacht baben - turg, der Berfaffer bat nun endlich fo viel erreicht, bag die große Wendung, die der Paulus der Briefe fraft feiner eigenen Uebergeugung berbeiführt und aus ber eiges nen Gewalt und Allgemeinheit des Evangeliums begrunbet, nur einem Bufall - bem Bufall, daß die Juden das angebotene Seil nicht annehmen wollten, zu verdanken ift.

Und doch hat er seine eigentliche Absicht nicht erreicht, nachsem er vielmehr durch die Einförmigkeit, mit der er seinen Pauslus trot der Berufung zum Heidenapostel und trots aller widrigen Ersahrungen immer und immer wieder und immer guerst an die Juden sich wenden läßt, seine Absicht verrathen, stellt er sie vollends bloß und zerstört er zugleich jeden Gedanken an die Aussührung, indem er den Apostel in Rom dieselbe Marime Rock. Geld.

## 114 7. Der Stantpunft bee Berfaffere ber Apoftelgefchichte.

befolgen und fich erft burch ben Unglauben ber Juden an Die Beiden verweisen laft. Der Berfaffer muß, um feine Albficht zu erreichen, die Cache fo barftellen, als ob in Rom noch teine Gemeinde vorbanden mar - muß es also auch vergeffen und feinen Lefern in Bergeffenbeit bringen, daß ju ber Zeit, als Paulus Rom als Gefangener betrat, der Römerbrief schon geschrieben seyn mußte und daß die römische Gemeinde von demselben Brief als weltbekannt vorausgesett wird er muß endlich die Juden, als Paulus ihnen erklärte, daß er um der hoffnung Ifraels willen seine Keffeln trage, so fremb von der neuen Secte fprechen laffen, daß es flar ift, wie fie bieber noch feine Belegenheit batten, fie in der Rabe tennen gu lernen, und nur auf das Berucht, welches ihnen meldete, baff ibr überall widersprochen werde, angewiesen waren (C. 28, 22). Wollständig und confequent mar der Berfaffer aber boch nicht im Stande, die Boraussegung, die er ausschließen muß, ju verläugnen; indem er vielmehr "die Bruder" (2. 15) von Rom dem Apostel bei seiner Ankunft entgegenkommen laft, verrath er unwillführlich, daß ibm die Boraussenung, wonach es schon damals eine Gemeinde in Rom gab, bekannt und fo geläufia war, so unüberwindlich entgegenstand, daß er sie trog des besten Willens nicht gang verläugnen tonnte. -

Bir ziehen nun die Summe unserer Untersuchung.

7.

Per Standpunkt des Vertaffers der Apostelgeschichte.

Bas de Bette mit der Rurge, die von der Burde eines Lehrbuches geboten wird, einfach als Thatfache hinstellt, sucht

115

Schnedenburger, indem er eine Sypothese des herrn Dr. Baur zum Stützpunkt nimmt, wenigstens einigermaagen sicher zu stels len, und hat zulest Schwegler durch die Einfügung in einen größeren Geschichtezusammenhang vollends begreiflich machen wollen.

Wenn nämlich de Wette\*) die Rechtfertigung ber Lehre und Birtfamteit des Apostels Paulus ,gegen die engbergigen Unfichten der Judendriften" als einen "obschon untergeordneten pragmatischen Gesichtspunkt ber Geschichtserzählung" ber Apostelgeschichte bezeichnet, schildert Schneckenburger \*\*) Die Rudgiften. gegen beren "Anfeindungen und Borwurfe" ber Beidenapoftel vertheidigt werden foll, nach dem Borgang des herrn Dr. Baur als glaubige Ifraeliten, die durch die "Maffe" der Beiden, die der Kirche zuströmten, das Borrecht bes auserwählten Bolks bedrobt glaubten, bezeichnet endlich Schwegler \*\*\*) "die Berfobnung, gegenseitige Unnaberung und Bereiniguna" ber beiben ffreitenden Nartheien, der Vauliner und Vetriner als den 3wed. den der Berfaffer der Apostelgeschichte in der Ausarbeitung feines Berts verfolgte, und nennt er diefen apologetischen Befcictidreiber einen "Vauliner, der in einer noch vorberrichend bem judischen Christenthum zugewandten Beit, unter einer noch in Borurtheilen gegen die Verson, Lehre und Thatigleit des Beidenapostels befangenen Generation nur mit Opfern bem paulinischen Universalismus Anerkennung verschaffen tonnte."

Der unbedeutende Zwiespalt dieser Gelehrten über das Berhaltnig des apologetischen Zwecks, den der Berfasser der Apostelgeschichte verfolgte, zu seiner Geschichtsdarstellung, ihr

<sup>\*)</sup> Lebrbuch der Ginleitung in das N. E. 1848. p. 223. 224.

<sup>\*\*)</sup> a. a. D. p. 90. 217. Baur, der Apostel Paulus, p. 347. 349.

<sup>\*\*\*)</sup> Machapostolisches Beitalter II. 73. 74. 113.

Bwiefpalt über bas Daag bes Ginfluffes, ben fein apologetifcher 3med auf ben vorgefundenen Beschichteftoff ausübte, bat für uns tein Interesse mehr, nachdem es fich gezeigt bat, bag bie Apostelgeschichte durchweg eine freie Schöpfung und funstliches Product ift. Mag auch de Wette die gläubige Borficht am weitesten treiben, die Beschichteerzählung von jenem pragmatischen Befichtepunkt am gefliffentlichften unterscheiben, biefen nur einen untergeordneten nennen und somit die gange Frage der Bewohnheit des Blaubens ju Liebe am meiften abflumpfen - mag Schnedenburger bem pragmatischen 3wed des Berfaffere ben größeren Ginfluß gufdreiben, daß "Paulus nur von feiner dem Judenthume zugekehrten Ceite mit Beglaffung und Modifici= rung beffen, mas die Judaiften ftoren fonnte, bargeftellt wird" - mag Schwegler die Brangen, innerhalb beren ber 3med, den der Berfaffer der Apostelgeschichte verfolgte, "den wirklichen Bergang und Sachverhalt umbildete," noch fo febr erweitern, so ist diesen Gelehrten bei alle dem immer noch die Worausfegung gemeinsam, daß bem Berfaffer der mirtlich biftorifche Sachverbalt gegeben war und daß er denfelben im Interesse feines 3mede mebr ober weniger modificirte.

Indem wir diese Gesehrten, nachdem sich uns der Ursprung der Apostelgeschichte aus freier Resterion erwiesen hat, ihrem Streit über den Umfang, in welchem sich der Einfluß der Tenzbenz des Verfassers auf die Umgestaltung des historischen Thatbestandes äußerte, ruhig überlassen können, werden wir ihre Uebereinstimmung sowohl als ihre Differenz vielmehr dazu benutzen, auf die Schwierigkeit ihrer Grundvoraussetzung aufmerksam zu machen, und zwar werden es nur die Herren Schwegler und Schneckenburger seyn, die uns in dieser Beziehung beschäftigen können, da die Dreistigkeit, mit der herr de Wette seine

Paar Gage, Betheurungen und Claufeln hinfiellt, doch zu febr außer unferm Bereiche ficht.

"Bider alle Anfeindungen und Vormurfe der Judaisten" wollte also der Verfasser der Apostelgeschichte den Apostel Paulus in der "heidensache," wie Schneckenburger annimmt, vertheidigen — "in einer noch vorherrschend dem judischen Christenthum zugewandten Zeit" wollte er nach der Ansicht Schweglers den paulinischen Universalismus zur Anerkennung bringen.

Also derselbe Swed, dieselbe Tendenz, dasselbe Intereste! Wie ist es aber möglich, daß der Verfasser der Apostelgeschichte, der nach Schnedenburger vor der Zerstörung Jerusalems, nach Schwegler um die Mitte des zweiten Jahrhunderts schrieb, in beiden Fällen dieselben Gegner vorsinden, dieselbe Parthei ergreisen und denselben Zwed verfolgen konnte? Wie ist es möglich, daß ein einsichtiger und gewandter Pauliner, mochte er in der Neronischen Zeit oder ein Jahrhundert später auftreten, in beiden Fällen den Kampf, der um die Anerkennung seines Lehrers geführt wurde, in demselben Stadium fand, daß er die Position, die der Versasser der Apostelgeschichte einnimmt, für die angemessenste und passendse, um den Kampf zu Gunsten seines Meisters zu entscheiden, halten konnte?

Mit andern Worten: eine Definition des Zwecks der Apoftelgeschichte, die gleich bequem in der Zeit vor der Zerstörung Zerusalems und ein Jahrhundert später ihr geschichtliches Substrat zu sinden meint, kann nicht richtig senn, — eine Geschichtsanschauung, die in zwei Zeitpunkten, die durch ein Jahrhundert — (und zwar durch welch ein Jahrhundert, durch welche Kämpfe und Entscheidungen!) — von einander getrennt sind, genau dieselben Partheien und diese Partheien genau in derselben Stellung wieder zu sinden im Stande ift, kann nicht anders als sehlerhaft seyn.

Und welches find benn bie Begner, Die ber Berfaffer ber Alpostelgeschichte beschwichtigen und gewinnen wollte? Wirklich jene Judendriften, benen bie Chaaren von Beiben, die nach bem Sturg best Gefettes fo gablreich ber Rirche guftromten, "baf fie bie Babl ber glaubigen Ifraeliten bald überschritten," Beforanif einflößte - denen der Wedante, daß die Beiden vor bem ausermablten Bolf bas Beil genießen follten, unerträglich mar? Mirklich jene Judendriften, deren Anfichten und Befürche tungen, wie Schnedenburger meint, "eine forgfaltige Berudfichtigung bes Römerbriefe" uns tennen lebrt. - jene Rubendriften, Die, wie Berr Dr. Baur mit Silfe des Romerbriefs wirklich bewiesen bat, burch bas Migverhaltnig zwischen der andringenden Beidenschaar und der fleinen Babl der glaubigen Juden beunrubigt und erschreckt, die Bebauptung magten, daß "um ber Juden willen die Beiden von der Unade des Evangeliums auszuschließen feven?"

Niemals aber hat es solche Leute gegeben — ber Römerbrief, wie die erneuerte Untersuchung desselben und die richtige Bestimmung seines Ursprungs beweisen wird, weiß von
ihnen Nichts und in der Apostelgeschichte treten sie nirgends
auf, nachdem einmal der ungeschickte Bunderpragmatismus die
eben so ungeschickt gebildeten Bedenken der Urgemeinde gegen
die Aufnahme der Heiden und ihre Besteiung vom Geset beseitigt hat.

Und wenn die Apostelgeschichte um die Mitte, in der zweiten Sälfte des zweiten Sahrhunderts geschrieben ist — in dieser spätern Zeit soll es noch Judenchristen gegeben haben, die die Berufung der Seiden bestritten, die ihnen höchstens nur unter der Bedingung, daß sie sich durch die vollständige Unterwerfung unter das Geset dem Judenthum zuvor einfügten, den Antheil am heil gönnen wollten? Damals soll "das judische Christen-

thum" noch die Herrschaft befessen haben, daß ein Pauliner nur um den Preis der niedrigsten Sugeständnisse den Heidenapostel zur Anerkennung bringen konnte?

Bo find die Bengniffe dafür, daß der Universalismus der Gemeinde um die Mitte des zweiten Jahrhunderts eine pretare Eriftenz fich erft erbetteln mußte?

Mirgende - nirgende find fie aufzufinden.

Wie miglich es um seine Grundvoraussetzung fteht, muß Schwegler selbst zu erkennen geben, wenn er feinen Pauliner "in einer noch vorherrschend dem judischen Christenthum zuge-wandten Beit, unter einer noch in Vorurtheilen gegen den Seidenapostel befangenen Generation" demselben eine durftige und selbst erniedrigende Anerkennung erbetteln läßt.

Aber noch? noch? Indem wir die Zeit, in der der Paulinismus wirklich kampfte — eine Zeit, die selbst erst noch aufzuhellen und aus der Kritik der paulinischen Briefe eigentlich erst zugestalten ist — für jest sich selbst überlassen und uns in die Mitte des zweiten Jahrhunderts stellen — worin sprach sich das "jüdische Christenthum" aus, welches damals noch herrschte — welches waren die Borurtheile, die die damalige Generation immer noch gegen den heidenapostel hegte?

Sab es irgend eine nennenswerthe Parthei, die nicht von der universellen Bestimmung des Christenthums überzeugt war? Eine Parthei, die den heiden das heil nicht gönnte? Irgend eine nennenswerthe Parthei, die die heiden nur unter der Bestingung der vollständigen Unterwerfung unter das Geset in die Gemeinde aufnehmen wollte?

Nichts von alle dem.

Borüber stritten also die Partheien, die der Berfaffer der Apostelgeschichte verfohnen wollte? Herr Schwegler mird es so wenig sagen konnen wie alle diejenigen, die die gange Geschichte

ber beiden ersten driftlichen Jahrhunderte erkannt und gedeutet zu haben glauben, wenn sie alle Bewegungen, Kampfe und Entwicklungen auf den Ginen Gegensatz der Judenchristen und der Hetriner und Pauliner zusrücksühren.

Woruber firitten fic alfo? Was war es, mas die Judendriften gegen Paulus erbitterte, wenigstens ihren Argwohn erwedte und fie beforgt machte?

Reiner der Gelehrten, die sich in der neuern Zeit mit diefer Frage beschäftigt baben, bat es fagen tonnen und ber Berfaffer ber Upoftelgeschichte mußte es felber nicht, tonnte es nicht mehr wissen, da der Streit der paulinischen und judendriftlichen Parthei zu feiner Beit fein Ende erreicht batte und bie Streitpunfte bermifcht, verrudt, in Bergeffenbeit gerathen waren. Alls der Berfasser die lette Ratastrophe berbeis führen und durch den Argwohn, ja, durch die Feindseligkeit der gläubigen Juden zu Jerusalem das Schicksal des Beidenapostels fich erfüllen laffen wollte, mar er fo unfähig, einen wirklichen und haltbaren Begenfat zu gestalten, daß er einen Anfat nach bem andern machte und immer auf einen andern, einen immer unmöglicheren und baltloferen Begenfag gerieth. Als er sein Mert fdrieb, war der frubere, der mirtlich geschichtliche Begen= fat der paulinischen und der judendriftlichen Richtung verwischt und unverständlich geworden - nur baltlofe Anklange an einen früheren Begenfat dringen zuweilen burch feine Darftellung bindurch, aber der Begenfatt felber tritt nicht wirklich auf, ber Berfaffer tann ibn nicht barftellen und verftebt ibn nicht mehr.

3m Augenblid bes Streits, als der Gegensatz noch lebendig und thatig war, ware ein Wert wie die Apostelgeschichte unmöglich gewesen — als die Differenz des Paulinismus und der judenchristlichen Richtung, eine Differenz, die freilich erft

121

durch eine erneuerte Rritit der paulinischen Briefe zu ihrer wirtlich historischen Gestalt zuruckgeführt werden kann, die Gemuther
noch entzweite, hätte es Niemand in den Sinn kommen können,
in der Apostelgeschichte einen "versöhnenden Schleier"\*) zu weben und auf eine Ausgleichung der Differenzen zu rechnen, inbem er diesen Schleier über die Streitpunkte auswarf — hätte
Niemand auf den "Friedensvorschlag" gehört, wenn\*\*) die Apostelgeschichte als ein solcher aufgestellt wurde.

Als die Apostelgeschichte geschrieben wurde, war die Spannung der Partheien zusammengefallen, war der Gegensat schon verschleiert, die Differenz verwischt, hatte sich der Friede schon gemacht — die Apostelgeschichte ift nicht ein Friedensvorschlag, sondern der Ausdruck und Abschluß des Friedens und der Erschlaffung.

Die Apostelgeschichte will nicht auf ächte, ursprüngliche Pauliner wirken, etwa in der Absicht, um sie zur Verträglichkeit und
Milde gegen die Judenchristen zu bewegen, und sie konnte diese
Absicht nicht haben, weil es solche Pauliner nicht mehr gab.
Sie will auch nicht die Judenchristen zur Verträglichkeit gegen
die Pauliner stimmen, weil dieser Gegensat überhaupt nicht mehr
vorhanden, weil er bereits verwischt war. Der Verfasser der Apostelgeschichte lebt weder in dem Gegensat, in dem sich die
paulinischen Briefe bewegen, noch in dem Gegensate, den die
neueren Gelehrten in jedem Stadium der Geschichte des Urdrissenthums voraussehen, in seinem Bewußtseyn waren vielmehr
die Elemente jenes früheren Gegensates in einander verlausen
— als er schrieb, waren die Partheien zerstossen und hatte sich
die Einheit, in deren Element er lebte, bereits gemacht.

<sup>\*)</sup> Schwegler, a. a. D. p. 73.

<sup>\*\*)</sup> Chendafelbst p. 74.

ber beiden ersten driftlichen Jahrhunderte erkannt und gedeutet zu haben glauben, wenn sie alle Bewegungen, Kampfe und Entwicklungen auf den Ginen Gegensatz der Judendriften und der Hetriner und Pauliner zusrücksühren.

Worüber stritten sie also? Was war es, was die Judenschristen gegen Paulus erbitterte, wenigstens ihren Argwohn erweckte und sie besorgt machte?

Reiner der Belehrten, die fich in der neuern Zeit mit diefer Frage beschäftigt baben, bat es fagen tonnen und ber Berfaffer der Apostelgeschichte wußte es felber nicht, tonnte es nicht mehr wissen, da der Streit der paulinischen und judendriftlichen Parthei ju feiner Beit fein Ende erreicht batte und Die Streitpuntte verwischt, verrudt, in Bergeffenbeit gerathen waren. Als der Berfasser die lette Ratastrophe berbeis führen und durch den Argwohn, ja, durch die Feindseligkeit der gläubigen Juden ju Jerufalem bas Schickfal des Beidenapoftels fich erfüllen laffen wollte, war er fo unfähig, einen wirklichen und haltbaren Begenfat zu gestalten, daß er einen Unfat nach dem andern machte und immer auf einen andern, einen immer unmöglicheren und baltloferen Wegenfag gerieth. Als er sein Mert fdrieb, war der frubere, der wirklich geschichtliche Begen= fat der paulinischen und der judendriftlichen Richtung verwischt und unverständlich geworden - nur baltlofe Unflange an einen früheren Gegensat bringen zuweilen burch feine Darftellung binburd, aber ber Begenfat felber tritt nicht wirklich auf, ber Berfasser kann ibn nicht darstellen und verstebt ibn nicht mebr.

Im Augenblid bes Streits, als der Gegensatz noch lebendig und thatig war, ware ein Wert wie die Apostelgeschichte unmöglich gewesen — als die Differenz des Paulinismus und der judenchristlichen Richtung, eine Differenz, die freilich erft

durch eine erneuerte Kritik der paulinischen Briefe zu ihrer wirklich historischen Gestalt zuruckgeführt werden kann, die Gemüther
noch entzweite, hätte es Niemand in den Sinn kommen können,
in der Apostelgeschichte einen "versöhnenden Schleier"\*) zu weben und auf eine Ausgleichung der Differenzen zu rechnen, indem er diesen Schleier über die Streitpunkte auswarf — hätte
Niemand auf den "Friedensvorschlag" gehört, wenn\*\*) die Apostelgeschichte als ein solcher aufgestellt wurde.

Als die Apostelgeschichte geschrieben wurde, war die Spannung der Partheien zusammengefallen, war der Gegensat schon verschleiert, die Differenz verwischt, hatte sich der Friede schon gemacht — die Apostelgeschichte ist nicht ein Friedensvorschlag, sondern der Ausdruck und Abschluß des Friedens und der Erschlaffung.

Die Apostelgeschichte will nicht auf ächte, ursprüngliche Pauliner wirken, etwa in der Absicht, um sie zur Berträglichkeit und
Milde gegen die Judenchristen zu bewegen, und sie konnte diese
Absicht nicht haben, weil es solche Pauliner nicht mehr gab.
Sie will auch nicht die Judenchristen zur Berträglichkeit gegen
die Pauliner stimmen, weil dieser Gegensatz überhaupt nicht mehr
vorhanden, weil er bereits verwischt war. Der Berfasser der Apostelgeschichte lebt weder in dem Gegensatz, in dem sich die
paulinischen Briefe bewegen, noch in dem Gegensatze, den die
neueren Gelehrten in jedem Stadium der Geschichte des Urchristenthums voraussezen, in seinem Bewustseyn waren vielmehr
die Elemente jenes früheren Gegensatzes in einander verlaufen
— als er schrieb, waren die Partheien zerstossen und hatte sich
die Einheit, in deren Element er lebte, bereits gemacht.

<sup>\*)</sup> Schwegler, a. a. D. p. 73.

<sup>&</sup>quot;) Chendaselbst p. 74.

Bas wollte er alfo? Bas hat er in feinem Bert ge- leiftet?

Erft mögen diejenigen, die wie Schwegler von der Boraussehung ausgehen, daß er in einer "noch vorherrschend dem judischen Christenthum zugewandten Zeit" schrieb, die Frage beantworten, ob denn die herrschaft dieses judischen Christenthums, welches der Berfasser der Apostelgeschichte mit dem Paulinismus "versöhnen" wollte, nacher vollständig gebrochen, ob dieses judische Besen nacher dem christlichen Princip vollständig unterworsen wurde!

Doch sprechen wir es nur, ohne ihre Antwort abzuwarten, immerhin aus: Die Apostelgeschichte brachte erst das Justenthum innerhalb der Gemeinde zur herrschaft und Anertennung, sie half die Kette, die die Gemeinde mit der jüdisschen Welt verband, schließen und die Kirche hielt an der Apostelgeschichte sest und erkannte sie als kanonischen Ausdruck ihres Bewußtseyns an, weil sie diesen Bund mit dem Justenthum und diese jüdische Vermählung mit der Vergangenheit und mit dem himmel haben wollte.

Dem Judenthum, welches die ursprünglichen Gegenfage und ihren Kampf neutralifirt hatte, hat der Berfasser der Apostelsgeschichte Gestalt, Fleisch und Blut und eine sanctionirende Geschichte gegeben.

"Dem Judenthum," fagen wir, wenn wir auch durch diefen Ausdruck, den wir, weil er der allein richtige ift, fogleich im Titel unserer Arbeit aufgestellt haben, zu manchem Anftog Anlag geben werden.

Das Judenthum, welches in der Apostelgeschichte sich durchgesetzt und seine Ausgleichung mit dem Paulinismus erhalten bat, ift natürlich nicht das historische judische Boltswesen. Das judische Bolt als solches fleht vielmehr in der

1

Apostelgeschichte ber Gemeinde feindlich gegenüber — "die Juden" sind die Gegner der Gemeinde, ihr Widerstand gegen das Heil ist entschieden und bleibt sich von Anfang bis zu Ende
gleich, ihre Natur und ihr Wesen ist fertig, sie bleiben auf
ihrem Wesen bestehen, verfolgen Paulum wie sie die Urapostel
verfolgt haben: — turz, sie stehen draussen und können für die
Gemeinde nur Feindschaft hegen.

Das Judenthum, dessen Sieg die Apostelgeschichte ift, ift auch nicht das Judenchristenthum, von dem die neueren Gelehreten so viel zu sagen wissen — es hat Nichts gegen die Freiheit der heidenchristen, es denkt nicht daran, ihnen das Joch des Geseges auszuladen — auf dem Boden, auf welchem sich das Judenthum, von dem wir sprechen, durchsetzte, war vielmehr die Freiheit der heidenchristen und die Universalität der Gemeinde eine unbestreitbare Wahrheit und war der frühere Gegensat der heiden- und Judenchristen im Verschwinden begriffen.

Das Judenthum, von dem wir sprechen, ist vielmehr eine Macht, die, wenn auch unter wechselnden Formen, bis in die neueste Zeit ihre Herrschaft behauptet hat. Es wirkte und arbeitete noch in der letzten Zeit in der Unwissenheit der Nationalisten, die ihre Unkenntnis der Geschichte unter die Annahme einer mittelbaren Offenbarung versteckten und ihre Unfähigkeit zur Unterscheidung und Erkenntnis der verschiedenen Geschichtsepochen z. B. in der Annahme einer messanischen Dogmatik vor der Entstehung des Christenthums und der Evangelien ausdrückten—es wirkte noch zuletzt in der Apologetik eines Hengstenberg und in seinem Bestreben, das R. T. schon im alten nachzuweisen, d.h. den Unterschied und Gegensat in der Entwicklung des religiösen Bewußtseyns zu verdecken und aufzuheben — es gibt den Lichtfreunden den Muth dazu, nach den Arbeiten der Kritt aufzutreten, von Forschung zu sprechen, in der That aber

in der Unbestimmtbeit ihres Beiftes alle wesentlichen Kategorieen bes alten Blaubenefpiteme ju erhalten - es ift ber ewige Begner ter Bestimmtheit, ber biftorifden Unterfdiebe, ber urfprunglichen Bestaltung, ber felbstmächtigen Enticheidung, ber Erschütterung, die ber eigenmächtige Beld, ber ben Entschluß und die Rraft zu seinem Sandeln aus dem Born feines Innern bolt, in das Leben der Gewohnheit und in die Belt der Cating und Ueberlieferung bringt - es ift die un= ermudliche Dacht, Die fogleich, wenn eine neue Dacht aufgetreten, Diefelbe abplatten und mit bem Niveau bes Bestebenden ins Gleiche bringen wird - die Macht, welche die Ginschnitte, Die die schöpferische Gelbstmacht in bem gewohnten Berlauf ber Beschichte macht, alebald wieder ausfüllt, die Brangmarten, die der Beld als Zeugnig feines Wirkens binterlägt, in die Bergangenheit weit gurudichiebt und die Entdedung gu einem Musfluß der Tradition macht — die Macht, die die Revolution. die der entdeckende Seld bewirkte, alebald wieder der Bergangenheit und Ueberlieferung unterwirft, badurch aber freilich auch Die Entbedung ficher ftellt und gur Faffungefraft bes großen Saufens berabziebt.

Judenthum nennen wir diese conservative, ausgleichende, contrerevolutionare und bei alle dem den Gewinn der Nevolution sicher stellende Macht, weil sie im A. T., in der alttestamentlichen Unfähigkeit zur Anschauung der geschichtlichen Unterschiede, in der judischen Umwandlung des später geschichtlichen Products zu einer gottgewirkten Tradition — kurz, im judischen Theismus, der den geschichtlichen Schöpfer zur Ohnmacht berurtheilt und dem Himmel die Prärogative der Offensbarung übergibt, ihren classischen Ausdruck erhalten hat und allerdings auch durch das ursprüngliche Erbtheil, welches die neue Gemeinde am A. T. besaß, in der Kirche ihren Ginfluß

beibehielt, ja, fur benfelben nur noch ein größeres Terrain gewann.

Nein! es war keine eigenmächtige Nevolution — das ist das Grundthema, welches der Verfasser der Apostelgeschichte im Interesse dieses Judenthums durchführt — es war Nichts Ursprüngliches und Schöpferisches, es war kein Frevel der Selbstmacht, als Paulus den Heiden das Heil brachte und sie vom Gesetz entband — er that nur, was der himmel wollte und der himmel längst vor ihm durch Petrus ausgeführt hatte.

Der geschichtliche Kampf ist zu Ende, der Gegensat verwischt, die Nevolution abgeschlossen, die Geburtswehen der neuen Schöpfung sind vergessen — der Nevolutionar ist in die heilige Rette der Tradition eingefügt — das Judenthum der Kirche hat das Charafteristische der Epochen verwischt — es hat sich den menschlichen Schöpfer unterworfen und Gott und der Tradition die Ehre zuruckgegeben, die ihnen gebührt.

Nachdem sich uns diese Bedeutung der Apostelgeschichte aus ihr selbst ergeben bat, haben wir nur noch einige Resultate unsferer Untersuchung zusammenzufassen, um mehrere Borurtheile über ihre Composition zu beseitigen und die Zeit ihrer Abfassung zu bestimmen.

8.

## Die Composition der Apostelgeschichte.

Behalten wir namentlich die Parallelifirung des Petrus und Paulus im Auge, fodann die unlaugbaren Zeugniffe, die

mutter Petri — (tas Wunter bes Petrus an Neneas E. 9, 32-34) — leicht hingeworfen und erst später in ber Wundersthat Pauli am Vater bes Publius (C. 28, 7—9) das sorgsfältig ausgearbeitete Nachbild aufgestellt ist, erkennen wir lieber ben Thatbestand an, daß Gin Verfasser beide Berichte geschaffen hat — Gin Verfasser, der bei der ersten Nachbildung schon die zweite im Auge hatte und es wußte, daß in dieser das genau entsprechende Nachbild solgen wurde.

Der erfte Theil ber Apostelgeschichte bat niemals fur fic allein eriflirt, sondern berfelbe Berfaffer, ber im zweiten Theil ben Seidenapostel nach bem Borbild bes evangelischen Sefus jum Bunderthater und Schützling bes himmels gemacht bat, bat nach demselben Borbild die Bundergestalten des ersten Theils geschaffen und hatte den Beidenapoftel als das ausermählte Ruft= zeug feines herrn von Anfang an und icon bei der erften Unlage feines Werks im Muge. Wenn z. B. Jefus unmittelbar por der himmelfahrt ben Jungern eröffnet, daß fie feine Beugen fenn werden gu Jerusalem und in gang Judaa und Samaria und bis ans Ende der Welt (E. 1, 8), so stehn vor ben Augen des Verfaffers die Urapostel, die mit der Berfundi= gung bee Evangeliums im beiligen Lande und in Camaria ben Unfang machten, und ficht er binter ihnen ichon ben Beidenapostel steben, der die Botschaft vom Seil bis ans Ende der Belt trug. Benn bie Junger Die Lude, Die ber Berrather in die beilige Zwölfzahl gebracht, ausfüllen und den Matthias mablen, fo benet der Berfaffer icon an den Seidenapostel, ben ber herr felbst berief, und rechnet er darauf, daß der Lefer von felbst auf ben Bebanten tommen werbe, bag biefer erft ber wahre Erfatmann, der nachträglich Berufene, d. b. derjenige fen, den der herr gur Ergangung des Jungertreifes bestimmt batte. Benn ferner das Pfingstwunder die universelle Bestimmung der Gemeinde in voraus abbildet, wer hat diese wundersbare Weissaung in ihrem ganzen Umfange erfüllt? Wer ansders als der Zeuge, den sich der Herr bei Damaskus gewann und den er auf seinen Missionsreisen begleitete und führte, bis er ihn endlich an das verheißene Ziel seiner Wirksamkeit, nach Kom brachte? Warum endlich muß Jakobus, des Johannes Bruder, kurz vor dem Auftreten des Heidenapostels als Märthrer sallen? Darum nur, damit derselbe in einer neuen Weise, damit er recht deutlich und offenkundig als der von dem Herrn geordnete Ersagmann dasiehe und damit zugleich durch das Schicksal des Jüngers, an dessen Stelle er eintrat, der Ausgang seines eignen Lebens angedeutet, ja als göttliche Bestimmung erklärt werde.

Alber der Bericht über die erste große Missionsreise bes Beidenapostels (C. 13, 1-14. 28) ift doch \*) eine "specielle Denkidrift", die der Berfaffer der Apostelgeschichte vorfand und einfach nur in fein Bert einfügte? Alfo ber Berfaffer biefer Denkichrift traf es jufallig fo, daß Paulus nur die Covie des Petrus ift, des Petrus, der bon einem andern Autor gerade fo geschildert murde, daß fein Bild die unbestreitbarften Ansvüche auf die Originalität machen durfte? Die Covie entfland unabhängig vom Driginal - ebe bas Original firirt mar? Und der Berfasser Dieser Denkschrift traf es zufällig fo, daß Paulus Diefelbe Covie des Petrus ift, die er auch im weitern Berlauf seiner Wirksamkeit ift - er schlug zufällig ben Ton an, ben Andere in ihren Dentschriften trafen - er traf es mit feiner Tendeng fo gludlich, daß feine Dentschrift fich ohne Beis teres an die Dentschriften Anderer anfügen tonnte? Mein! Ber die Prediaten Vetri im ersten Theil ausgearbeitet bat, bat

<sup>\*)</sup> wie auch noch Schnedenburger annimmt. Apoft. Gefc.

auch im Bortrage bes Beidenapostels zu Antiochien bas Nachbild geschaffen - mer bas Wunder bes Vaulus am Glomas bildete, batte unmittelbar vorber die Großtbaten bes Vetrus am Simon Magus und am Ananias gebildet - es ift Gin und derselbe Berfasser, der die Bunder beider Apostel an einem Labmgeborenen ine Daseyn rief - Ein und berfelbe Autor lagt ben Beidenapoftel auf feiner erften großen Reife wie fpaterbin fich zuerst an die Juden wenden und ber Schriftsteller, ber die Aredigt des Apostels vor den Seiden zu Luftra bildete. wußte es, bag er ihn fpaterbin noch einmal - ju Athen in die Lage bringen wurde, in der ibn das Entfegen über bas beidnische Wesen zu einer Peroration an die Beiden bewog berfelbe Schriftsteller, der den Barnabas jum Begleiter des Apostele auf seiner ersten Missionereise machte, batte benselben mit überlegter Absicht zu bem wohlverdienten und angesebenen Mitalied der Urgemeinde gemacht (E. 4, 35, 36), welches von vornberein dazu bestimmt mar, ben Seibenapostel bei ben Uraposteln und in feine Missionsthatigfeit einzuführen.

Won keiner der Personen, die in der Apostelgeschichte auftreten, konnte der Verfasser Notizen oder Denkschriften über die Urzeit der Gemeinde und über die Geschichte des heidenapostels erhalten, denn was sie wissen, thun und sprechen, wissen, thun und sprechen sie nur durch ihn. Sie sind seine Geschöpfe. Barnabas konnte ihm Nichts berichten, konnte auch nicht der Mittelpunkt einer besondern Denkschift seyn, denn dieser Barnabas, der in der Apostelgeschichte auftritt, ist von vornherein nur ein Mittel des historischen Pragmatismus. Timotheus konnte ihm Nichts erzählen, denn dieser Timotheus der Apostelgeschichte mit seiner unnatürlich herbeigeführten Beschneidung ist nur ein künstlich geschassens Gegenbild zum Titus des Gaslaterbriefs. Silas konnte ihm über die zweite Missionsreise des

Apostels Nichts mittheilen, benn seine Erlebnisse im Gefängniß von Philippi haben sich nur in jener Welt ereignet, in ber die Wunder, die Petrum aus dem Gefängniß befreiten, einer mühelosen und gesahrlosen Wiederholung fähig waren. Die vier Töchter des Philippus endlich, mit denen Paulus und seine Begleiter zu Casarea zusammentrasen (C. 21, 9), können dem Verfasser auch Nichts erzählt haben, denn mit ihrer Gabe der Weissaung dienen sie nur dazu, die passende Umgebung für das Austreten des Agabus zu bilden, der dem Apostel das Schicksalt verkündete, welches seiner in Jerusalem harrte.

Da aber im Beginn bes Berichts über die zweite größere Missionsreise ein Mann auftritt, der (C. 16, 10) in der ersten Person — mit einem directen und zuversichtlichen "Bir" — spricht und mit diesem Wir auch später, im Bericht über die letzte Reise nach Jerusalem und über die Fahrt nach Rom wieder hervortritt, haben da die Theologen nicht alles Recht dazu, vom 16ten Capitel an eine Denkschrift anzunehmen\*), die von einem Augenzeugen herrührt und somit unbedingten Glauben verdient — ja, verlangen dars?

Unglücklicher Augenzeuge, der gerade da auftritt (E. 16, 10), wo die miglungene Nachbildung des Berhältnisses, in welchem der Jesus der Evangelien zu den Dämonen stand, den Seidenapostel in das Gefängniß brachte, aus welchem ihn die versehlte Erneuerung der Bunderfraft, die dem Petrus früher einmal beistand, befreite!

Ungludlicher Augenzeuge, ber (C. 20, 5—13) mit feinem Wir in bem Augenblick wieder hervortritt, als in bem Bunder bes Apostels an dem todten Eutychus die gequalte Bieder-

<sup>\*)</sup> und zwar mit der Buversicht anzunehmen, die 3. B. de Bette zur Schau trägt? (Ginleitung p. 232.)

holung des Wunders stattfinden follte, welches der Jesus der Evangelien an der Tochter des Jairus, und des Wunders, wels des Petrus an der Dorkas vollbracht hatte!

Armer Augenzeuge, der in Cafarea es hören muß (C. 21, 10—12), daß das Schickfal des Jesus des Urevangeliums sich am Apostel wiederholen soll — wiederum unglücklicher Augenzeuge, der mit seinem Wir, mit dem er die Seefahrt nach Rom begleitet und die Ankunft in der Weltstadt bezeugt (C. 17, 1—18, 6), auch die wörtliche Wiederholung des Wunders, welches Jesus an der Schwiegermutter Petri verrichtet hatte, (C. 28, 7) bezeugen muß!

Dieser Augenzeuge konnte die Ereignisse, deren Wahrheit er mit seinem Wir bekräftigt, nur in der idealen Welt schauen, die der Berfasser der Apostelgeschichte geschaffen und der Bunderwelt der Evangelien nachgebildet hat. D. h. er ist mit seinem Wir gemacht wie die Welt, in der er lebt und reist, die er sieht und bezeugt.

Wenn die Einheit des Plans und der Tendenz, die durche gehende und sich immer gleichbleibende Benugung des evangelisschen Bildes vom Erlöser, der Umstand endlich, daß Petrus und Paulus nur mit Rücksicht aufein ander ihre Gestalt erhalten haben,. — wenn Alles das die Einheit des Berfassers der Apostelgeschichte beweist, so sinden sich in ihr doch auch einige Erscheinungen, einige Inconvenienzen, Widersprüche und Wiedersholungen, die diesem Resultat geradezu widerstreiten und es umsstoßen —

ihm widerstreiten — und doch behalt es seine Babrbeit! es umftogen — und doch bleibt es unerschutterlich, balt es fich auf bem Grunde jenes Beweifes unwiderleglich aufrecht.

Allfo mehrere Verfaffer und doch nur Giner? Mehrere Ars beiter und doch ruhrt das Wert nur von Ginem ber?

So ist es! Auch das Lutasevangelium rührt von Ginem Berfasser her — Giner hat das Urevangelium geschrieben, welches uns am reinsten in der Schrift des Marcus erhalten ist und welches Urlukas seiner Compilation zu Grunde legte — Giner nur war Urlukas, der in das Urevangelium die spätern Bariationen, die Andere über dasselbe verfertigt hatten, einfügte, und der Berfasser des jegigen Lukasevangeliums bereicherte diese Compilation durch Jusafe, die ihm die indessen bewerkstelligte Erweiterung des evangelischen Geschichtsstosses darbot.

Giner hat ursprünglich die Apostelgeschichte geschaffen, seine Schöpfung erhielt aber nach und nach verschiedene Zusäke, Erweiterungen, Zwischenbemerkungen, Bariationen, und der Compilator, der das gegenwärtige Lukasevangelium zusammengestellt
hat, versuhr mit der Apostelgeschichte wie mit der Urschrift seines Evangeliums — er drängte ihr einen Theil der Zusäke
und Erweiterungen auf, die er in den verschiedenen Redactionen
derselben vorsand und bewirkte dadurch die Berschiedeungen des
Stoffs, die Inconvenienzen und Incorrectheiten, die in der gegenwärtigen Form der Apostelgeschichte den Fluß des Ganzen
stören. Wenn er auch nicht alle diese Inconvenienzen verursacht
hat, wenn er einen Theil derselben schon in dem Grundstoff des
Werks vorsand, so waren sie doch nur durch spätere Hände
möglich und entstanden sie durch die Einfügung späterer Bariationen.

Unmöglich ift es &. B., daß der ursprüngliche Schöpfer den Bauberer, den Paulus auf der Insel Paphos fand, erft als einen judischen falschen Propheten, mit Namen Bar Jesu, und

unmittelbar darauf, nachdem er bemerkt hat, daß er sich in der Umgebung des Sergius Paulus befand, und indem er zum Rampf des Apostels mit ihm übergeht, ihn plöglich als den Zauberer Elymas bezeichnet hat (C. 13, 6—8). Die Angst und Unsicherheit der spätern Hand verrath sich vielmehr durch den Zusaß zu dem letzteren Namen: "denn so wird sein Name verdolmetscht" — dieser ängstlich angefügte Zusaß spricht demnach dafür, daß der letztere Name der Urschrift angehört und daß der erstere Name und die Bemerkung, daß der Zauberer ein Jude war, von einem spätern Bearbeiter herrührt, der von der Woraussetzung ausging, daß Paulus immer und überall nur mit Juden kämpfen mußte. Wahrscheinlich war der Zauberer Elymas ursprünglich ein Heide wie sein petrinisches Urbild der Magier Simon.

Bodit incorrect ift ferner die Darftellung an dem Bendepuntte, wo Vaulus fic von Barnabas trennt und mit bem Silas fic verbindet. Barnabas macht ibm den Borfdlag, den Robannes Marcus auf Die beabsichtigte Missionereise mitzunebmen, als wenn er fich mit ihnen zu Antiochien befinde (C. 15, 37). und es war von ibm bisber nur berichtet, daß er fich (C. 13, 13) bon ihnen auf ber frubern Reise eigenmächtig getrennt und nach Rerufalem begeben batte. Ferner nimmt Paulus beim Untritt seiner neuen Reise ben Silas als Bealciter mit, als befande er fich an Ort und Stelle in Antiochien, und es war fo eben berichtet, dag derfelbe, der mit Judas das Aposteldecret nach Un= tiodien gebracht batte, ju ben Aposteln nach Jerusalem wieder abgefertigt mar (C. 15, 33, 40). Gine fvätere Sand bat amar nach der lettern Notig wohlmeislich die Bemerkung eingefügt (B. 34), daß Gilas in Antiochien blieb, allein es tonnte ibr in diefer Beife unmöglich gelingen, die Berwirrung zu beben, die frühere Ueberarbeiter in diesen Wendepuntt gebracht batten.

İ

Wenn die Propheten und Lehrer zu Antiochien in dem Augenblicke, da sie dem Herrn dienen und fasten, vom Geist den Befehl erhalten, Barnabas und Paulus zu dem Werk, zu dem sie berufen sind, auszusondern (E. 13, 2), so entspricht dieser Pragmatismus der Gesammtanlage des Werks, in welchem Paulus selbst im Augenblicke, da er im Tempel betet, die Stimme des Herrn vernimmt, der ihn zu den Heiden schickt (E. 22, 17—21), und (E. 21, 11) der Prophet Agabus ihm sein zukünstiges Schicksal verfündigt — die vorhergehende Aufzählung jener Lehrer und Propheten aber, in der Paulus und Barnabas so fremd erscheinen, als wären sie bisher noch nicht aufgetreten, so fremd, daß die Hypothese entstehen konnte, hier (E. 13, 1) beginne eine selbstständige Denkschift über die erste Missionsreise des Apostels — diese überfüllte und störende Aufzählung kann auch nur von einer spätern Hand berrühren.

Wir haben zwar an entscheidenden Punkten gesehen, daß der Verfasser nicht im Stande war, ein haltbares Motiv zu bilden und dasselbe fest und sicher durchzusühren — so kann auch die unsichere Anhäufung der Motive, die den Apostel zuletzt nach Jerusalem treiben, sein Werk seyn. Die Ueberfüllung aber, die die vorletzte Reise nach Jerusalem (C. 18, 21. 22) in die Darstellung bringt, der Umstand, daß der Apostel, nachdem er Ephesus verlassen, sogleich darauf wieder zurückehrt, um die Johannesjünger zu bekehren (C. 19, 1), der Umstand ferner, daß die Reise nach Jerusalem (C. 18, 22) fast nur verstohlen geschieht, nur verstohlener Weise angedeutet wird — das Alles macht es doch möglich, daß diese Ueberfüllung ursprünglich eine Bariation auf die letzte Reise nach Jerusalem war, und daß die Verwirrung der Darstellung von dem Compilator herrührt, der diese Bariation in den Urstock des Ganzen aufnahm und nun

bie überfluffige Reife nach Zerufalem beinahe verschweigen mußte und nur verstohlener Beife geschehen laffen konnte.

Sonst allerdings liebte es ber Berfasser seine Thema's selbst schon zu variiren — als Beispiel führen wir noch eine Bariation an, die man fast für das Wert einer spätern hand zu halten und als Zeugniß für die allmählige Erweiterung und Ausfüllung der Apostelgeschichte zu betrachten sich versucht fühlen würde, wenn nicht in der Copie das Original mit einer Detailtenntniß und mit einem Interesse am Detail nachgeahmt wäre, die nur dem ursprünglichen Schöpfer eigen seyn konnten.

Sweimal nämlich wird berichtet, dag die Mitglieder ber Urgemeinde ibren Befit verlauften und den Erlos der Befammt= beit zu Gebote stellten (C. 2, 45. C. 4, 34. 35). Beidemal folgt auf biefe Notig ein Bunder - bas erstemal bas Bunder Petri am Lahmen (C. 3, 1-10), - das andermal das Bun= der Petri am Ananias und der Sapphira (E. 5, 1-10). Beide Bunder machten großen Gindruck auf bas Bolt und dasselbe staunt die Apostel, die in der Halle Salomo's sich befinden, wie überirdische Wesen an (C. 3, 11. C. 5, 11-13). In Folge beider Bunder tommen die Apostel vor Bericht, beidemal führt Petrus das Mort, beidemal führt er ben Contraft aus, baf berjenige, ben feine Richter erwurgt baben, bon ben Tobten aufermedt ift (C. 4, 10. Bergleiche C. 3, 13-15. C. 5, 30. 31), beidemal beruft er fich darauf, dag man Gott mebr ale den Menichen gehorchen muffe (G. 4, 19. 5, 29), beidemal endlich wird die Sache damit beigelegt, daß die Richter ben Aposteln verbieten, bor bem Bolt von Jesus zu sprechen (C. 4, 17—21. C. 5, 40).

Was die Frage nach der Zeit betrifft, in der die Apostelsgeschichte entstanden ist, so ist dieses Werk in die Geschichte der Evangelien so tief verwickelt, ist die Kritik der letzteren gegenswärtig so sicher gestellt, daß die Antwort auf jene Frage mit positiver Bestimmtheit sich aufstellen läßt.

Marcion, der im Beginn des zweiten Drittels des zweiten Jahrhunderts durch sein Spstem sich bekannt machte, besaß erst den Grundstod, der spater zu dem gegenwärtigen Lukasevangeslium erweitert wurde.

Erst im zweiten Drittel bes zweiten Jahrhunderts konnte also der Compilator, der die Schrift des Urlukas zum gegen-wärtigen Lukasevangelium erweiterte, die Apostelgeschichte, die den Revolutionär der paulinischen Briefe zum Apologeten gemacht hatte \*), vorsinden und nothdürftig mit seiner Evangeliensschrift in Berbindung segen.

Borfinden! — benn er hat sie so wenig geschaffen, wie sein Evangelienwert; sie nothdürftig mit diesem in Berbindung setzen! — benn wenn er auch den Schluß von der Schrift des Urlukas erweiterte und während derselbe ursprünglich nur den Auftrag des Herrn an die Jünger, wonach sie allen Bölkern Buße und Bergebung verkündigen sollen (Luk. 24, 46. 47), so wie die Notiz von der himmelsahrt (W. 50. 51) enthielt, seine Jusätze hinzufügte, die (W. 48. 49. 52. 53) an den Bericht der Apostelgeschichte von dem Bunder des Pfingstselses anknüpsen, so hat er doch den Widerspruch der Anschauungen und Borausssetzungen beider Werke nicht überwältigen können — ja, er hat nicht einmal den Bersuch gemacht, ihn zu mildern, und ihn in

<sup>&</sup>quot;) Wie weit dieser Uebergang von der Revolution gur Apologetit in diesen Briefen selbst bereits vorbereitet war, werden wir in der folgenden Aritit derselben zeigen.

seiner ganzen Schrossbeit bestehen lassen. An das Evangelium, welches den Herrn sogleich am Tage der Auserstehung und bei Bethanien in der Gbene gen Himmel fahren läßt, schließt er unmittelbar ein Wert an, dessen Verfasser es indessen herausgesbracht hatte, daß Jesus erst am vierzigsten Tage nach seiner Auserstehung und zwar vom Delberg aus gen Himmel gefahren ist. Er hat uns teinen Zweisel darüber lassen wollen, daß er an diesem Widerspruch unschuldig ist und ihn nur durch die Berbindung zweier fremder Werte verursacht hat.

In die späte Zeit, in die uns der Standpunkt und die Tendenz des Versassers der Apostelgeschickte versett, führt uns auch sein Pfingstwunder. Die Pfingstseier, die die Apostel vereinigt, wird durch das Wunder, daß sie plöglich in allen Sprachen der Welt sprechen und die Zuhörer aus allen Nationen der Welt jeder seine Sprache hören \*), dur Feier des neuen Gesetze und zum Gegenbild der Gesetzebung vom Sinai. Josephus weiß aber noch Nichts davon, daß das Pfingstsest zur Gesetzebung irgend eine Beziehung hatte — das Urevangelium kennt überhaupt das Pfingstsest noch nicht, bedarf desselben nicht und hat die Jünger mit ihrer Aufgabe vollständig und seierslich belehnt, so wie mit der Kraft zur Ausführung derselben ausgestattet, wenn es den Herrn nach seiner Auserstehung das Gebot aussprechen läßt, daß sie nun in die ganze Welt geben und das Evangelium verkündigen sollen.

<sup>&</sup>quot;) Dag der Berfasser (C. 2, 9—11) alle Nationen der Welt nach ihrer Sprachverschiedenheit aufgählen und gruppiren will, obwohl er unter ihnen auch Sprachverwandte aufführt, daß sich aus seiner Aufgählung die Bahl 16 herausbringen läßt, daß somit die anwesenden Fremden die Nachsommen der 16 Enkel Noah's repräsentiren sollen, haben wir hier nur beiläusig zu erwähnen, so wie das Versehen, daß jene Fremden C. 2, 5 zu Jerusalem ansässige Juden sind und B. 9 doch als Leute sprechen, die in der Fremde ansässig sind.

Später erst, nachdem das Urevangelium mehrfache Bearbeitungen erfahren hatte, die alle noch wie die Schrift des Urslufas das Abschiedswort des Herrn an die Jünger für die hinzreichende und genügende Einseitung des apostolischen Wirkens und für die vollkommen ausreichende Bürgschaft für die universselle Bestimmung der Gemeinde hielten, — später erst, als die apostolische Wirssamseit der Gegenstand einer besondern Geschichtssichreibung wurde, konnte der Pleonasmus entstehen, daß das Abschiedswort des Herrn, welches im Urevangelium absolut wunderkräftig und schlecht in abschließend war, im Pfingstesst fest seine nachträgliche Bestätigung und Erfüllung erhielt.

(Nur beiläufig haben wir hier zu erwähnen, daß die Theoseie, die sich in den philonischen Schriften \*) findet, wonach die Stimme, die auf dem Sinai das Gesetz verkundete, bis an das Ende der Welt reichte, aus himmlischem Feuer herausdrang oder vielmehr aus dem Feuer selbst bestand, welches sich zu dem Dialett articulirte, der den Horern angeboren und gesäufig war, dem Verfasser der Apostelgeschichte bekannt seyn mußte und ihm die Elemente zu seinem Sprachwunder, zu seinen seurigen Jungen, d. h. den zungelnden Feuerstammen auf dem Haupt der Jünger und den Anlaß zu seiner Combination der Pfingste und Geschaebungsseier lieserte.)

Den späten Ursprung des Pfingstwunders beweist endlich ber Gebrauch, den der Urheber desselben von der Kategorie des Zungenredens gemacht hat. Er hat die Kategorie aus den paulinischen Briefen, gebraucht sie als allgemein bekannt, glaubt sogar, sie in dem Sinne zu gebrauchen, in dem sie in den paulinischen Briefen gebraucht wird, bemerkt es also nicht, daß, während sein "Reden mit Zungen" das Reden in ausländischen,

<sup>\*)</sup> de sept. et fest. p. 1193. de decalogo p. 748-750.

ben Jüngern bieber fremden, an fic aber bekannten Spraschen ift, bas Neden mit Zungen in den paulinischen Briefen die augenblickliche Schöpfung von Formeln und Ausdrücken besetet, die über die gewöhnliche Sprache überhaupt hinauszigingen und gleichsam eine vollkommen neue Sprache bildeten.

Der Ginmand, ob wohl Paulus nach dem Kall Jerusalems noch ale Tempelbiener bargeftellt, ob mobl in ber fpaten Beit, als die "Urgemeinde" von Jerusalem langft ibren Ginflug und ihre Bedeutung verloren batte, ber Beidenapoftel in diefes abbangige Berhaltnif zu ihr gestellt werden tonnte, wird bas Ergebniß unserer Untersuchung nicht mehr mantend machen. Der erstere Ginwand tann fich gegen ben Beweis, bag die Apostelaeschichte eine biftorische Dichtung ift, die Localfarben anwenden muß, nur ungeschickt benehmen und die Bedeutung, die die Urgemeinde sammt den Uraposteln in diefer Dichtung bat, bas Uebergewicht, welches fie über Paulus befigt, baben wir bereits volltommen erflärt, als wir die gange Apostelgeschichte als bas Wert jenes Judenthums deuteten, welches fich bis auf die Begenwart in der driftlichen Rirche erbalten und fich von Anfang an darin thatig erwiesen bat, daß es die ursprungliche Copfung ju einem Wefdent bes himmele und ber Bergangenbeit vermandelte, Die Gigenmacht ber Autorität unterwarf, den Bewinn der Revolution, die fubne Groberung zum legitimen Nachlag ber Tradition machte.

Bu derfelben Beit, als dieses Judenthum die Apostelges schichte hervorbrachte, gestaltete es Cultus, Berfassung und Disciplin der Kirche nach dem Borbild der alttestamentlichen Sierarchie, ohne daß es dazu der Anschauung des Tempels und seines Dienstes bedurfte. Als dieses Judenthum die christliche

hierarchie ausbildete, war der Tempel langst gefallen und hatte er langst seine priesterlichen Diener verloren.

Noch Eine Frage! Die Theologen bruckten sie bisher in ber Form aus, daß sie es als fraglich bezeichneten, ob die Aposstelgeschichte vor dem Märtyrertod des Apostels abgefaßt sep oder diesen Tod als bekannt und wirklich erfolgt voraussetze.

Da aber die Apostelgeschichte als ein Werk der Dichtung und Resterion uns vom Leben Pauli Nichts hat berichten können, da auch die Reise des Heidenapostels nach Rom sammt seinem römischen Bürgerrecht sich als freie Schöpfung des Verfassers ausgewiesen hat, da uns ferner die spätern Sagen über den Märtyrertod des Heidenapostels, — Sagen, die durch den Wettessteit, in welchem Paulus und Petrus um das Principat und die eigentliche Palme des Sieges kämpsen, ihren Ursprung aus dem Interesse verrathen und sich ins Abentheuerliche verlaufen, — eben so wenig in die wirkliche Geschichte einführen, so kann die Frage für uns nur so lauten: in welchem Stadium der Entwicklung befand sich die Sage vom Märtyrertode des Heidenapostels, als die Apostelgeschichte abgesaßt wurde, oder wußte der Versasser derselben überhaupt Etwas von dem römisschen Martyrium seines Helden?

Wenn der Verfasser am Schluß seines Werks berichtet (E. 28, 30. 31), daß Paulus zwei Jahre hindurch in Rom ungehindert das Reich Gottes predigte, so thut er so, als ob er diese zwei Jahre hinter sich habe und die Wendung kenne, die nach ihrem Abschluß eintrat, — aber mit keinem Worte deutet er an, worin diese Wendung bestand. Gleichwohl seht er im

gangen Berlauf feines Berte voraus, daß bas romifde Martyrium die Laufbabn des Avostels beschloß. Der Abschied, ben der Apostel zu Milet von den Vorstehern der ephefinischen Bemeinde nimmt, geschieht für immer und ift zugleich so allgemein gehalten, bag es flar ift: er gilt allen Bemeinden, mit denen er bieber in Berbindung fland: "ibr Alle, fagt er C. 20, 25, burd welche ich bieber gezogen bin und benen ich das Reich Gottes gepredigt babe, werdet mein Untlig nicht mehr feben." Ale er fich zum lettenmale nach Rerusalem beaab, trieb es ibn eigentlich nach Rom und ließ ibn ber Beift nirgends rubig weilen, - ber herr fagt es ibm C. 23, 11 in einem nächtlichen Beficht felber, bag er eben fo, wie er von ibm au Berufalem gezeugt babe, auch in Rom zeugen muffe - Rom ift alfo das Biel feiner Laufbabn, der Abichlug feiner Birt. famteit und tann diefer Abichluf andere ale tragifch feyn, wenn Stephanus, der den Bruch mit dem judischen Wolkswesen einleis tete, als Martyrer fiel und ber Apostel, ber ibm unmittelbar vor bem Beginn feiner großen Birtfamteit Dlag machte, bamit er als fein Ersakmann in den Rreis der Apostel eintrete, wenn Jatobus das Opfer der Reindschaft mar, welche die weltliche Macht gegen die Gemeinde begte?

Die Woraussegung des Werfassers ift also flar und durche zieht sichtbar und unzweifelhaft sein Wert — warum hat er sie nun am Schluß besselben nicht gestaltet und ins Detail ausgesführt?

Im vierten Evangelium, welches nach der Apostelgeschichte entstanden ist, ist Petrus schon der Blutzeuge des Herrn (C. 21, 18. 19) — im ersten Brief des Clemens \*) siehen Paulus und Petrus als Märtyrer neben einander — mährend der Ort, wo

<sup>\*) (5, 5,</sup> 

Petrus litt, in diesem Brief noch nicht bestimmt ist, das Ende des Mestens, wo Paulus mit seinem Blut zeugte, in jedem Falle Rom seyn soll, sind beide Apostel im Brief des Korinthischen Dionysius an die Nömer') so eng mit einander verbunden, daß beide die Gemeinde von Korinth stiften, beide gleichzeitig nach Italien gehen und hier zu derselben Zeit das Martyrium erleiden — beide apostryphische Briefe gehören dem Zeitalter an, in welchem die Apostelgeschichte entstanden ist — warum, mussen wir also wieder fragen, warum hat der Verfasser der letzteren eine Vorausselgung, die ihm und seiner Zeit feststand, am Schluß seines Werks nicht historisch ausgeführt?

Er wagte es nicht — er scheute fich vor bem criminalistischen und blutigen Detail, welches die Ausführung seiner Boraussetzung verlangt hatte — es war ihm genug, daß seine Beit eine Boraussetzung, die ihr mit ihm gemeinsam war, auch ohne den blutigen Schluß in seinem Werke wiederfinden wurde.

<sup>\*)</sup> Bei Euschius hist. eccl. 2, 25.





| DATE DUE                               |  |  |  |  |
|----------------------------------------|--|--|--|--|
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
| ************************************** |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |
|                                        |  |  |  |  |

DEMCO, INC. 38-2931

ACME BOOKBINDING CO. INC. 4

SEP 26 1984

100 CAMBRIDGE STREET CHARLESTOWN, MASS.



## **DATE DUE**

DEMCO, INC. 38-2931

